


Clemens Peck
Masken des Staates





Clemens Peck

Masken des Staates
Deutsche Dramatik 

und europäische Diplomatie  
in der Frühen Neuzeit



Für Rosa, Aaron und Martina



Inhalt

I. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 9
1. Masken des Staates: Täuschung und Repräsentation  . . . . . . . . . . . . .            	 9
2. Deutsche Dramatik und europäische Diplomatie in der Epoche des 

›Immerwährenden Krieges‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 14
3. Mediation und Verhandlung, Repräsentation und Zeremoniell:  

Eine kleine Mediologie der Frühen Neuzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 18

II. Souveränität und Mimesis: Politische Fiktion im Zeichen Merkurs . . . . .     	 27
1. Repräsentation an den Schwellen der Souveränität  . . . . . . . . . . . . . .              	 27
2. Souveränität der Dichtung: Opitz und das self-fashioning der  

späthumanistischen Gelehrtenrepublik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 39
3. Hermes / Merkur und die verkörperte Botschaft . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 56
4. Merkur als Spion: Wicquefort und das »Auge des Printzen«  . . . . . .      	 71
5. Botschaft und Übersetzung: Harsdörffers dramatischer Merkur  . . . .    	 76
6. Diplomatische Mimesis und die Fiktionalisierung der Politik  

(von Gentili zu Wicquefort) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 90
7. Theater als Blackbox der Diplomatie: Extraterritorialität, Delegation, 

Christomimesis (Shakespeare)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 100
8. Zur diplomatischen Poetik der dramatischen Botenfigur  

(Plautus, Seneca, Shakespeare, Opitz, Rist) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 109
9. Ambassade, Zeremoniell und höfische Theatralisierung in Wien:  

Sbarras / Cestis Il pomo d’oro  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 118

III. Einhegung des Krieges, Performativität des Friedens: Ballett, Schäferspiel, 
Tragico-Comoedia und Festspiel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 129
1. Allegorien der Kongressdiplomatie: Französisches »Ballet«  

und Jesuitentheater in Münster  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 129
2. Auszug des Krieges, Einzug des Friedens: Das schwedische Festmahl  

in Nürnberg 1649 (Harsdörffer, Klaj, Birken) . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 143
3. Auszug des Krieges, Einzug des Krieges: Birkens Amalfisches  

Friedensspiel und die militärisch-diplomatische Gemeinschaft . . . .    	 151
4. »mit GOtt und Glück die Feder fassen«: Exkurs zur Theatralität der  

(Unter-)Schrift bei Klaj und Harsdörffer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 164
5. Amnestia im theatrum praecedentiae: Birkens Margenis . . . . . . . . . 	 172
6. Merkurs historische Delegation (Schottelius und Rist) . . . . . . . . . . .           	 190
7. Gryphius, Rettenpacher und das Festspiel nach 1648 . . . . . . . . . . . . .            	 200



IV. Gesandtschaft im Trauerspiel, Gesandtschaft des Trauerspiels:  
Gryphius’ Catharina von Georgien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 215
1. Das internationale Märtyrerdrama der Souveräne  . . . . . . . . . . . . . . .               	 215
2. Ein spectaculum martyris als schlesische Diplomatie  . . . . . . . . . . . .            	 227
3. Trauerspiel, Komödie und Tragikomödie auf der Bühne  

der postwestfälischen Diplomatie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 240
4. Audienzen: Catharina im Netzwerk der Repräsentationsakte  . . . . . .      	 245
5. Geiselpolitik: Gesandtschaft des weiblichen Martyriums . . . . . . . . . .         	 255
6. Gesandte als Vermittlungsfiguren der dramatischen Form:  

Transzendenz und Immanenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 265

V. Von der Zeugenschaft zur Verhandlung: Diplomatie und Trauerspielpoetik 	 273
1. Das Porträt des Königs und die Zeugenschaft des Martyriums  

(Gryphius und Hallmann)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 273
2. Geister, Engel, Gesandte (Gryphius und Hallmann)  . . . . . . . . . . . .            	 290
3. Der Diplomat als Märtyrer und personales Zentrum des Trauerspiels 

(Hallmann und Rettenpacher) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 297
4. Lohensteins prudentistisches Spiel im Kontext der europäischen  

Diplomatie oder: Nesselrode in Nimwegen  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 314
5. Dramatisierte Geschichte und diplomatische Praxis nach dem  

spectaculum martyris: Cleopatra (Lohenstein und Callières) . . . . . . .       	 323
6. Lohensteins Wiener Mission und die Reyen der Sophonisbe  . . . . . . .       	 335

VI. Zeremonialtheater um 1700 und im 18. Jahrhundert: Mischspiel, Oper, 
Stegreiftheater, Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 349
1. Weise und die Privatisierung des Zeremoniells  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 349
2. Diplomatie und Oper in Hamburg: Vom Pfälzischen zum Spanischen 

Erbfolgekrieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 363
3. Krieg und Frieden mit dem großen ›Anderen‹: Osmanische  

Diplomatie auf der Bühne des europäischen (Musik-)Theaters  . . .   	 378
4. Die Translationen des »Liebes⸗Ambasadeurs«: Höfische Oper auf  

der Bühne des Wiener Stegreiftheaters  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 392
5. Diplomatische Dramenpoetik in Zeiten des europäischen  

Gleichgewichts: Borckes Shakespeare-Übersetzung  
und Schlegels Ausgleich nationaler Theatersouveräne . . . . . . . . . . .           	 402

6. Resonanzen im ausgehenden 18. Jahrhundert: Iphigenien in Paris,  
Wien und Weimar  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 410

VII. Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 425



VIII. Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 429
 Archivbestände  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 429
 Quellen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 429
 Forschungsliteratur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 437

IX. Abbildungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 465

X. Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 467





9

I. Einleitung

1. Masken des Staates: Täuschung und Repräsentation 

»Legatus vir bonus peregre missus ad mentiendum causa reipublicæ«.1 Diese um 1600 ver-
fasste Sentenz wird dem englischen Gesandten Jakobs I. in Venedig, Sir Henry Wotton, 
zugeschrieben. Der legatus – der Begriff schließt buchstäblich das Recht ein – bezeichnet 
seit der römischen Antike (gemeinsam mit dem orator und dem nuncius) Träger diploma-
tischer Funktionen. Wotton greift zur Charakterisierung des Legaten der Frühen Neuzeit 
das humanistische Idealbild eines ehrenhaften und guten Redners auf und spannt es mit 
dem politischen Realismus der Täuschung und der Spionage zusammen. Die Legitimität 
dieser Spannung bezieht er aus der öffentlichen Angelegenheit des Staates, also dem im 
Rekurs auf Niccolò Machiavelli und den römischen Geschichtsschreiber Tacitus gepräg-
ten Begriff der ratio status. Der Einsatz der Staatsräson erlaubt es, zum Schutz der Herr-
schaft und der politischen Entität in den inneren wie äußeren politischen Beziehungen 
Politik und Recht2 bzw. Moral zu trennen.3

Mit Blick auf die Neuzeit und Moderne – als ihre Errungenschaften gelten bekannt-
lich radikalisierte Konzepte der Authentizität und Aufrichtigkeit4 – überrascht Wottons 
Bonmot keinesfalls, sondern bestätigt, was uns die Figur des Diplomaten immer schon 
verdächtig macht: Die Maske des Staates lügt, weil sich hinter den leeren Formeln des 
Zeremoniells und rhetorischen Spitzfindigkeiten Täuschung und ein Pakt an Interessen 
und Operationen verbergen, die mitunter gegenläufig zur offiziellen Rede sind  – eine 
»école du mensonge«,5 die die Verbindung von Politik und Probität denkbar erschwert.

1	 Zit. nach Jean Jules Jusserand, The School for Ambassadors, in: American Historical Review 27 
(1922), Heft 3, S. 426–464, hier S. 439.

2	 Vgl. Pietro Gerbore, Formen und Stile der Diplomatie, Reinbek bei Hamburg 1964, S. 16.
3	 Vgl. Herfried Münkler, Machiavelli. Die Begründung des politischen Denkens der Neuzeit aus der 

Krise der Republik Florenz, Frankfurt a. M. u. a. 2007, S. 281 ff. und den Sammelband von Volker 
Reinhardt (Hrsg.), Der Machtstaat: Niccolò Machiavelli als Theoretiker der Macht im Spiegel der 
Zeit, Baden-Baden 2015. Vgl. zum diplomatischen Diskurs auch Heidrun Kugeler, ›Ehrenhafte 
Spione‹. Geheimnis, Verstellung und Offenheit in der Diplomatie des 17. Jahrhunderts, in: Claudia 
Benthien / Steffen Martus (Hrsg.), Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert, Tübingen 2006, 
S. 127–148.

4	 Vgl. Lionel Trilling, Das Ende der Aufrichtigkeit, Frankfurt a. M./Berlin 1983. Für die Frühe Neu-
zeit auch Claudia Benthien / Steffen Martus, Einleitung: Aufrichtigkeit – zum historischen Stellen-
wert einer Verhaltenskategorie, in: dies. (Hrsg.), Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert, 
Tübingen 2006 (= Frühe Neuzeit, 114), S. 1–16.

5	 Marc Belissa, La diplomatie et les traites dans la pensee des Lumieres: ›Negotiation universelle‹ ou 
›ecole du mensonge‹? In: Revue d’Histoire Diplomatique 113 (1999), S. 291–317, S. 300. Dazu auch 
Ursula Geitner, Die Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen und anthropologischen 
Wissen im 17. und 18. Jahrhundert, Tübingen 1992, S. 21 f.



einleitung

10

Der diplomatische vir bonus6 ist in Anlehnung an Quintilian und die römische Rheto-
rik eine ›Erfindung‹ der humanistischen Gelehrtenkultur, ebenso wie der ›ideale Fürst‹.7 
Wottons vermeintlicher Widerspruch setzt diese konzeptuelle Figuration mitten in die 
Wirren der europäischen Außen- und Bündnispolitik an der Schwelle vom 16. zum 
17. Jahrhundert, die maßgeblich für die Staatsbildungsprozesse der Frühen Neuzeit war. 
Der Topos des gelehrten und wohlredenden Ehrenmanns muss sich nun in der Praxis der 
Diplomatie bewähren, und das heißt: Er wird im Namen des Staates bei der Ausführung 
diplomatischer Rede und Handlungen offenbar zwangsläufig zum Träger von Lüge und 
Trug. Dieser Zusammenhang lässt sich aus der Sicht des gelehrten Tugendkatalogs des 
Späthumanismus als Tragödie darstellen, aber auch als komische Brechung: Die Sentenz 
setzt dann keinen Konflikt oder Widerspruch in Szene, sondern ironisiert das humanis-
tische Ideal selbst, das wie Don Quijote als hohle Figur durch ein neues politisches und 
epistemisches Territorium wandert, in dem Verstellung und Spionage als Orientierungs-
zeichen dienen.

Die mittlere, tragikomische Lösung, die der spanische Tacitismus (etwa bei Baltasar 
Gracián oder Diego de Saavedra Fajardo) und die französische Politik und Diplomatie-
theorie (Richelieu, Mazarin und François de Callières) finden werden, hat Max Weber 
in seiner Vorlesung »Politik als Beruf« als »Verantwortungsethik« gefasst. Weber setzt die 
Verantwortungsethik als (Wieder-)Geburt der Politik in der Renaissance und ausgehend 
von einer Rehabilitierung Machiavellis von der »Gesinnungsethik« ab, die allein den Ma-
ximen der Religion folge.8

Wottons Aphorismus ist jedoch auch aus einer weiteren Perspektive zu lesen, aus der 
Perspektive literarischer bzw. fiktionaler Kommunikation: Die Maske des Diplomaten ist 
nicht nur gemäß faktualer Kommunikationssituation als ›Larve‹ (Mittel der Simulation 
und Täuschung) zu verstehen, sondern dient einem spezifisch fiktionalen Kommunika-
tionszusammenhang9 – zu denken wäre an die höfische Zeremonialkultur oder an poli-
tische Rituale wie die Krönung – auch als mediale Voraussetzung von Sichtbarkeit und 
Bedeutung oder schlicht des Vollzugs und Gelingens von Politik. Das theatrum mundi in 
der »Epoche der höfischen Feste«10 weist der Diplomatie, ihren Akteuren und Praktiken 
dabei eine bedeutende Rolle zu, den Staat, d. h. hier vor allem die öffentliche (im Gegen-
satz zur privaten) Sache, zu vertreten und zu verhandeln – und damit: ihn überhaupt erst 
theatral erscheinen zu lassen. Damit wird das Verhältnis zwischen Sender und Gesandtem 
in den Blick genommen; das Geschickt-Sein der Ambassadeure der Frühen Neuzeit ist 

6	 Marcus Fabius Quintilianus, Institutionis Oratoriae Libri XII/Ausbildung des Redners. Zwölf 
Bücher, hrsg. und übers. von Helmut Rahn, Bd. 2, Darmstadt 1975, S. 685. Vgl. dazu auch Franz-
Hubert Robling, Redner und Rhetorik. Studie zur Begriffs- und Ideengeschichte des Rednerideals 
(= Archiv für Begriffsgeschichte, Sonderheft, 5), Hamburg 2007.

7	 Vgl. Maurice Keens-Soper, François de Callières and Diplomatic Theory, in: The Historical 
Journal 16 (1973), Heft 3, S. 485–508.

8	 Vgl. Max Weber, Politik als Beruf, in: ders., Gesammelte Werke. Studienausgabe, Bd. I/17, hrsg. 
von Wolfgang J. Mommsen und Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Birgitt Morgen-
brod, Tübingen 1994, S. 1–23.

9	 Vgl. Gérard Genette, Fiktion und Diktion, München 1992, S. 65–94. 
10	 Richard Alewyn, Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste, 2. Aufl., München 1985.



masken des sta ates

11

demnach auch als Akt der politischen Repräsentation und Fiktionalisierung zu verste-
hen. Studien zum Verhältnis von Politik und Literatur in der Frühen Neuzeit widmen 
sich in der Regel der frontalen bzw. vertikalen, d. h. auf das Innere von Reich und Staat 
bezogenen Repräsentation als Kulturmodell. Dagegen schlägt die vorliegende Studie eine 
Verschiebung in die ›Horizontale‹ der Diplomatie vor, hin zur zwischenstaatlichen Kom-
munikation, Verhandlung und Nachrichtengewinnung.

Das Nebeneinander von Täuschung und List auf der einen, Botschaft und Repräsen-
tation auf der anderen Seite macht mit dem Götterboten Hermes / Merkur eine gerade in 
der Frühen Neuzeit wieder aktualisierte Antikereferenz sichtbar, welche die Verbindung 
von Politik, Rhetorik und Literatur bekräftigt. In der skizzierten Ambivalenz erweist sich 
der Diplomat – einem Tropus oder einem Schauspieler vergleichbar – als zutiefst literari-
sche Figur mit einer eigenen literarischen Geschichte. Wie Timothy Hampton in seiner 
2009 erschienenen Studie Fictions of Embassy ausführt, eröffnet sich hier ein fruchtbares 
Forschungsfeld. Unter »diplomatic poetics« versteht er in einem an Formulierungen des 
New Historicism erinnernden Chiasmus

a way of reading literature that would be attuned to the shadow of the Other at the 
edge of the national community, and a way of reading diplomacy that would take into 
account its fictional and linguistic dimensions. […] Literary texts provide a unique 
and privileged terrain for studying the languages of diplomacy, and in turn, diplomatic 
culture plays a dynamic role in literary history, in the invention of new literary forms.11

Als Annahme der vorliegenden Arbeit gilt demgemäß, dass wir es mit spezifischen Bezie-
hungen zwischen den Praktiken der Literatur und jenen der Diplomatie zu tun haben, 
die für die »Kulturpoetik«12 der Frühen Neuzeit signifikant sind.13 Beide Praktiken durch-
laufen während dieser Zeit Modernisierungsprozesse. Die damit aufgerufenen Masken 
der res publica erinnern uns einerseits an die Medialität und Fiktionalität des Politischen, 
andererseits an die politische Praxis der gelehrten Literatur.

Im Folgenden werden diese Beziehungen für die Dramatik vom ausgehenden 16. bis 
zum 18.  Jahrhundert untersucht. Daraus resultiert eine gattungspoetologische Diffe-
renzierung, die die ›linguistische Dimension‹ der Diplomatie hin zu Fragen der Reprä-

11	 Timothy Hampton, Fictions of Embassy. Literature and Diplomacy in Early Modern Europe, 
Ithaca / London 2009, S. 2 f.

12	 Vgl. Moritz Baßler, Einleitung: New Historicism – Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, in: 
ders. (Hrsg.), New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Frankfurt a. M. 1996, 
S. 17 ff.; Stephen Greenblatt, Kultur, in: ebd., S. 48–59 und Louis Montrose, Die Renaissance 
behaupten. Poetik und Politik der Kultur, in: ebd., S. 60–93.

13	 Hampton verweist auf Benjamins Passagen-Werk: »[J]ust as in his famous study of nineteenth-
century Paris, The Arcade Project, Walter Benjamin seized on the figures of the sandwichman and 
the prostitute as emblematic types thrown forth for analysis by the particular economic relations 
of the era of high capitalism, so might we focus on the ambassador as a type who can help illumi-
nate certain aspects of the dynamic relationship between literature and political power in the early 
modern period.« (Hampton, Fictions of Embassy, S. 10).



einleitung

12

sentation, Mimesis und Performativität erweitert.14 Nicht nur werden Diplomaten seit 
der Renaissance mit Schauspielern verglichen, vielmehr kann die diplomatische Praxis 
selbst als Drama mit raumzeitlichen Ordnungen betrachtet werden, die fiktional mit der 
historischen Realität verbunden sind, jedoch einen eigenen (Ver-)Handlungsspielraum 
eröffnen.15 Gleichzeitig bietet die Dramatik der Frühen Neuzeit vom höfischen Opern-
Libretto über das für Schultheateraufführungen verfasste Trauerspiel bis zur Textfassung 
eines Friedensballetts unterschiedliche Aufführungspraktiken sowie verschiedene Rela
tionen zwischen Text und Aufführung, die im Kontext der Diplomatie zu berücksich-
tigen sind. Theatrale Aufführung und dramatischer Text sind gleichermaßen Teil der 
frühneuzeitlichen Medialisierung der Politik, weil körperliche Präsenz und allegorischer 
Auftritt einerseits zeremoniellen Ereignischarakter haben, andererseits als dramatische 
Lesetexte Verbreitung finden und rhetorisch institutionalisiert werden.16 

Wenn die literaturwissenschaftliche Lektüre die Medialität des Politischen sichtbar 
macht, dann lässt sich die Diplomatie allerdings nicht nur im (übergeordneten) Zusam-
menhang von internationalen Beziehungen und Weltordnungsmodellen verstehen: Viel-
mehr rückt die dramatische Figuration das komplexe Setting der diplomatischen Praxis 
als »Maschinerie«17 in den Blick. Sie eröffnet eine Bühne, auf der die Figur des Gesandten 
in ihrem Medienverbund bzw. ihrer »Mediensphäre«18 sichtbar wird: Dazu gehören (1) ein 
souveränes Subjekt, (2) der repräsentative Agent, (3) ein ›anderes‹ Gegenüber, (4) das 
instrumentelle Objekt und (5) ein spezialisierter rhetorischer Diskurs.19 Die dramatische 
Konfiguration erlaubt es, die Gleichzeitigkeit dieser Praktiken darzustellen sowie unter-
schiedliche Bestandteile dieser Maschinerie zu problematisieren. Für die Auseinander-
setzung mit der Dramatik bedeutet das, den Fokus auf die spezifische Charakterisierung 
von Botschaftsfiguren zu legen, auf den Handlungszusammenhang ihrer Botschaft, auf 
ihren zeremoniellen Auftritt, auf die darin stattfindenden Anerkennungsprozesse und 
Rituale der Gegenseitigkeit, auf rhetorische Praktiken und Völkerrechtsdiskurse sowie 
auf Wahrnehmung, Aktualisierung und Kommunikation von Differenz. Dieser gattungs- 
und mediengeschichtliche Schwerpunkt muss zwangsläufig Konstellationen von Diplo-

14	 Vgl. Ellen R. Welch, A Theater of Diplomacy. International Relations and the Performing Arts in 
Early Modern France, Philadelphia 2017, S. 7.

15	 Vgl. Nathalie Rivère de Carles, The Poetics of Diplomatic Appeasement in the Early Modern 
Era, in: dies. (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre and Soft Power. The Making of Peace, 
London 2016, S. 1–24, hier S. 4.

16	 Vgl. Bernhard Jahn, Johann Christian Hallmanns Spätwerk (1699–1704) und der Kontext des 
Wiener Kaiserhofs: Opportunismus oder Interkonfessionalität?, in: Jahrbuch für Schlesische Kul
turgeschichte 53 /54 (2012 /2013), S. 191–211, hier S. 199.

17	 Gilles Deleuze / Felix Guattari, Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie, Frankfurt  a. M. 
1974, S. 141. Vgl. auch Fredric Jameson, Das politische Unbewußte. Literatur als Symbol sozialen 
Handelns, Reinbek bei Hamburg 1988, S. 17 f. Zum »Gebrauch« als Kategorie der Praxeologie 
vgl. Andreas Reckwitz, Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische 
Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32 (2003), Heft 4, S. 282–301. 

18	 Régis Debray, Einführung in die Mediologie, aus dem Franz. von Susanne Lötscher, Bern u. a. 
2003, S. 56 f.

19	 Vgl. Costas M. Constantinou, On the Way to Diplomacy, London / Minneapolis 1996 (= Border-
line, 7), S. 95–120.



masken des sta ates

13

matie und Literatur in der Frühen Neuzeit ausklammern, die wie im Fall der Relation 
von diplomatischer Apodemik, Reisebericht und epischer Literatur eine eigene Studie 
verlangen.

Die vorliegende Arbeit geht davon aus, dass das Theater die internationale Politik 
und diplomatische Praxis nicht nur abbildet, sondern durch den zeremoniellen Rahmen, 
durch Figurationsarbeit und Allegorisierung daran teilhat. Das hat zum einen mit den 
Verfassern dramatischer Dichtung zu tun, die im Europa der Frühen Neuzeit auf un-
terschiedlichen institutionellen Ebenen der höfischen, städtischen, akademischen und 
theologischen Kultur als diplomatische Akteure tätig sind und das Selbstverständnis der 
gelehrten Dichtung aus der Nähe zur Diplomatie generieren. Zum anderen liegt das am 
Medium Theater selbst: »›Funktioniert‹ nicht das ›Theatrale‹ im ›Politischen‹«, fragt der 
französische Semiotiker und Kulturtheoretiker Louis Marin, »weil das Politische im The-
atralen funktioniert?«20 Die theatrale Inszenierung der Politik ist ohne politische Praxis, 
ohne Fiktion der Politik sowie ohne die inhärenten Konfliktlagen – Stichwort: Souve-
ränität – im Drama nicht zu denken. Die »Konstruktion des politischen Körpers«21 in 
der diplomatischen Praxis bleibt an die mediale Bedingung ihrer Möglichkeit gebunden. 
Ebenso wie der Diplomat als Träger eines souveränen Bildes fungiert, verhandeln dra-
matische Textur und theatrale performance Bilder von Diplomaten bzw. der Diplomatie.

Eine Literaturgeschichte der Diplomatie kann in diesem Verständnis einen Beitrag 
zur politischen Mediengeschichte der Frühen Neuzeit leisten: Im Gesandten, in seiner 
Performativität und in der diplomatischen Konfiguration erkennt die Dramatik der 
Frühen Neuzeit verstärkt die Medialität und Fiktionalität der Politik, also das, was da-
zwischen geht, was Herrschaft überträgt. Und es obliegt der Historisierung dramatischer 
Texte im Kontext der zeitgenössischen Diplomatie und Diplomatietheorie zu zeigen, auf 
welche Weise Dramatik und Theater ihre eigene Medialität in der politischen spiegeln. 
Theatrales und politisches Medium verweisen so gegenseitig auf die »Unwägbarkeiten 
der Vermittlung«.22 Das hat, so wird zu zeigen sein, auch Auswirkungen auf die Poetik, 
Faktur und Rhetorizität dramatischer Texte sowie auf die ihnen korrespondierenden 
theatralen Praktiken. Gerade in der Beziehung der Dramatik zu den Praktiken der Di-
plomatie eröffnet sich über die Sozial- und Wissensgeschichte der späthumanistischen 
Gelehrtenkultur (Rhetorik, Poetik, Gesandtentheorie, Gesprächsliteratur, Völkerrecht 
und Zermonialwissenschaft) eine historische Perspektive, die von den 1580er Jahren bis 
zur Mitte des 18. Jahrhunderts reicht.

20	 Louis Marin, Von den Mächten des Bildes. Glossen, Zürich / München 2007, S. 183.
21	 Vgl. Albrecht Koschorke / Susanne Lüdemann / Thomas Frank / Ethel Matala de Mazza, Der fiktive 

Staat. Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas, Frankfurt a. M. 2007.
22	 Dirk Niefanger, Geschichtsdrama der Frühen Neuzeit 1495–1773, Tübingen 2005 (= Studien zur 

deutschen Literatur, 174), S. 133. Vgl. dazu auch Erika Fischer-Lichte, Semiotik des Theaters, Bd. 1: 
Das System der theatralischen Zeichen, 3. Aufl., Tübingen 1994, S. 19. Fischer-Lichte spricht für die 
Semiotik des Theaters von »Zeichen von Zeichen«.



einleitung

14

2. Deutsche Dramatik und europäische Diplomatie in der Epoche des 
›Immerwährenden Krieges‹

Während in der anglistischen und romanistischen Literaturwissenschaft und Frühneuzeit
forschung seit der Jahrtausendwende zahlreiche Studien zum Verhältnis von Literatur 
und Diplomatie, literarischer Gelehrtenkultur und diplomatischer Praxis entstanden 
sind,23 stellt dieser Zusammenhang, zumindest als übergreifende Fragestellung, für die 
Germanistik ein erstaunliches Forschungsdesiderat dar.24 Mehrere Gründe können dafür 
genannt werden. Erstens die Sonderform der deutschen Libertät und der politischen Ent-
wicklung im Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation. Durch den Dreißigjährigen 
Krieg verzögert sich der (National-)Staatsbildungsprozess und kompliziert  – das zeigt 
auch der Westfälische Friede 1648, der zugleich Reichsverfassung und völkerrechtlicher 
Vertrag ist – die Fragen der absolutistischen Machtpolitik im Reich bis zum Spanischen 
Erbfolgekrieg.25 Theorie und Praxis der Diplomatie im Kaiserreich wurden lange im 
Kontext des öffentlichen und kaiserlichen Rechts (»Reichspublizistik«) betrachtet; die 
Unterscheidung zwischen politischen Beziehungen innerhalb des Reiches und jenen zu 
Akteuren außerhalb der Reichsgrenzen ist dabei häufig verwischt.26

Zweitens steht die deutschsprachige Literatur- und Kulturreform des 17. Jahrhunderts, 
die mit Martin Opitz’ Poetik und Übersetzungsprojekten während des Krieges einsetzt, 
als konfessionspolitisches und nationalsprachliches Projekt zum Teil im Konflikt mit der 
Repräsentationskultur des kaiserlichen Hofes in Wien. Während Sir Philip Sidney oder 
François de Callières als Dichterdiplomaten des englischen und französischen Hofes die-

23	 Vgl. ausgewählt Hampton, Fictions of Embassy; Welch, A Theater of Diplomacy, oder zuletzt den 
Sammelband von Nathalie Rivère de Carles (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre and Soft 
Power. The Making of Peace, London 2016.

24	 Zu einzelnen diplomatischen Aspekten der deutschsprachigen Dramatik in der Frühen Neuzeit 
existieren Forschungen bzw. greifen diese im Rahmen eines größeren thematischen Aspekts 
Fragen der Diplomatie als institutionellen Bestandteil auf; das betrifft vor allem Studien zur 
höfischen und städtischen Fest- und Theaterkultur bzw. zur zeremoniellen Rhetorik: Vgl. den 
Sammelband von Jörg Jochen Berns / Thomas Rahn (Hrsg.), Zeremoniell als höfische Ästhetik in 
Spätmittelalter und Früher Neuzeit, Tübingen 1995 (= Frühe Neuzeit, 25) und Georg Braungart, 
Hofberedsamkeit. Studien zur Praxis höfisch-politischer Rede im deutschen Territorialabsolutis-
mus, Tübingen 1988 (= Studien zur deutschen Literatur, 96), S. 137–148. Sowie zur literarischen 
Diskursgeschichte und Poetik des Krieges: Vgl. Nicola Kaminski, Ex Bello Ars oder Ursprung der 
»Deutschen Poeterey«, Heidelberg 2004. Zuletzt zum Verhältnis von Literatur und Völkerrecht 
allgemein: Chenxi Tang, Imagining World Order. Literature and International Law in Early 
Modern Europe, 1500–1800, Ithaca / London 2018, sowie bei Andreas Gryphius: Jane O. Newman, 
»Mediating Amicably«? The Birth of the Trauerspiel Out of the Letter of Westphalia, in: Nathalie 
Rivère de Carles (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre and Soft Power. The Making of 
Peace, London 2016, S. 69–89 und Chenxi Tang, International Legal Order and Baroque Tragic 
Play: Andreas Gryphius’s Catharina von Georgien, in: DVjs 88 (2014), Heft 2, S. 141–171.

25	 Vgl. dazu noch immer Gerhard Oestreich, Reichsverfassung und europäisches Staatensystem 1648–
1789, in: ders., Geist und Gestalt des frühmodernen Staates. Ausgewählte Aufsätze, Berlin 1969, 
S. 235–251. Vgl. auch Heinz Duchhardt / Matthias Schnettger, Barock und Aufklärung, 5. neu bearb. 
und erw. Aufl., München 2015.

26	 Vgl. Heidrun Kugeler, »Le Parfait Ambassadeur«. The Theory and Practice of Diplomacy in the 
Century following the Peace of Westphalia, PhD Oxford 2006, S. 34 f.



deutsche dr amatik und europäische diplomatie

15

nen, scheint die europäische Diplomatie auf den ersten Blick zu weit von den gelehrten 
Dichtern entfernt zu sein – und dies umso mehr, da der Status des Gesandten in der 
europäischen Mächtepolitik an die von Jean Bodin ins Feld geführte Souveränität absolu-
tistischer Herrschaftsverbände gebunden ist. 

Beruht die deutsche Dichtung, etwa in den Friedensspielen Johann Rists oder Justus 
Georg Schottelius’ oder in der neostoizistischen Ausstattung der schlesischen Trauerspiele, 
nicht geradezu auf einer Zurückweisung der französischen und spanischen Diplomatie? 
Wurden diplomatische Machinationen nicht gerade als emblematische Verdichtung des 
höfischen Intriganten- und Larvenspiels angesehen? Und bedeutet Diplomatie – durch-
aus im Verständnis Wottons – dabei nicht zuvorderst internationalen Krieg und europäi-
sche Interessen im Reich, die der concordia des Reichsverbands und der »teutsche[n] Ehr 
und Redligkeit«27 im Wege stehen?

Die vorliegende Arbeit setzt an dieser Stelle an: Der politische Zusammenhang des 
Reiches wird im Krieg wie im Frieden und nicht zuletzt in Übergangsphänomenen zwi
schen Krieg und Frieden28 als zweifellos komplexer, sich dem Verständnis moderner Nati-
onalstaaten entziehender, aber vielfältiger Schauplatz diplomatischer Repräsentation und 
Verhandlung wahrgenommen. Das betrifft zum einen wie im Fall Martin Opitz’ oder 
Daniel Caspers von Lohenstein diplomatische Dienste und Ambassaden innerhalb und 
außerhalb des Reiches.29 Nicht nur die Kommunikation zwischen deutschen und europä-
ischen Höfen bzw. Staaten, sondern auch der Austausch zwischen den Höfen innerhalb 
des Reiches, nicht zuletzt auch auf Friedenskongressen oder auf dem Reichstag, folgt 
der diplomatischen Kommunikation – auf unterschiedlichen institutionellen Ebenen und 
Funktionen vom Prinzipalgesandten bis zum Legationssekretär. Das meint insbesondere 
auch ausländische Gesandte und Residenten an verschiedenen Fürstenhöfen; bereits zu 
Kriegszeiten entfaltete sich im Reich ein »Geflecht von diplomatischen Niederlassungen, 
dessen Dichte in Europa seinesgleichen nicht kannte«.30 Politik und politische Kommu-
nikation sind vor dieser Folie immer auch als Fragen der Diplomatie und der an der 
Diplomatie orientierten Zeremonialkultur zu verstehen.

Zum anderen erweisen sich Dramatik und theatrale Praktiken in ihren unterschiedli-
chen rhetorischen Situierungen – Schäferspiel, Friedensspiel, Tragikomödie, Trauerspiel 
und Komödie – selbst als Reflexions- und Praxisfeld der Diplomatie und der politischen 
Repräsentation im Reich. Demgemäß avancieren Drama und Theater für die Gelehr-
tenkultur zu einem Medium der politischen Teilhabe, aber zugleich auch zu einem Me-

27	 Johann Rist, Das Friedewünschende Teutschland. In einem Schauspiele öffentlich vorgestellet und 
beschrieben, Cölln 1649, S. 172.

28	 Vgl. Arnke, Volker / Siegrid Westphal / Michael Rohrschneider, Die Wiederherstellung des Friedens. 
Einführende Betrachtung, in: Volker Arnke / Siegrid Westphal (Hrsg.), Der schwierige Weg zum 
Westfälischen Frieden. Wendepunkte, Friedensversuche und die Rolle der »Dritten Partei«, Ber-
lin / Boston 2021 (= Bibliothek altes Reich, 35), S. 3–14.

29	 Gelehrte und Diplomatendichter wie Georg Rodolf Weckherlin oder Christian Hoffmann von 
Hoffmannswaldau bleiben durch den generisch-rhetorischen sowie medialen Vorzug der Drama-
tik in der vorliegenden Studie ausgeblendet.

30	 Heinz Schilling, Höfe und Allianzen. Deutschland 1648–1763, Berlin 1989 (=  Siedler Deutsche 
Geschichte, 8), S. 150.



einleitung

16

dium, in dem gelehrte Selbstinszenierung und die Auseinandersetzung mit Fragen der 
Souveränität die Teilnahme an der diplomatischen Kommunikation der absolutistischen 
Machtpolitik in Europa ermöglichen bzw. ersetzen – auch dabei haben wir es mit Masken 
des Staates zu tun, die in einem »Theater der Institution«31 auftreten. 

Davon ausgehend stellt sich die Frage, von welchem Theater und welcher Dramatik 
eigentlich die Rede ist. Wenn auch die deutschsprachige Dramatik an ihren bekannten 
institutionellen und geografischen Orten – es handelt sich zu keinem geringen Teil um 
protestantisches Schultheater – im Zentrum dieser Untersuchung steht, muss sich eine 
Studie diplomatischer Dramatik in der Frühen Neuzeit zugleich nach mehreren Seiten 
hin öffnen. Das betrifft zuerst weitere theatrale Gattungen wie die Oper oder das Ballett. 
Auch Libretto und Cartel-Fassung der französischen »Ballets« sind im oben angedeuteten 
Zusammenhang von Aufführung und dramatischem Text dazuzurechnen. Zusätzlich 
zu den Gattungen rücken der interkonfessionelle und interlinguale Austausch von dra-
matischen Formen und Texten in den Fokus dieser Arbeit. Aufgerufen sind damit das 
Jesuiten- und Benediktinertheater sowie die rege Übersetzungstätigkeit der späthumanis-
tischen und frühaufklärerischen Gelehrtenkultur. Entscheidend ist, dass (konfessions-)
politische Positionierungen und Auseinandersetzungen der deutschsprachigen Dramatik 
selbst auf einer ästhetisch-theatralen Ebene erfolgen und sich so zunächst weniger auf 
politische Ereignisse, sondern auf deren Erscheinen und Konstruktion im intertextuellen 
und intermedialen Zusammenhang höfischer Performativität und Theatralität beziehen. 
Demgemäß wird an dieser Stelle auch ein diplomatischer Raum, ein Raum der Verhand-
lung, zwischen Genres, Theater- und Zeremonialkulturen angenommen, der spezifisch 
für die Dramatik des Reichs im 17. und 18.  Jahrhundert ist und der Gelehrtenkultur 
symbolische Teilhabe und Kommensurabilität der Politik ermöglicht.

Die hier vorgeschlagene Analyse dieser dramatischen Texte, Theaterformen und Auf-
führungen im Zeichen der Diplomatie fokussiert (1) die ästhetische Repräsentation und 
Allegorisierung internationaler Beziehungen (mit allen ihren Komplizierungen und Ent-
faltungsmöglichkeiten im Reich), (2) den Diplomaten als reale persona, die Teil einer per-
formance ist, als Spieler, als Arrangeur, Mäzen oder Zuschauer; (3) den Diplomaten als 
dramatische Figur (Auftritt, Charakterisierung, als Teil spezifischer Konfigurationen und 
Diskurse) und (4) die rhetorischen und politischen Praktiken (Repräsentation, Verhand-
lung, Spionage, Korrespondenz, Mündlichkeit / Schriftlichkeit) der Diplomatie, nicht zu
letzt in ihrer medialen Nähe zu jenen des Theaters, (5) das diplomatisch-räumliche Setting, 
die Bühnen und Hinterzimmer inklusive symbolischer Codierungen (Zeremoniell, Öffent-
lichkeit, Audienz, arkane Räume) und (6) internationale Beziehungen (als Intertextualität 
und -medialität) zwischen den verschiedenen (europäischen) Theaterformen, ihren generi-
schen Formationen und Verkörperungen der Souveränität.

Die Studie versucht im Zusammenspiel mit Konstellationen und Diskursen der euro
päischen Diplomatie ein Panorama an diplomatisch-dramatischen Konfigurationen nach

31	 Rüdiger Campe, Theater der Institution. Gryphius’ Trauerspiele Leo Armenius, Catharina von 
Georgien, Carolus Stuardus und Papinianus, in: Roland Galle / Rudolf Behrens (Hrsg.), Konfigura
tionen der Macht in der Frühen Neuzeit, Heidelberg 2000 (= Neues Forum für allgemeine und 
vergleichende Literaturwissenschaft, 6), S. 257–288.



deutsche dr amatik und europäische diplomatie

17

zuzeichnen, das bis in die Faktur und Gattungspoetik der Texte sowie in gelehrte und 
diplomatische Praktiken Einsichten bringt. Auch wenn es sich durch den Schwerpunkt 
auf die deutsche Dramatik um keine dezidiert komparatistische Arbeit handelt, rücken 
zur Relationierung des diplomatischen Theatrum Europaeum unweigerlich verschiedene 
Literatursprachen sowie ihre Theaterkulturen und dramatischen Gattungen in den Blick: 
die venezianische Oper, Shakespeares Komödien und Historienstücke, das französische 
Ballet de cour, das klassizistische Drama Corneilles, das bildgewaltige Ordenstheater in 
neulateinischer Sprache oder das Stegreifspiel der Wanderbühnen. 

Obwohl mit der Relation von deutschem Drama und europäischer Diplomatie thea
trale Formen von Anerkennung, mitunter auch Kompromissbildung in den Vordergrund 
rücken, wird damit keine europäische Friedensutopie evoziert; ebensowenig ist die Diplo
matie – Wotton dient wiederum als Kronzeuge – vorschnell auf die Seite des Friedens 
und der internationalen Eintracht zu stellen. Gerade die Fiktion einer res publica chris-
tiana darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Diplomatie mit dem militärischen 
Komplex und der Präsenz des Krieges verwoben ist und es auch nach 1648 bleibt.32 
Mehrfach wurde zuletzt auf den martialischen Charakter der Frühen Neuzeit in Europa 
hingewiesen, auch und gerade nach 1648: Der Eindruck einer Epoche des »Immerwäh-
renden Krieges«33 bestätigt sich, wenn man ab der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts 
(Hugenottenkriege, niederländischer Unabhängigkeitskrieg, spanisch-englische Ausein-
andersetzungen bis zum Untergang der spanischen Armada 1588) von einer kriegerischen 
Verdichtung ausgeht. Diese Verdichtung bestätigt sich dann in den Kriegen mit dem 
Osmanischen Reich und den Kriegen der Ostseemächte Dänemark, Schweden und Po-
len über die verschiedenen Phasen und Schauplätze des Dreißigjährigen Krieges und die 
darauffolgende Expansionspolitik Ludwigs XIV. bis zum Spanischen Erbfolgekrieg und 
dem Nordischen Krieg. Zwar ist die Diplomatie dem militärischen Komplex verhaftet 
und eine ambivalente Trägerin von Friedensutopien, ausgehend von den naturrechtlichen 
Schwerpunkten der europäischen Rechtstheorie eröffnet jedoch gerade die Literatur 
in der diplomatischen Figuration spezifische Möglichkeitsräume, jene »Techniken der 
Übereinkunft« zu proben, die nach Walter Benjamin in der Lage sind, den mythischen 
Zusammenhang von Rechtssetzung und Rechtserhaltung zu durchbrechen.34

32	 Dazu grundlegend Kaminski, Ex Bello Ars. Aus historiografischer Perspektive Guido Braun, Vom 
Frieden zum Krieg und vom Krieg zum Frieden. Frühneuzeitliche Perspektiven der Historischen 
Konflikt- und Friedensforschung, in: Volker Arnke / Siegrid Westphal (Hrsg.), Der schwierige Weg 
zum Westfälischen Frieden. Wendepunkte, Friedensversuche und die Rolle der »Dritten Partei«, 
Berlin / Boston 2021 (= Bibliothek altes Reich, 35), S. 15–35 und Johannes Burkhardt, Die Fried
losigkeit der Frühen Neuzeit. Grundlegung einer Theorie der Bellizität Europas, in: Zeitschrift für 
Historische Forschung 24 (1997), Heft 4, S. 509–574.

33	 Zitiert nach Johannes Burkhardt, Der Dreißigjährige Krieg, Frankfurt a. M. 1992, S. 10.
34	 Walter Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, in: ders., Gesammelte Schriften II.1, hrsg. von Rolf 

Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1991, S. 179–204. Vgl. dazu Bettine 
Menke, »Zur Kritik der Gewalt«: Techniken der Übereinkunft, Diplomatie, Lüge, in: Hendrik 
Blumentrath u. a. (Hrsg.), Techniken der Übereinkunft. Zur Medialität des Politischen, Berlin 
2009, S. 37–56.



einleitung

18

3. Mediation und Verhandlung, Repräsentation und Zeremoniell:  
Eine kleine Mediologie der Frühen Neuzeit

Die vorliegende Arbeit folgt im Vorschlag, sich dem Zusammenhang von literarischer 
und politischer Praxis, von Gelehrtenrepublik und internationalen Beziehungen, von 
deutschsprachiger Dramatik und europäischer Diplomatie über die Sensibilisierung für 
die Medialität von Politik und Recht zu nähern, jenem kulturwissenschaftlichen For-
schungsfeld, das Régis Debray in deutlicher Absetzung von einer allein technikzentrierten 
Medientheorie als »Mediologie«35 bezeichnet. Dieser methodische Ansatz integriert, 
gerade wo es mitunter um sogenannte ›Gelegenheitsdichtung‹ geht, funktions- und 
ideengeschichtliche Ansätze, relationiert und disponiert sie jedoch im Rahmen einer Kul-
tur- und Mediengeschichte der Frühen Neuzeit: Eine mediologische Methode untersucht 
demgemäß Vermittlungen und Vermittlungsfiguren in historischen Kulturen, d. h. »die 
dynamische Gesamtheit der Prozeduren und Körper, die zwischen eine Produktion von 
Zeichen und eine Produktion von Ereignissen geschaltet sind«.36 Debrays systematisches 
Verständnis des Medienbegriffs als »Dispositiv – Träger – Prozeß«37 eröffnet der literatur-
wissenschaftlichen Analyse Perspektiven einer theoretischen Verschränkung historischer 
Konzepte von Autorschaft, Gattung, Rhetorik, Übersetzung, Repräsentation, Souverä-
nität, Recht und Delegation im Zeichen diplomatischer Vermittlung. Im Rahmen einer 
Wissenschaft vom »übermittelnden Menschen«38 lassen sich auf diese Weise Fragen der 
Literatur- und Intellektuellensoziologie mit jenen der Mimesis- und politischen Theorie 
der Frühen Neuzeit zusammenführen. 

Davon ausgehend sind vier mediologische Aspekte der Diplomatie für die frühneuzeit
liche Dramatik hervorzuheben: Mediation, Repräsentation, Verhandlung und Zeremo-
niell.39 Mediation meint zwei Formen des In-der-Mitte-Stehens bzw. Dazwischengehens 
– einerseits die medial-dispositive, andererseits die konkrete politische Vermittlung. 
Während es im ersten Fall allein um die prozesshafte Herstellung des kommunikativen 
und (außen-)politischen Kanals40 durch Funktion und Auftritt des Diplomaten geht, 
nimmt der zweite Fall Unterhändler und Institutionen in den Blick, die zwischen poli-
tischen Positionen oder – bei Präzedenzstreitigkeiten – rhetorischen Semantiken vermit-
teln. Beide Ebenen erinnern uns an die Prozeduren der diplomatischen Maschinerie, die 
in der dramatischen Konfiguration aufzufächern sind und eine gleichermaßen historische 
wie performativitäts- und medientheoretische Situierung der frühneuzeitlichen Dramen-
poetik ermöglichen.

Mit der Repräsentation kommt jener Begriff ins Spiel, der den dramatischen und diplo
matischen Auftritt engführt und zu einem Topos der frühneuzeitlichen Diplomatie avan-

35	 Régis Debray, Für eine Mediologie, in: Claus Pias u. a. (Hrsg.), Kursbuch Medienkultur. Die 
maßgeblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard, Stuttgart 1999, S. 67.

36	 Ebd., S. 74.
37	 Ebd., S. 69.
38	 Debray, Einführung in die Mediologie, S. 10.
39	 Hampton schlägt eine ähnliche Teilung vor. Vgl. Hampton, Fictions of Embassy, S. 7.
40	 Vgl. Debray, Einführung in die Mediologie, S. 141 f.



mediation und verhandlung, repr äsentation und zeremoniell

19

cierte: der Ambassadeur, so die französische Übernahme des legatus, als Schauspieler und 
Träger einer Maske. In Das Porträt des Königs nähert sich Louis Marin dem Begriff der 
Repräsentation über zeitliche und räumliche Abwesenheit und Präsenz:

Was ist Re-Präsentieren, wenn nicht (in der Modalität der Zeit) aufs neue oder (in 
der des Raums) anstelle von etwas Präsentieren? Das Präfix re- importiert den Wert 
der Substitution in den Term. Etwas, das präsent war und es nicht mehr ist, wird jetzt 
repräsentiert. An der Stelle von etwas, das woanders präsent ist, ist hier etwas anderes 
präsent. Am Ort der Repräsentation ist also etwas, das zeitlich oder räumlich absent 
oder vielmehr ein anderes ist, und ein Selbes dieses anderen wird an seiner Stelle 
ersetzt. So der Engel am Grab am Morgen der Auferstehung: ›Er ist nicht hier, er ist 
in Galiläa, wie er gesagt hatte‹; so der Gesandte im fremden Land. Dies wäre der erste 
Effekt der Repräsentation im allgemeinen: tun, als ob der andere, der Abwesende, hier 
und jetzt der Selbe wäre; nicht Präsenz also, sondern Präsenzeffekt.41

Die Analogie von zeitlicher und räumlicher Abwesenheit ruft ein ganzes Register an Re-
präsentanten aus der antiken Kunst, Mythologie und Theologie auf, die der Diplomat auf 
dem Weg in die Moderne hinter sich gelassen hat. Das Theater zeigt den Legaten hingegen 
in guter Gesellschaft jener Boten- und Botschaftsfiguren, die wie die antiken Götterboten 
Hermes und Merkur oder die Vielzahl an Engeln dazwischengehen. Zudem rückt die Frage 
der Repräsentation, die die Gesandtenfiguren mit der dramatischen Faktur, in der sie 
erscheinen, verbindet, auch die theatrale Dimension der Darstellung von der frühneuzeit
lichen Mimesis bis zum Status der Allegorie in den Blick. Darin liegt eine Pointe der folgen-
den Ausführungen: Der Wechsel der kultur- und literaturgeschichtlichen Perspektive von 
der innerstaatlichen Repräsentation zur zwischenstaatlichen Kommunikation wirft neue 
Fragen der politischen Repräsentation im Verständnis des body politic (Ernst Kantorowicz) 
auf; Theater und Dramatik sind von jenem Kulturphänomen, das Marin als »Präsenzeffekt« 
von Engeln und Gesandten bezeichnet, nicht zu trennen.

Die diplomatische Verhandlung bezeichnet im engeren Verständnis eine spezifische 
Form der Gesprächsführung, die auf Gegenseitigkeit und Gleichzeitigkeit beruht und 
Verbindungen zu anderen Feldern rhetorisch-institutioneller Praxis unterhält wie der 
Beratung.42 Während rechtliche und ethische Diskurse den Begriff der Verhandlung im 
Rahmen von Kompromissbildung fassen,43 hat sich die Rhetorik im Bereich der dia-
lektischen Disputation mit den dialogischen Elementen der Gerichtsrede auseinander
gesetzt.44 Im Verständnis einer dramatischen Diplomatie rücken dabei zunächst Einsatz 

41	 Louis Marin, Das Porträt des Königs, übers. von Heinz Jatho, Berlin / Zürich 2005, S. 10.
42	 Vgl. Thomas Macho, Was tun. Skizzen zur Wissensgeschichte der Beratung, in: Thomas Brand

stetter u. a. (Hrsg.), Think Tanks. Die Beratung der Gesellschaft, Zürich 2010, S. 59–85.
43	 Vgl. Wilhelm, Theodor, Traktat über den Kompromiß. Zur Weiterbildung des politischen Be-

wußtseins, Stuttgart 1973, S. 134–153; jetzt: Véronique Zanetti, Spielformen des Kompromisses, 
Berlin 2022, S. 11–19.

44	 Vgl. Simon Wolf, Verhandlung, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, 
Bd. 9, Tübingen 2009, S. 1053–1070.



einleitung

20

und Konfiguration der Verhandlung in den Fokus – als mediale Eröffnung des Kanals, 
mitunter ein Beginnen ohne Vertrauen und Protokoll – sowie der Versuch, diese Kon-
figuration aufrechtzuerhalten bzw. zu transformieren. Die für die vorliegende Arbeit 
wichtige Praxisorientierung, die sich für die Prozesshaftigkeit von Vermittlung interes-
siert, ist insbesondere mit der Kategorie der Verhandlung verbunden. Nimmt man diese 
Kategorie in ihrer rhetorisch-institutionellen Praxeologie45 ernst, lassen sich fruchtbare 
Verbindungen zur dramatischen Dialogführung und Allegorese der frühneuzeitlichen 
Dramatik, zur sophistischen Rede und zur Dialogliteratur, zum manieristischen Spiel, 
zu Verhaltenslehren, zur Zeremonial- und Traktatliteratur herstellen. Die Spiegelung der 
Verhandlung in der (dramatischen) Literatur setzt, insbesondere mit Blick auf die Frie-
densverhandlungen der Frühen Neuzeit, verschiedene mediale Praktiken in Beziehung: 
etwa mündliche Verhandlungsführung auf der einen und Schriftverkehr (briefliche Re-
lationen an die Entsender, gegenseitig kommentierte Vertragsentwürfe) auf der anderen 
Seite. Den unterschiedlichen medialen Praktiken können wiederum verschiedene raum-
zeitliche Konfigurationen (Statik und Dynamik) sowie institutionelle Hierarchien und 
scripts zugeordnet werden.

Gerade die Konzentration auf die politisch und konfessionell zerklüftete Kultur der 
Frühen Neuzeit ermöglicht es dabei, jene Praktiken und Figurationen in den Blick zu 
nehmen, deren Funktion in der Moderation des Nicht-Identischen, des Dislozierten 
und Ungleichzeitigen liegt. Der Diskurs der Verhandlung46 erhält demgemäß im Um-
feld der großen Friedenskongresse der Frühen Neuzeit, insbesondere des westfälischen, 
künstlerische und literarische Aufmerksamkeit. Im 17.  Jahrhundert meint Verhandlung 
zudem im größeren Sinn die Institutionalisierung und Organisation einer permanenten 
Gesandtschaft. Diese négociation permanente umfasst demnach das professionalisierte Zu-
sammenspiel der Praktiken der Diplomatie während des extraterritorialen Aufenthalts.47 
Mit Blick auf Wottons eingangs zitierten Aphorismus und den politischen Realismus der 
Frühen Neuzeit ermöglicht es die Auseinandersetzung mit Praktiken, Figuren und Szenen 
der Verhandlung auch, beide Seiten der Diplomatie – als Lüge im Verständnis der ratio 
status und Darstellung / Inszenierung des Staates  – im Blick zu behalten. Dazu gehört 
letztlich auch der Einsatz mehrerer Bühnen und Rollen; für die Dramatik spannt die 
Verhandlung den Rahmen von der offiziellen Audienz bis zum Interessensausgleich auf 
der Hinterbühne der Intriganten und Kuppler.

Das Zeremoniell fasst die Möglichkeit politischer Kommunikation in das barocke 
Phantasma sozialräumlicher und symbolischer Synchronisierung: »Das Zeremoniell«, so 
Niklas Luhmann, »war das Kernstück einer Ordnung der Repräsentation gewesen, zu der 
nicht nur stilisierte Körper und Gesten gehörten, sondern auch Gärten, Bauten, Stadt-
planungen, Theateraufführungen (gleichsam Mikrotheater im Makrotheater).«48 Der As-

45	 Vgl. Reckwitz, Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
46	 Vgl. Christian Windler, Praktiken des Verhandelns. Zur Einführung, in: Arndt Brendecke (Hrsg.), 

Praktiken der Frühen Neuzeit: Akteure, Handlungen, Artefakte, Köln / Weimar 2015 (=  Frühneu-
zeit-Impulse, 3), S. 209–214.

47	 Vgl. Keens-Soper, François de Callières.
48	 Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, S. 432.



mediation und verhandlung, repr äsentation und zeremoniell

21

pekt der Ordnung und Synchronisierung verschiedener Repräsentationen und medialer 
Praktiken in einem Tableau dient der vorliegenden Arbeit zur Historisierung der medio-
logischen Konfigurationen und eröffnet zugleich Einblicke in die soziale und epistemolo-
gische Praxis dieser Beziehungen. Unter dem zugespitzten Begriff des ›diplomatischen Ze-
remoniells‹ versteht die gegenwärtige Kulturgeschichtsschreibung der frühneuzeitlichen 
Diplomatie »die Gesamtheit der formalisierten symbolischen Interaktionen zwischen den 
Gesandten«, die mit der Verhandlungspraxis in Beziehung stehen und »über den Status 
der Akteure Auskunft geben«.49 Damit verbunden ist – ähnlich wie in den verschiedenen 
medialen Praktiken und scripts der diplomatischen Verhandlung – ein ganzer Katalog an 
Prozeduren, die gerade in der Ermöglichung von Mediation, Repräsentation und Kom-
munikation zugleich auch Störungen und Konflikte erzeugen.

Zeremoniell und Zeremonialkultur avancieren insbesondere im Reich nach 1648 zu 
einem eigenen Vermittlungs- und Konfliktfeld, in dem hierarchische Strukturen mit je-
nen des Nebeneinanders und der Gleichordnung koinzidieren und dessen Einsatz in der 
Theatralität der Souveränität liegt.50 Der von Luhmann skizzierte Zusammenhang von 
zeremoniellem Mikro- und Makrotheater erhält mit der Diplomatie eine zusätzlich Ver-
mittlungsebene: die Inklusion einer extraterritorialen Gesandtschaft, die selbst wiederum 
auf ein potenziell anderes (bzw. anders klassifiziertes) Zeremonialsystem verweist. Aus 
dieser zutiefst theatralen Synchronisierung und Vermessung, die das Zeremoniell zu leis-
ten beansprucht, resultieren für die Dramatik der Frühen Neuzeit gattungspoetologische 
Konsequenzen, die in Audienzen, Verhandlungs- und Beratungsszenen sowie in den ba-
rocken Allegorisierungen internationaler Beziehungen und des Friedens herauszuarbeiten 
und den Aspekten der Repräsentation und Verhandlung zu korrelieren sind. Für den Zu-
sammenhang von europäischer Diplomatie und deutscher Dramatik stellt sich ausgehend 
vom Zeremoniell immer auch die Frage nach dem (mitunter prekären) Verhältnis von 
abstraktem Völkerrecht und diplomatischer Praxis.

Entlang dieser Kategorien lassen sich – in je unterschiedlicher Gewichtung – auch die 
untersuchten dramatischen Formen und Aufführungskontexte ordnen. Kap. II widmet 
sich vorrangig dem Zusammenhang von Mediation und Repräsentation im Zeichen des 
Boten- und Diplomatengottes Merkur und unternimmt den für die folgenden Kapitel 
grundlegenden Versuch, die Relation von diplomatischer Praxis und politischer Fiktion 
zu beschreiben und in unterschiedlichen generischen Zusammenhängen aufzufächern. 
Die Frage nach dem rechtlichen und politischen Status von Gesandtschaften – Jean Bo-
dins Vorstellung der Souveränität ist hier prägend – wird als Frage der Repräsentation 
zunächst in der Poetik Martin Opitz’ gespiegelt. Wenn das Buch von der Deutschen Poete-

49	 Niels F. May, Zeremoniell, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frü-
hen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 609–625, hier 
S. 610. Vgl. etwa Barbara Stollberg-Rilinger, Symbolische Kommunikation in der Vormoderne. 
Begriffe – Forschungsperspektiven – Thesen, in: ZHF 31 (2004), S. 489–527, dies., Zeremoniell, 
Ritual, Symbol: Neue Forschungen zur symbolischen Kommunikation in Spätmittelalter und 
Früher Neuzeit, in: Zeitschrift für Historische Forschung 27 (2000), S. 389–405 und dies., Die 
Wissenschaft der feinen Unterschiede. Das Präzedenzrecht und die europäischen Monarchien 
vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, in: Majestas 10 (2002), S. 125–150.

50	 Vgl. Braungart, Hofberedsamkeit, S. 137–148.



einleitung

22

rey (1624) wie Sidneys Defence of Poesy (1595) die Souveränität und majestas der Dichtung 
postuliert, kommt der literarischen Übersetzungskultur des Späthumanismus im Gegen-
zug die Rolle diplomatischer Vermittlung zu.

Georg Philipp Harsdörffers Übersetzung von Richard Zouchs allegorischer Schul-
komödie The Sophister (1639) im fünften Band der Frauenzimmer Gesprächspiele (1645) 
zeigt diese mediale und politische Dimension gleichermaßen an. Im Diskurs zweier Fi-
guren über das Amt des Gesandten kommt es zu einer signifikanten Zuspitzung, die wir 
ausgehend von der diplomatischen Traktatliteratur (Gentili, Hotman, Kirchner, Zouch, 
Höveln und Wicquefort) und der frühen Völkerrechtstheorie als diplomatische Mimesis 
fassen. An Shakespeares Historiendrama The Life and Death of King John (1596) und 
Opitz’ Übersetzung der Seneca-Tragödie Trojanerinnen wird die Mimesis dramatischer 
Gesandtenfiguren – die Maske des Staates im dramatischen ›Gebrauch‹ – aufgeschlüsselt. 
So wie die Diplomatietheorie den Legaten als mimetische Figur vom Herold unterschei-
det, sind Ambassadeur und Ambassade mit der Funktion von Boten und Botschaft im 
Drama zu vergleichen bzw. in ihrer politischen Theatralität zu differenzieren. Ein Blick 
auf das italienische Musiktheater am Hofe Leopolds I. – Il pomo d’oro (1668) –, das den 
Zusammenhang von Mediation und Repräsentation noch einmal in einer neuen und 
für die europäische Theaterkultur maßgebenden Konstellation sichtbar macht, beschließt 
den zweiten Abschnitt. Der Diplomat nimmt darin keinen Platz auf der Bühne, sondern 
im Zuschauerraum als Rezipient der politischen Fiktionalisierung ein, die als allegorische 
Repräsentation auf der Bühne erscheint.

Im dritten Abschnitt rückt die Performativität der Friedensverhandlungen in den Mit-
telpunkt und bleibt dabei eng mit den Fragen der Vermittlung und der Repräsentation 
verknüpft. Das Hauptaugenmerk liegt auf der theatralen und textuellen Repräsentation 
der Verhandlung auf dem Westfälischen, dem kleineren darauffolgenden Nürnberger so-
wie dem Friedenskongress von Nimwegen. Ausgehend vom Friedenstheater der Jesuiten 
und der Ballettaufführung der französischen Delegation in Münster werden die von den 
Mitgliedern der Nürnberger Pegnitzschäfer maßgeblich ausgeführten Feste, Aufführun-
gen und Festdokumentationen des Nürnberger Exekutionstages 1649 /1650 in den Blick 
genommen – mit einem Schwerpunkt in Birkens Friedensspiel Teutscher Kriegs Ab⸗ und 
Friedens Einzug (1650) sowie seinem Schäferspiel Margenis, das zwar erst zum Frieden von 
Nimwegen (1679) publiziert wurde, jedoch bereits unmittelbar nach dem Exekutionstag 
entstanden und aufgeführt worden war. 

Eine Verhandlung in Münster, Osnabrück, Nürnberg, Nimwegen oder Utrecht steht 
zunächst immer vor der Frage, wer in welcher Funktion berechtigt ist, daran teilzuneh-
men. Der Friedenskongress ist nicht nur ein Ort der permanenten politischen und recht-
lichen Verhandlung, sondern auch einer der permanenten Verhandlung von Zeremoniell 
und Rangfolge. Demgemäß unterscheiden sich die Allegorien der Friedensverhandlungen 
sowie der Friedensverträge signifikant von der höfischen Repräsentation, wie sich im 
Fall der Wiener Hofoper zeigt. Die allegorische Konfiguration folgt der Frage nach der 
Repräsentation der Verhandlungsparteien. Daraus ergeben sich für den Nürnberger Exe-
kutionstag zwei Darstellungsprobleme: das Nebeneinander von Kriegsoffizieren und Ge-
sandten sowie das Nebeneinander der unterschiedlichen Ebenen, jener des Reiches und 



mediation und verhandlung, repr äsentation und zeremoniell

23

jener der übergeordneten pax christiana zwischen dem Kaiser, Schweden und Frankreich. 
Die Abgesandten der Reichsstände werden in diesem Tableau ihren bedeutenden Auftritt 
haben. An Birkens Margenis lässt sich zeigen, wie die Fragen der Präzedenz, des Völkerrechts 
und der diplomatischen Praxis in der Allegorie der Amnestie zusammenlaufen. Abgeschlos-
sen wird das zweite Kapitel mit zwei Friedensspielen, die dem Friedenskongress in Nürn-
berg vorausgehen und helfen, Birkens diplomatisches Modell herauszustreichen: Der erste 
hier behandelte Text ist Johann Rists Das Friedewünschende Teutschland (1647 /1649). Zwei 
spätere Spiegelungen der Friedensspiele aus dem Umfeld der Friedenskongresse finden 
sich in Andreas Gryphius’ Majuma (1653) und den Festspielen des Salzburger Benedik
tinermönchs Simon Rettenpacher. 

Mit dem Trauerspiel, dem die Kapitel IV und V gewidmet sind, rückt jene dramatische 
Gattung ins Zentrum, die im genus grande die internationale politische Kommunikation 
im Drama repräsentiert. Es verwundert nicht, dass dort, wo königliches Personal auf-
tritt und Souveränität verhandelt wird, gehäuft Diplomaten auf die Bühnen der Dramen 
treten. Mit den Diplomaten werden auch die Bühnen ihrer Milieus, ihrer mimetischen 
und rhetorischen Praxis sowie des völkerrechtlichen Rahmens sichtbar, in dem sie sich 
bewegen. Die Arbeit widmet Andreas Gryphius’ Catharina von Georgien einen eigenen 
Abschnitt. Darin kristallisieren sich mehrere thematische Aspekte: Gryphius’ Trauer-
spiel wird als postwestfälisches Drama der Souveräne gelesen, dessen rhetorische Faktur 
und dramatis personae eng mit der zeitgenössischen Diplomatie in Theorie und Praxis ver-
woben sind. Die dramatische und politische Vermittlungsfigur des russischen Gesandten 
entfaltet in mehreren Audienzszenen ein dichtes Netz an Repräsentationen und Anerken-
nungsritualen, das bislang in der Forschung (im Gegensatz zur Vertragstheorie und zum 
Eidbruch der Figur des Chach Abas) kaum wahrgenommen wurde. Die Betrachtung der 
Rhetorik und Bauform dieser Repräsentationen wird Grundlage der These, dass Delega-
tion und Repräsentation auf der Bühne des Märtyrerdramas selbst zum Thema gemacht 
und mit der Kongressdiplomatie verknüpft werden. 

Auf der Grundlage von Gryphius’ Gesandtschaftsdrama versucht der Abschnitt V 
schließlich eine diplomatische Dramenpoetik zu skizzieren, die von Gryphius’ Carolus 
Stuardus (1657 /1663) zunächst zu einem späten musikalischen Trauerspiel Johann Chris-
tian Hallmanns Catharina /Königin in Engelland (1684) führt. Wenn sich Gegenintrigen 
in der Handlung des königlichen Märtyrerdramas verlaufen, übernehmen die Gesandten 
neue Funktionen  – die Zeugenschaft des königlichen Märtyrertheaters ist eine davon. 
Damit versucht die vorliegende Studie, in der diplomatischen Figuration auch die am 
germanistischen Diskurs über die deutschsprachige Barockdramatik haftende Opposi-
tion zwischen Transzendenz- und Immanenzorientierung, die Walter Benjamin in der 
berühmt gewordenen »verzögernde[n] Überspannung der Transzendenz«51 zu fassen ver-
sucht hat, historisch und poetologisch neu zu dynamisieren. Dabei wird uns mit Blick 
auf die von Marin formulierte Relation von Engeln und Gesandten das vermeintliche 

51	 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 
1978, S. 48.



einleitung

24

Paradoxon beschäftigen, wie engelhaft die Gesandten gerade in Zeiten des politischen 
Realismus sein können. 

Mit Hallmanns Theodoricus und Rettenpachers Demetrius rücken schließlich die Di-
plomaten und mit ihnen ihre politisch und medial mitunter prekäre Position selbst ins 
Zentrum des Trauerspiels und markieren den Übergang zwischen der Märtyrerdramatik 
und der Dramatik Daniel Caspers von Lohenstein. In Lohensteins ›afrikanischen Trauer
spielen‹ Cleopatra (1661 /1680) und Sophonisbe (1680) spielt die Repräsentation nur eine 
neben mehreren Rollen, während die rhetorische und soziale Praxis der Verhandlung 
gemeinsam mit den höfischen Beratungstechniken zum entscheidenden dramatischen 
Topos und Mittel avanciert. Nicht nur lässt sich anhand der ›afrikanischen Trauerspiele‹ 
eine Verschiebung von der Repräsentation zur Verhandlung verfolgen, sondern auch eine 
vom Zeremoniell zur Situierung und zum prudentistischen Spielraum der Diplomatie. 
Darin deutet sich in der dramatischen Figuration eine Ebene der Reflexion an, wie sie 
um 1700 in der französischen Gesandtentheorie anzutreffen ist. Lohensteins dramatische 
Verhandlungskunst wird dabei ausgehend von seiner diplomatischen Mission nach Wien 
1675 entwickelt.

Der Abschnitt VI nimmt noch einmal den Zusammenhang von Zeremoniell und 
Theater auf, um vor diesem Hintergrund die (Musik-)Dramenpoetik um und nach 1700 
im Kontext ihrer institutionellen und sozialen Ausdifferenzierungen zu betrachten. Die 
zentrale Rolle der Diplomatie in den dramatischen Formen dieser epistemologischen und 
poetologischen Übergangszeit ist erstaunlich; das zeigt sich insbesondere im Zusammen-
hang zeremonieller Individualisierung und (bürgerlicher) ›Privat-Klugheit‹. Den Ausgang 
nimmt diese Auseinandersetzung mit den dramatischen Figurationen des Übergangs im 
Zeichen der Diplomatie bei Christian Weises biblischen und gemischten Dramen. Mit 
Weises dramatischem Werk greift die vorliegende Arbeit Galanteriekonzepte und europä-
ische Höflichkeitsdiskurse um 1700 auf, um sie im diplomatischen Kontext zu situieren. 
Ein ähnliches Phänomen lässt sich in einem vom Schultheater zunächst weit entfernten 
institutionellen Zusammenhang darstellen. Das Selbstverständnis der Reichsstadt Ham-
burg zeigt sich darin, dass die Oper am Gänsemarkt um 1700 zu einem zentralen Medium 
der Diplomatie im Reich avanciert, das wiederum generisch-ästhetische Impulse für das 
deutsche Musiktheater im 18. Jahrhundert impliziert. 

Als einer dieser Impulse sind sicherlich die dramatischen Türkenfigurationen auf den 
Musiktheaterbühnen im 18. Jahrhundert zu sehen. Ausgehend vom zeremoniellen Wiener 
und Hamburger Kontext und den Friedensverhandlungen zwischen Kaiser und Osmani-
schem Reich nimmt die Arbeit die erste Phase der sogenannten ›Türkenoper‹ bzw. -drama-
tik in den Blick. Als Resonanz des Wiener Zeremonialtheaters im Zeichen der institutionel-
len Ausdifferenzierung werden auch die unter dem Titel Wiener Haupt- und Staatsaktionen 
bekanntgewordenen Handschriften des hanswurstischen Stegreiftheaters gelesen. Dabei 
zeigen sich – über die konfessionspolitischen, sozialen und institutionellen Grenzen hin-
weg – überraschende Beziehungen zwischen Spaßtheater und zeremonialwissenschaftlichen 
Werken in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. 

Zwei poetologisch signifikante Resonanzen des Zeremonialtheaters im 18. Jahrhundert 
bilden den Abschluss des Kapitels. Dabei handelt es sich zunächst um eine dramen



mediation und verhandlung, repr äsentation und zeremoniell

25

poetologische Konstellation aus dem frühaufklärerischen Umfeld Johann Christoph 
Gottscheds: Mit der ersten deutschsprachigen Shakespeare-Übersetzung durch Caspar 
Wilhelm von Borcke, preußischer Gesandter in England, und die dadurch angestoßene 
Historisierung nationaler Theaterformen bzw. den historisierenden Vergleich internatio
naler Theaterkulturen durch den Legationssekretär Johann Elias Schlegel überführt die 
Arbeit die Frage diplomatischer Dramatik und Dramenpoetik in die Diskurse der Aufklä-
rung. Das letzte Kapitel widmet sich schließlich den zeremoniellen und diplomatischen 
Resonanzen im klassizistischen Theater des ausgehenden 18. Jahrhunderts. Glucks Pariser 
und Wiener sowie Goethes Weimarer Aufführungen der Iphigenie auf Tauris werden he-
rangezogen, um Brüche und Verschiebungen, aber auch bemerkenswerte Fortschreibun-
gen im (Musik-)Theater des Klassizismus zu skizzieren.

Gewissermaßen als grand ballet versucht ein Schlusskapitel (Abschnitt VII) noch ein-
mal, die zentralen in der Studie herausgearbeiteten Themen, Figurationen und Konflikt-
felder der diplomatischen Dramatik von 1580 bis 1740 auf die Bühne zu stellen und als 
Fragen der Kulturtheorie fruchtbar zu machen. 

* * *

Wege zur Diplomatie sind Wege zum Dialog, zum Text, zur Theorie, zum Wissen und 
zum Theater – dafür bin ich den folgenden Menschen und Institutionen zu großem Dank 
verpflichtet: Thomas Assinger, William Basinski, Anna-Kathrin Bleuler, Anja Burghardt, 
Rüdiger Campe, Uta Degner, Peter Deutschmann, Armin Eidherr, Anna Estermann, 
Dorothée Goetze, Nicole Haitzinger, Karin Harrasser, Deborah Holmes, Paul Keckeis, 
Manfred Kern, Anna-Theresa Kölczer, Albrecht Koschorke, Stephan Kurz, Christopher 
Laferl, Helmut Lethen, Thomas Macho, Marlen Mairhofer, Johanna Maringer, Anika 
Michalek, Barbara Michalek, Roman Michalek, Werner Michler, Sibylle Mösl, Caitríona 
Ní Dhúill, Dirk Niefanger, Lena Oetzel, Jolanta Peck, Franz Peck, Susanne Plietzsch, 
Ralph Poole, Nathalie Rivère de Carles, Romana Sammern, Mareike Schildmann, Johanna 
Schumm, Scott Spector, Katrin Stögbuchner, Karl Wagner, Norbert Christian Wolf, 
Waltrun Wörgötter, Karl Wörgötter; dem Internationalen Forschungszentrum Kultur-
wissenschaften in Wien, dem interuniversitären Schwerpunkt Wissenschaft & Kunst der 
Paris Lodron Universität Salzburg / Programmbereich »Figurationen des Übergangs«, dem 
Österreichischen Wissenschaftsfonds FWF, dem Förderverein zur wissenschaftlichen For-
schung an der Paris Lodron Universität Salzburg und dem Wallstein Verlag in Göttingen.

Meine Familie hat mich durch die schwierigsten Verhandlungen begleitet – Martina 
Wörgötter und meinen Kindern Rosa und Aaron ist dieses Buch gewidmet. Anna Krancz 
hätte ich es noch gern überreicht.





27

II. Souveränität und Mimesis:  
Politische Fiktion im Zeichen Merkurs

1. Repräsentation an den Schwellen der Souveränität 

Conrad von Höveln, unter dem Namen »Candorin« Dichter des von Johann Rist be-
gründeten Elbschwanenordens, verfasste gegen Ende seines Lebens die erste Theorie der 
Ambassaden in deutscher Sprache.1 In seiner Abhandlung Candorins Vollkommener Teut-
sche Gesandte (1679) findet sich in § XI eine bemerkenswerte Taxonomie des Gesandten, 
der selbst als Subtyp des politicus aufzufassen ist.2 Die Palette reicht vom Orator über den 
Residenten und die Geisel bis zum Dolmetscher:

Einige benamsen/ beschreiben und theilen den Gesandten besonders auff und in 
mancherley Gattung und Art/ als
1.	 Groß⸗Gevolmächtigter (Plenipotentiarius,) welcher nach der Sachen Bewandniß 

zu Zeiten über seinen Befehl in gewissen Fällen schreitet.
2.	 Worthalter/ Redener (Orator) Ursache / der Gesandtschafft Haubt/ so gemeinig-

lich entweder das Wort selbst thut/ oder jemand […] die Anrede verrichten lässet.
3.	 Botschaffter/ (Nuncius) der ohne grossen Gewohnheits⸗Prung wegen Gemein⸗

eigener Sache verbotschafftet und abgefärtiget ist.
4.	 Ligender/an einem Ort gleich als ein Statthalter bleibhaffter/ (Ordinarius, Resi-

dente, Locum tenens, Vicarius, Agente) s. d. gl.
5.	 Nicht⸗beharrlicher/ sondern nach seiner Außwürckung flugs wieder weg⸗schei-

dender (Envoyé, Extra-ordinaire Ambassadeur).
6.	 Sachwalter (Commissarius) der das von einer Hohen Herrschaft wegen einer ge-

meinen Sache auffgetragene/ und darum hinbescheidene Werck bedienet/ zuwei-
len auch wol ein Schalt⸗Gesandte (Vice-Legatus) ist/ oder als ein Mittler (Media-
teur) das seine thut.

7.	 Abgeordneter/ (Deputirter) welcher fürnemlich von Gemeinem oder Geringerem 
an und zu einem Hohen/ deß gemeinen Gesuches halber als ein Abgesandter 
außgeordnet und dahin beschieden worden.

8.	 Stabträger/ Krieges⸗ oder Friedens⸗Herold (Caduceator, Fecialis, Heraldus) so 
beydes den Krieges⸗ und Friedens⸗ An⸗ und Auffstand ankündet. 

1	 Vgl. Kugeler, Le Parfait Ambassadeur, S. 34.
2	 Vgl. Wolfgang E. J. Weber, Lateinische Geheimnisse. Außenpolitisches Handeln und Außenpolitik in 

der Politikwissenschaft des 17. Jahrhunderts, in: Heinz Duchhardt/Martin Espenhorst (Hrsg.), Frie-
den übersetzen in der Vormoderne. Translationsleistungen in Diplomatie, Medien und Wissenschaft, 
Göttingen 2012 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Abteilung 
für Universalgeschichte, Beiheft 92), S. 67–88, hier S. 70. Ähnlich der Consiliarius, Minister oder 
Cancellarius, Secretarius etc.



souver änität und mimesis

28

9.	 Geisel (Obses) welcher an Pfandes stat/oder einer gegen dem andern verschicket 
und gelassen wird.

10.	 Dolmetscher/ Tolk/ (Interpres) ist einer dem Haubte der Gesandschafft um Auß-
deutung der fremden Sprache an Außländische zugegebener/ welcher in sothaner 
fremden Zunge deß Haubtes Gewerbe (als Gesandten Bedieneter) fürbringet/ 
erkläret und außleget.

11.	 Der Neben⸗oder zugegebene Gesandte/ (Adjunctus) wird nur in sonderbaren Be-
gebenheiten gebrauchet/ indessen hat der Gesandschafft Haubt billig den Vorzug.

12.	 Ein Verschickter/ einzelweise Post⸗Außgesandter (Courier) der in schneller Eile 
etwa warum außbefähligt.3

Die Logik dieser in weiten Teilen hierarchischen Ordnung, die nicht zuletzt an die taxis 
der Engel erinnert, teilt sich nicht sofort mit, sie folgt einem Amalgam verschiedener Fel-
der (Recht, Rhetorik, Zeremoniell) und Praktiken (Repräsentation, Vermittlung, Botschaft, 
Verhandlung, Übersetzung). Die Vielfältigkeit der Gesandtenklassen resultiert zum einen 
aus den unterschiedlichen Funktionen der Entsendung, sowohl hinsichtlich der äußeren 
statuarischen Form der Gesandtschaft als auch hinsichtlich der institutionellen und sozi-
alen Struktur des Gesandtschaftskollektivs bis hin zum in allen Verhandlungen Bevoll-
mächtigten (Plenipotentiarius), der die Liste anführt. Zum anderen offenbart Hövelns 
Klassifikation der Gesandten die Frage nach der Souveränität oder Teilsouveränität der 
Entsender und Empfangenden. Dies erfolgt wie beim Plenipotentiarius, Nuncius oder 
Residenten entweder als gleichrangige Anerkennung oder auf deutlich hierarchischen 
Ebenen, wie nicht zuletzt am Beispiel des deputierten Abgesandten (von unten nach oben) 
im Reich und dem römischen Commissarius (von oben nach unten) deutlich wird. Jeden-
falls ist die Gesandtschaftsart nicht vom politischen Status des Entsenders zu trennen und 
lenkt den Blick auf Souveränitätsvorstellungen der Frühen Neuzeit, denen im Folgenden 
ein kurzer historischer Abriss gewidmet wird, bevor wir zu den Erscheinungsformen und 
Möglichkeitsbedingungen der diplomatischen Repräsentation zurückkehren.4

Die in Hövelns Klassifikation sichtbar werdende Frage nach dem Zusammenhang von 
diplomatischer Repräsentation und Souveränitätsstatus bezieht ihre Dringlichkeit aus der 
politischen Ordnung des Heiligen Römischen Reichs Deutscher Nation im und nach 
dem Dreißigjährigen Krieg. So galt der Westfälische Friede einerseits als völkerrechtlicher 
Vertrag zwischen den Großmächten Habsburg, Schweden und Frankreich, andererseits 
als innerer Reichsreligionsfriede und als Reichsgrundgesetz.5 Dieses Reichsgrundgesetz le-
galisierte das Bündnisrecht der Reichsstände, die damit zu völkerrechtsfähigen Subjekten 

3	 Conrad von Höveln, Candorins Vollkommener Teutsche Gesandte: nach allen dessen genauesten 
Eigenschafften/Wie nemlich seliber in denen vor/bey/und nach der ihme auffgebürdeten Verrich
tung vorzufallen gewöhnlichen Begebenheiten gebührligst /zu sein selbst eigener Ehre/ und unsterb-
lichem Ruhm/sich zuverhalten Treu⸗meinend: Vorgestellet, Frankfurt a. M. 1679, S. 6–8.

4	 Zur schwierigen Genealogie und Typologie der Gesandtenklassen von Charles Pascha bis zu François 
de Callières vgl. Gerbore, Formen und Stile der Diplomatie, S. 91–94.

5	 Vgl. Heinhard Steiger, Der Westfälische Frieden: Grundgesetz für Europa?, in: Heinz Duchhardt 
(Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diplomatie – politische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptions-
geschichte, München 1998, S. 33–80.



repr äsentation an den schwellen der souver änität

29

des europäischen Mächtesystems – allerdings durch die Bindung an das Reichsrecht nicht 
zur Gänze souverän wie etwa seit 1648 die Niederlande – wurden, verbunden mit einer 
Interventionsmöglichkeit anderer Großmächte in die inneren Angelegenheiten des Rei-
ches, sofern von den Ständen gefordert.6 Das Reich war damit als eine Staatenföderation 
mit monarchistischer Spitze organisiert, die der Historiker und Staatsrechtler Samuel von 
Pufendorf aufgrund dessen heterogener Konstitution als »monstro simile«7 bezeichnete. 
Diese an ein Ungetüm erinnernde Mischform von Verfassungstypen behinderte zusam-
men mit der Multikonfessionalität und der »Abkoppelung von der neuen Wirtschaftsdy-
namik am Atlantiksaum«8 die Teilnahme an der europäischen Staatenkonkurrenz. Auch 
im Reich werden verstärkt jene Schwellen sichtbar, an denen Souveränität als Zauberwort 
dient, um ins Spiel der internationalen Politik eintreten zu können: Das zeigt sich nicht 
zuletzt darin, dass die französischen Bevollmächtigten in Westfalen  – mit politischem 
Kalkül – das reichsrechtliche ius territoriale der Reichsstände und Fürsten, d. h. das Recht 
im beschränkten Maß Krieg zu führen und Gesandte zu verschicken, mit »droit de sou-
veraineté« übersetzten.9 Ebenso im staatsrechtlichen Feld der Reichspublizistik, in dem 
seit dem ausgehenden 16. Jahrhundert die Deutungsmacht über die politische Theologie 
des Reichs bzw. ihrer politischen Kräfte verhandelt wurde, drückt sich diese Problematik 
bzw. die Zunahme einer mit der Reichsgewalt konkurrierenden Territorialgewalt aus.10 
Wie Leibniz in einem Brief an den Vizekanzler Hugo bemerkt, bot das Bündnisrecht den 
deutschen Fürsten schließlich die Gegelenheit, »de se produire sur le théâtre public de 
l’Europe et de prendre part à toutes ces nouvelles cérémonies estrangeres«.11 

Jean Bodin verfasste mit seinen Six livres de là République (1576) die für das 17. Jahrhun-
dert maßgebliche Abhandlung der unteilbaren Hoheitsgewalt: »Majestas«, so die berühmte, 
den Absolutismus vorwegnehmende Formel in der lateinischen Fassung von Bodins Ab-
handlung, »est summa in cives ac subditos legibusque soluta potestas.«12 Dieser Begriff der 
Souveränität, d. h. majestas als absolute potestas und dauernde auctoritas, entspricht dem 
Bild des Fürsten, »bei dem die Entscheidung über den Ausnahmezustand ruht«.13 Bodin 

6	 Vgl. ebd., S. 68 f.
7	 Samuel von Pufendorf, Die Verfassung des deutschen Reiches, hrsg. und übers. von Horst Denzer, 

Frankfurt a. M. 1994 (=  Bibliothek des deutschen Staatsdenkens, 4), S. 198. 
8	 Vgl. Heinz Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Beziehungen 1559–

1660, Paderborn 2007 (=  Handbuch der Geschichte der Internationalen Beziehungen, 2), S. 348.
9	 Zit. nach Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 68.

10	 Vgl. Michael Philipp, Christoph Besold und die Souveränität. Zur Rezeption Bodins im Deutsch-
land des frühen 17. Jahrhunderts, in: ders. (Hrsg.), Debatten um die Souveränität. Jean Bodins 
Staatsverständnis und seine Rezeption seit dem 17.  Jahrhundert, Baden-Baden 2016, S. 123–159, 
hier S. 125 ff., und Yvonne Pfannenschmid, Auswirkungen von Bodins Souveränitätslehre auf die 
frühe Reichspublizistik, insbesondere auf Ludolf Hugo, in: ebd., S. 161–182. 

11	 Gottfried Wilhelm Leibniz, Brief an den Vizekanzler Hugo, in: ders., Die Werke, 1. Reihe, Bd. 4: 
gemäß seinem handschriftlichen Nachlasse in der Königlichen Bibliothek zu Hannover, hrsg. von 
Onno Klopp, Hannover 1865, S. 6.

12	 Johannes Bodinus, De Republica libri sex, Frankfurt a. M. 1609, S. 123.
13	 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 

1978, S. 52. Walter Benjamin wird ausgehend von Carl Schmitts Auseinandersetzung mit dem 
Begriff der Souveränität die ›Unmöglichkeit‹ dieser Entscheidung in der Figur des Tyrannen zu 
einem Ausgangspunkt seiner Theorie des deutschen Trauerspiels machen. Vgl. ebd., S. 51–57 und 



souver änität und mimesis

30

hatte das Prinzip der Unteilbarkeit der Herrschaft bereits vor dem Dreißigjährigen Krieg 
zur Stabilisierung des von Konfessionskonflikten und Bürgerkriegen gezeichneten Konti-
nents formuliert und die Reichspublizistik nahm dieses Prinzip vielfach – bejahend und 
ablehnend – auf: gerade weil die Verfassung des Reichs einem status mixtus folgte, der auf 
der Verteilung der Herrschaft auf mehrere Ebenen beruhte, am augenscheinlichsten in 
der Kaiserwahl durch die Kurfürsten. 

Bodin, dessen Definition keine Mischformen zulässt, klassifiziert das Reich als aristo-
kratische Herrschaftsform, in der dem Kaiser lediglich der höchste Rang im Verständnis 
einer dignitas zukomme, jedoch keine Souveränität.14 Davon ausgehend lassen sich zwei 
Lager festmachen: Während die ›Caesarianer‹ versuchten, die monarchische Stellung des 
Kaisers hervorzuheben, taten dies umgekehrt die ›Fürsterianer‹ mit den Reichsständen. 
Bogislaw Philipp Chemnitz weist die majestas im Verständnis Bodins unter dem Pseudo-
nym Hippolithus a Lapide zur Gänze den Reichsständen zu,15 dabei bleibt dem deutschen 
Kaiser lediglich der Titel. Dagegen sahen radikale Caesarianer den Kaiser in der Tradition 
der translatio imperii und der mittelalterlichen Reichsidee als römischen Cäsaren mit weit-
gehend von den Gesetzen entbundener Hoheitsgewalt: Dietrich Reinkingk etwa weist in 
seinem Tractatus de regimine seculari et ecclesiastico (1619) dem Kaiser die volle Souveränität 
zu.16 Der Marburger Rechtsgelehrte Hermann Kirchner versucht, als gemäßigter Fürste-
rianer sowohl an Bodins Theorie festzuhalten als auch der rechtlichen Realität des Reichs 
zu entsprechen. Mit ihm erhält die Trennung in eine majestas realis und eine majestas per-
sonalis Einzug in das Feld der Reichspublizistik. Die majestas realis wohne nach Kirchner 
dem Staat selbst inne – betreffe also die Teilung der Macht zwischen Reichsständen bzw. 
Territorialsystemen und dem Kaiser  –, die majestas personalis betreffe den unbestritten 

Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. 8. Aufl., Berlin 
2004, S. 13: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet«, lautet Schmitts berühmte 
Definition zu Beginn des Buchs. Dazu auch Giorgio Agamben, Ausnahmezustand (Homo sacer 
II.1), übers. von Ulrich Müller-Schöll, Frankfurt  a. M. 2004. Auch Koschorke u. a., Der fiktive 
Staat, S. 115: »Vom Souverän der politischen Theorie des Absolutismus zum Tyrannen ist es nur 
ein kleiner Schritt. Jederzeit kann eine rechtlich ungebundene Herrschaft in Unrecht umschlagen; 
jederzeit kann die Person des Herrschers, in der die Machtfülle des Staates sich manifestiert und 
einen individuellen Körper erhält, in ihrer physischen Natur entfesselt werden.« Zum Unterschied 
zwischen modernem und barockem Souveränitätsbegriff im Zusammenhang des Ausnahmezu-
stands vgl. Benjamin: »Wenn der moderne Souveränitätsbegriff auf eine höchste, fürstliche Exe-
kutivgewalt hinausläuft, entwickelt der barocke sich aus einer Diskussion des Ausnahmezustandes 
und macht zur wichtigsten Funktion des Fürsten, den auszuschließen.« (Benjamin, Trauerspiel, 
S. 47). Vgl. dazu auch Samuel Weber, Taking Exception to Decision  – Walter Benjamin and 
Carl Schmitt, in: diacritics 22 (1992), S. 5–18 und Claude Haas / Daniel Weidner, Einleitung, in: 
dies. (Hrsg.), Benjamins Trauerspiel. Theorie – Lektüren – Nachleben, Berlin 2014 (= Literatur-
Forschung, 21), S. 7–25, hier S. 11, und Sigrid Weigel, Souverän, Märtyrer und ›gerechte Kriege‹ 
jenseits des Jus Publicum Europaeum. Zum Dilemma Politischer Theologie, diskutiert mit Carl 
Schmitt und Walter Benjamin, in: Daniel Weidner (Hrsg.), Figuren des Europäischen. Kultur
geschichtliche Perspektiven, München 2006 (= Trajekte), S. 101–128, hier S. 118 f.

14	 Vgl. Jean Bodin, Sechs Bücher über den Staat, Bd. 2, hrsg. von Peter Cornelius Mayer-Tasch, 
München 1986, S. 320 ff.

15	 Vgl. Pfannenschmid, Auswirkungen von Bodins Souveränitätslehre, S. 164 f.
16	 Vgl. Christoph Link, Dietrich Reinkingk, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker im 17. und 

18. Jahrhundert. Reichspublizistik, Politik, Naturrecht, Frankfurt a. M. 1977, S. 78–99.



repr äsentation an den schwellen der souver änität

31

höchsten Rang, der immer bei der Person liege. Damit schafft Kirchner eine »Art modifi-
zierte Souveränitätslehre für das Reich«,17 an die Limnaeus anschließen wird.18 

Gerade die Heterogenität des reichspublizistischen Feldes zementiert in ihrem Streit-
grund den Doppelcharakter der kaiserlichen Herrschaft, die in der kaiserlichen Würde die 
Führung des alten Lehensverbandes und die Herrschaft über die habsburgischen Erblande 
vereint. Spätestens mit dem Westfälischen Frieden konnte auch die Wiener Hofburg 
nicht verleugnen, dass es sich bei der mittelalterlichen Formel ›Kaiser und Reich‹ nun-
mehr um zwei getrennte politische Mächte und nebeneinanderliegende Rechtsformati-
onen handelte, die auch die kaiserlichen Gesandtschaften jeweils neu vor die Frage der 
Repräsentation und Delegation stellten: Die vom Kaiser verschickten und ihn repräsen-
tierenden Gesandten waren darum nicht im gleichen Maß auch Vertreter des Reichs, 
sondern konnten das nur in dem Umfang sein, »in dem ihrem Herrn Rechte und Ver-
pflichtungen gegenüber dem Reich verblieben waren«.19 Demgemäß hatte eigentlich der 
Reichstag in Regensburg über Reichsgesandtschaften zu entscheiden, was nicht zuletzt 
Kaiser Leopold I. und sein Geheimer Rat regelmäßig zu verhindern wussten – etwa im 
diplomatischen Austausch mit dem Osmanischen Reich oder anlässlich einiger postwest-
fälischer Friedensverhandlungen.

Der Beginn des Dreißigjährigen Krieges 1618 und die Friedensschlüsse 1648 sind zwei 
wichtige Zäsuren innerhalb eines darüber hinausgehenden, bis weit ins 18. Jahrhundert 
reichenden Prozesses, der insbesondere mit der Krise des Konzepts der Universalmonar-
chie in der politischen Vorstellung Europas zusammenhängt. Der Dreißigjährige Krieg 
gilt als »Höhe- und Umschlagpunkt eines elementaren politischen Strukturwandels« im 
frühneuzeitlichen Europa, dessen erste Manifestation der Westfälische Friede darstellt. 
Am Anfang steht die Ausgangsordnung des alten Europa, am Ende das »werdende Ord-
nungsprinzip des modernen Staatensystems«.20 Die Ausgangsordnung war noch einer 
universalistischen Hierarchie verpflichtet: Als universalistisch galt sie, weil das christliche 
Europa ›von Rechts wegen‹ als politische Handlungseinheit angesehen wurde, und hier-
archisch war diese Ordnung insofern, als die sie konstituierenden politischen Gewalten 
von einer »Ungleichheit im Rang«21 ausgehen. Diese Ordnung verlangte einen Platz an 
der Spitze des universalen Gebildes, vergleichbar der Hierarchie eines modernen Terri
torialstaats. Der frühere Anspruch von Papst und Kaiser konnte in der Neuzeit nicht auf-

17	 Pfannenschmid, Auswirkungen von Bodins Souveränitätslehre, S. 167. Vgl. Hermann Kirchner, 
Respublica. MethodicÆ Disputationis Acie Rum Veterum tum recentiorum Politicorum opinio-
nibus candidè & probè excussis, Marburg 1608.

18	 Vgl. Rudolf Hoke, Johannes Limnaeus, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker in der Frühen 
Neuzeit, München 1995, S. 100–117, hier S. 105. Als Bezugspunkte des Limnaeus sind, zusätzlich zu 
Kirchner noch Christoph Besold und die Arumaeus-Schüler Matthias Bortius, Benedict Carpzov 
und Daniel Otto zu nennen.

19	 Klaus Müller, Das kaiserliche Gesandtschaftswesen im Jahrhundert nach dem Westfälischen Frie-
den (1648–1740), Bonn 1976 (= Bonner Historische Forschungen, 42), S. 16 f.

20	 Johannes Burkhardt, Auf dem Weg zu einer Bildkultur des Staatensystems. Der Westfälische Friede 
und die Druckmedien, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diplomatie – poli-
tische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptionsgeschichte, München 1998, S. 81–114, hier S. 83.

21	 Ebd., S. 84.



souver änität und mimesis

32

rechterhalten werden; so traten im Dreißigjährigen Krieg die habsburgische Dynastie mit 
ihren beiden Teillinien, die französische Krone und der »das universalistische Erbe des 
Nordens« mobilisierende Gustav Adolf in eine Rivalität um die europäische Spitzenstel-
lung. Dabei ging es nicht um die Rivalität unter Repräsentanten gleichwertiger Staaten, 
die allenfalls nach einer dann etwas suspekten Hegemonie über andere streben konnten, 
sondern um die Rivalität mehrerer Inhaber um den »Platz an der Spitze«.22 

Wenngleich die präwestfälischen Herrschaftsstrukturen auch nach den Friedensschlüs-
sen noch in weiten Teilen wirksam blieben,23 konstituierte sich das durch die Friedens-
verträge ermöglichte Staatenmodell Europas nach 1648 jedoch im größeren Ausmaß als 
zuvor über den Zusammenhang der Souveränität und die Möglichkeit einer Gleichord-
nung europäischer Gewalten, über ein Nebeneinander von voneinander als gleichrangig 
anerkannten und einander als gleichrangig anerkennenden Mächten. Darin kreuzen sich 
völker- und staatsrechtliche Definitionen der Souveränität, wie sie bereits bei Jean Bo-
din, Giovanni Botero und Hugo Grotius, später insbesondere bei Samuel von Pufendorf 
formuliert werden. Im internationalen Zusammenhang handelt es sich bei den souve-
ränen Trägern des sich entwickelnden Systems größtenteils wiederum um die vormals 
rivalisierenden Universalgewalten mit reduziertem Anspruch, der aus den Erfahrungen 
des Dreißigjährigen Krieges resultierte: Gemeinsam ist den europäischen Rivalen des 
ausgehenden 17. und des 18. Jahrhunderts die zunehmende Einsicht, dass der Kampf um 
die universale Macht nicht zu gewinnen ist. Demgemäß ist der Westfälische Friedens-
kongress »unbeschadet mancher Vorläufer, Unvollkommenheiten und nötiger Wieder-
holungstermine« als »erste große und modellgebende Gleichordnungsversammlung« zu 
verstehen.24

Der Westfälische Friede beschleunigte die Verabschiedung der dominanten Formen 
der Universalität, die das ganze Mittelalter seit dem Römischen Reich zumindest in der 
politischen Imagination geprägt hatten. Wenn spätestens mit dem Jahr 1648 die »Tatsache 
anerkannt wird, daß das Reich nicht die letzte Berufung aller Staaten darstellt, ist das 
Reich nicht mehr die Form, von der man hoffen oder träumen sollte, daß die Staaten sich 
eines Tages in ihr vereinigen werden«.25 Im Zusammenhang des Westfälischen Friedens 
wird außerdem die zunehmende Abtrennung staatlicher Institutionen von der Kirche, 

22	 Ebd.
23	 Dieser Aspekt ist vor allem gegen die noch immer anzutreffende Position ins Feld zu führen, das 

»Westfälische System« habe zur Gänze das moderne europäische Staatensystem hervorgebracht. 
Vgl. dagegen Heinz Duchhardt, »Westphalian System«. Zur Problematik einer Denkfigur, in: His-
torische Zeitschrift 269 (1999), Heft 2, S. 305–315 und Benjamin de Carvalho / Halvard Leira / John 
M. Hobson, The big bangs of IR. The myths that your teachers still tell you about 1648 and 1919, 
in: Millennium – Journal of International Studies 39 (2011), Heft 3, S. 735–758. Aus der Perspektive 
des Jubiläumsjahres 2018 vgl. auch Michael Rohrschneider, Zäsur 1648? Die Westfälische Friedens-
ordnung im Urteil der Publikationen zum Gedenkjahr 2018, in: Endpunkte. Und Neuanfänge. 
Geisteswissenschaftliche Annäherungen an die Dynamik von Zeitläufen. Hrsg. von Sašo Jerše und 
Kristina Lahl, Wien / Köln 2022, S. 67–84.

24	 Burkhardt, Bildkultur des Staatensystems, S. 84.
25	 Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vor

lesung am Collège de France 1977–1978, hrsg. von Michel Sennelart, übers. von Claudia Brede-
Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfurt a. M. 2004, S. 422.



repr äsentation an den schwellen der souver änität

33

die auf die Reformation zurückgeht, befördert. Somit ist die Politik der Staaten in ihren 
Entscheidungen und Bündnissen nicht mehr unmittelbar nach Konfessionen geordnet,26 
vielmehr können sich – wie das französische Beispiel im Dreißigjährigen Krieg zeigt – 
katholische Staaten mit protestantischen Staaten verbünden. Beide großen Formen der 
Universalität, Reich und Kirche, sind über die Jahrhunderte damit zu einem »Schnecken-
haus ohne Inhalt« geworden, wie Michel Foucault zuspitzt: Daraus erwachse ein Prinzip 
der »[politisch] offenen Zeit« und des »staatlich vielgestaltigen Raum[es]«, das Entitäten 
hervorbringe, »die in gewisser Weise absolut sind, ohne daß zwischen ihnen eine Bezie-
hung der Unterordnung oder der Abhängigkeit besteht«.27 

Freilich ist dieser Prozess vom Ordnungsmodell der Universalmonarchie zur zwischen-
staatlichen Gleichordnung – gleichermaßen als Drehung von der vertikalen Hierarchie in 
die Horizontale28 – nicht linear, sondern komplex, langsam, heterogen und heterochron 
zu denken: Gerade die Geschichte des 17. und frühen 18.  Jahrhunderts, nicht zuletzt 
der Spanische Erbfolgekrieg, zeigt ökonomisch-koloniale Verschiebungen, dynastische 
Wiederholungen, mitunter Gleichzeitigkeiten mehrerer politischer Semantiken.29 Dazu 
ist der Begriff der Gleichordnung besonders im 17.  Jahrhundert der Tendenz nach zu 
stark; um von einer völkerrechtlichen Ordnung nach 1648 ausgehen zu können, genügt 
eine »Mehrzahl relativ unabhängiger, nicht notwendigerweise gleichrangiger Herrschafts-
verbände«, die in einem »politischen, wirtschaftlichen, kulturellen Verkehrsverbund mit-
einander stehen« und keiner »übergeordneten Autorität mit vollständiger Rechtsetzungs-, 
Rechtsprechungs- und Vollzugsgewalt unterworfen sind«.30 Angesichts der vielfältigen 
Imperien und »composite states«31 kann von einer potenziellen Gleichordnung gespro-
chen werden, die einen langsamen Übergang von der Rivalität zwischen den Fürsten 
zur Konkurrenz zwischen den Staaten markiert,32 demgegenüber sich bis zum Ende des 
18. Jahrhunderts allerdings auch weiterhin ein sozialhierarchisches System der zeremoni-
ellen Rangfolge hält.33 Bereits Gottfried Wilhelm Leibniz bezeichnete das geschlossene 

26	 Deutlich relativierend dagegen Kampmann, S. 48–49.
27	 Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I, S. 422 f. Vgl. auch Steiger, Grundgesetz für 

Europa?, S. 69: »Der Kaiser verlor endgültig seine wenn auch nur symbolische, schon längst be-
strittene Universalstellung. Der Papst hatte seine religiöse hierarchische Stellung in Europa bereits 
mit der Reformation und der Spaltung der Christenheit auch im Abendland im 16. Jahrhundert 
verloren. In den Verträgen vom 24. Oktober 1648 kommt beides zum Ausdruck.«

28	 Vgl. Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 72 f. Das zeigt sich in und nach Westfalen in der Neue-
rung der Garantieregelungen zur Friedenssicherung durch andere europäische Mächte, welche die 
»horizontale Struktur der europäischen Mächteordnung« (ebd., S. 72) bestätigte.

29	 Vgl. Heinz Dieter Kittsteiner, Die Stabilisierungsmoderne. Deutschland und Europa 1618–1715, 
München 2010, S. 323.

30	 Wilhelm K. Grewe, Epochen der Völkerrechtsgeschichte, Baden-Baden 1984, S. 26. Dazu auch 
Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 67 f.

31	 Dorothée Goetze / Michael Rohrschneider, Imperien und »composite states« in der Frühen Neuzeit, 
in: Leibniz-Institut für Europäische Geschichte (Hrsg.), Europäische Geschichte Online (EGO), 
Mainz 2022, URL: http://www.ieg-ego.eu/goetzed-rohrschneiderm-2022-de (zuletzt 4. 5. 2022).

32	 Vgl. Duchhardt, »Westphalian System«, S. 305–315.
33	 Vgl. Christoph Kampmann, Politischer Wandel im Krieg  – politischer Wandel durch Krieg? 

Militärische Gewalt und politische Innovation in der Epoche des Dreißigjährigen Kriegs, in: 
Michael Rohrschneider / Anuschka Tischer (Hrsg.), Dynamik durch Gewalt? Der Dreißigjährige 

http://www.ieg-ego.eu/goetzed-rohrschneiderm-2022-de


souver änität und mimesis

34

Staats- und Souveränitätsmodell Pufendorfs und Hobbes’ als Fiktion, an deren Stelle er 
ein multiples System von territorialer Herrschaft und Souveränität setzte, in dem auch 
deutsche Fürstentümer die Möglichkeit besitzen, relative Souveränität im internationalen 
Verkehr zu beanspruchen.34 

Durch den langsamen Wechsel von der vertikalen Universalordnung zur zwischenstaat-
lichen Gleichordnung tritt an die Stelle einer »absolute[n] Eschatologie, die für die Ge-
schichte ein Reich, eine universale Monarchie als Punkt der Vollendung festlegen würde«, 
zunehmend eine »relative Eschatologie«: »eine heikle und zerbrechliche Eschatologie, die 
man aber tatsächlich anstreben muß, und diese zerbrechliche Eschatologie ist nun der 
Frieden.«35 Somit lässt sich auch der Westfälische Friede genauer beschreiben: Auch wenn 
ihm der Anspruch auf Einheit einer pax universalis noch eingeschrieben ist, ist dieser 
Friede nicht von einer übergeordneten Macht zu erwarten, sondern im Gegenteil – »von 
einer Vielheit ohne größere und besondere Wirkungen der Herrschaft«. Der Friede resul-
tiert nicht mehr aus der Einheit, sondern aus der »Nicht-Einheit, aus der Vielheit, die als 
Vielheit aufrechterhalten wird«.36 Gegenüber den veränderten Konfigurationen erweist 
sich die Diplomatie des 17. Jahrhunderts institutionell und diskursiv als ›neue‹ Technik, 
diese Nicht-Einheit zu verwalten. 

Deutliche Spuren hinterlässt dieser Prozess nicht nur in der Diplomatie, sondern auch 
im zeitgenössischen Völkerrechtsdiskurs. Für dessen Neubegründung zeichnet neben dem 
spanischen Jesuiten Francisco Suárez und dem niederländischen Gelehrten Hugo Gro-
tius – beide legten Varianten eines naturrechtlichen ius gentium vor, das das Verhältnis 
zwischen Souveränen im Krieg und Frieden regelt – insbesondere der englische Rechts-
gelehrte Richard Zouch verantwortlich. Der Oxforder Professor, der jenen juridischen 
Lehrstuhl bekleidete, auf dem bereits Alberico Gentili über das internationale Recht der 
Gesandten doziert hatte, war der Erste, der aus der Nicht-Einheit der Konfessionskriege, 
welche die große Einheitsgeste der res publica christiana inklusive übergeordneter Schieds-
instanzen brüchig erscheinen ließ, theoretische Konsequenzen zog, durchaus im Einklang 
mit dem postuniversalistischen Souveränitätsanspruch Englands.37 Demgemäß vollzog er 
in seinem Traktat Juris et judicii fecialis, sive juris inter gentes, quaestionum de eodem expli-
catio (1650) den Wechsel vom ius gentium zum ius inter gentes. Letzteres gilt für Zouch 
im Gegensatz zum älteren ius gentium, das – nach dem antiken Vorbild der res publica 

Krieg (1618–1648) als Faktor der Wandlungsprozesse des 17. Jahrhunderts, Münster 2018, S. 41–69, 
hier S. 47–50.

34	 Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz, Caesarini Fürstenerii de Jure Suprematus ac Legationis Princi-
pum Germaniae, in: ders., Sämtliche Schriften und Briefe. Bd. IV/2, Berlin 1963, S. 3–270, insb. 
Cap. 10.

35	 Foucault, Gouvernementalität I, S. 434.
36	 Ebd.
37	 Nicht nur strukturell, sondern am Beispiel zeigt sich das etwa an Zouchs Umgang mit der jüngeren 

Vergangenheit. Als Gewährsmann dient ihm Jean Bodin. Vgl. Richard Zouch, Juris et Judicii 
Fecialis, sive, Juris inter gentes, et Quaestionum de eodem Explicatio, QVA, Quae ad Pacem & 
Bellum inter diversos Principes, aut Populos spectant, ex praecipuis Historico-jure-peritis, exhiben
tur, Lugd. Batavor 1651, S. 117–123 und 236–238.



repr äsentation an den schwellen der souver änität

35

romana bei Cicero  – auch privatrechtliche Normen des Fremdenrechts umfasste,38 als 
Völkerrecht im engeren Sinn, das ausschließlich souveräne Rechtssubjekte untereinander 
beachten und durch Gewohnheit im Dazwischen etablieren:39

Ius inter Gentes est, quod in communione inter diversos Principes, vel populos, penes 
quos est imperium, usurpatur. Quod scilicet, Moribus rationi congruis inter Gentes 
plerasque receptum est, & id in quod gentes singulae inter se consentiunt, & obser
vatur inter eas quibuscum Pax est, & inter eas quibuscum Bellum.40

Daraus resultiert theoretisch eine gleichgeordnete Gemeinschaft von principes und deren 
rechtlichen Übereinkünften, die einerseits auf von allen geteilten Sitten der Vernunft be-
ruhen, andererseits auf zwischen einzelnen Staaten schon etablierten Vereinbarungen. Mit 
Zouch deutet sich erstmals der Versuch an, vom naturrechtlichen Hintergrund des ius 
gentium zu einem positiven Völkerrecht zu gelangen.41 In dieser Konsequenz ist Zouchs 
Theorie gleichsam das externe Pendant zum Leviathan (1651), wenngleich Hobbes die 
Möglichkeit jener Pazifizierung der menschlichen Wolfsnatur, die durch Herrschaft im 
innerstaatlichen Rahmen zu erfolgen habe, im Bereich zwischen den Staaten verneint.42 
Für den deutschsprachigen Raum ist jedoch zu bemerken, dass sich durch die breite 
postwestfälische Grotius-Rezeption und mit Samuel von Pufendorfs Berufung an die 
Universität Heidelberg 1661 die naturrechtliche Fundierung der internationalen Bezie-
hungen und des Völkerrechts etablierte.43 

Bodins puissance souveraine gilt als Eintrittskarte der internationalen Diplomatie, wie 
der – auch von Hövelns Gesandtentheorie konsultierte – französische Diplomat und Ge-
lehrte Jean Hotman in De la charge et dignité de l’ambassadeur (1603) schreibt: »Toutefois 
la regle generale en cecy est, Que ceux-là sont proprement Ambassadeurs qu’on envoye 
aux Princes souverains portans couronne non ducale, mais royale, & aux Republiques 
grandes ou petites, si elles ont droit de souveraineté«.44 Und Richard Zouch rekapitu-

38	 Vgl. Heinhard Steiger, Völkerrecht, in: Otto Brunner u. a. (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe. 
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 7, Stuttgart 1992, S. 100.

39	 Vgl. Dieter Janssen, Richard Zouch und die Entstehung des klassischen Völkerrechts, in: Markus 
Kremer / Hans-Richard Reuter (Hrsg.), Macht und Moral  – Politisches Denken im 17. und 
18. Jahrhundert, Stuttgart 2007 (= Theologie und Frieden, 31), S. 227 f.

40	 Zouch, Explicatio, fol. A Ir.
41	 Vgl. Steiger, Völkerrecht, S. 116 f.
42	 Vgl. Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen 

Staates, hrsg. von Iring Fetscher, 5. Aufl., Frankfurt a. M. 1992, S. 82 (Teil I, Kap. 13): »Aber obwohl 
es niemals eine Zeit gegeben hat, in der sich einzelne Menschen im Zustand des gegenseitigen 
Krieges befanden, so befinden sich doch zu allen Zeiten Könige und souveräne Machthaber auf 
Grund ihrer Unabhängigkeit in ständigen Eifersüchteleien und verhalten sich wie Gladiatoren: sie 
richten ihre Waffen gegeneinander und lassen sich nicht aus den Augen – das heißt, sie haben ihre 
Festungen, Garnisonen und Geschütze an den Grenzen ihrer Reiche und ihre ständigen Spione bei 
ihren Nachbarn.« 

43	 Vgl. Notker Hammerstein, Samuel Pufendorf, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker in der 
Frühen Neuzeit, 3., erw. Aufl., München 1995, S. 172–196.

44	 Jean Hotman, De la charge et dignité de l’ambassadeur. Seconde édition augmentée, Paris 1604, S. 4.



souver änität und mimesis

36

liert nach dem Hinweis, dass Elisabeth I. den Gesandten des Herzogs von Alba nicht 
empfing, weil er keinen offiziellen Brief45 des Königs von Spanien mit sich führte und 
deshalb lediglich einen Privatmann vertrete: »Homines privatos Oratores mittere non 
posse«.46 Demgemäß wird unterschieden zwischen Souveränen und Nicht-Souveränen 
bzw. Privatmännern, zwischen Staaten und Nicht-Staaten. Allerdings verweist Zouch, 
den Diplomatietheoretiker Charles Paschal und dessen Werk Legatus (1598) referierend, 
mit Blick auf das Römische Reich und Deutschland auf eine Einschränkung, die später 
bei Leibniz zum multiplen Modell ausgebaut werden wird:

Paschalius ad magnitudinem Romani imperii refert, quòd qui magnis provinciis praefi-
ciebantur, se Regibus aequales ferebant: deinde, quod hujusmodi Legationes, de com-
munibus negotiis, inter provincias conterminas necessariae, cum aliquando summae 
potestatis consulendi non est otium, admittuntur, nec tamen inter justas Legationes 
censendas putat. Eodem modo Principibus Germaniae & liberis Civitatibus, de rebus 
ad ipsos pertinentibus, jus Legatos mittendi asserit.47

Das ius territorii, die Landeshoheit, gewährte den deutschen Reichsfürsten die Möglich
keit, Botschafter untereinander und inbesondere auch zu fremden Souveränen zu verschi
cken.48 Auf diese Verdoppelung der diplomatischen Verwaltung der Nicht-Einheit ange
sichts der geteilten Souveränität hat Gerhard Oestreich früh hingewiesen: Gerade der 
anachronistische Sonderfall der deutschen Libertät, d. h. die konstitutive Rolle der 
Reichsstände gegenüber dem im symbolischen Verständnis universalistischen Kaiser, be
förderte das kaum zu überblickende Feld der modernen Diplomatie und der politischen 
Allianzen, das aus dieser Konfiguration hervorging.49 Im Zeichen der Souveränitäts
theorie des 17.  Jahrhunderts kam es dadurch zu einer Neuordnung der diplomatischen 
Akteure, die sich in der durch Frankreich und Schweden erwirkten Teilnahme der Reichs-
stände am Westfälischen Friedenskongress manifestierte. Demgemäß setzten Richelieu 
und sein Nachfolger Mazarin Ambassadeure bereits während des Dreißigjährigen Krieges 
auch an deutschen Fürstenhöfen ein, ebenso wie sie deutschen Botschaftern wie dem nie-
derländischen Juristen Abraham de Wicquefort, der in den Diensten Friedrich Wilhelms 
von Brandenburg, Augusts von Braunschweig-Lüneburg und später der Niederlande 
engagiert war, den permanenten Zugang zum französischen Hof ermöglichten. Über eine 
solche de-facto-Anerkennung der Teil- bzw. nach Leibniz relativen Souveränität,50 d. h. 

45	 Vgl. Tobias Nanz, Agenten der Diplomatie, in: Lorenz Engell u. a. (Hrsg.), Agenten und Agentu-
ren, Weimar 2008 (= Archive für Mediengeschichte), S. 53–62, hier S. 60.

46	 Zouch, Explicatio, S. 184.
47	 Ebd.
48	 Siehe dazu auch Höveln, Teutsche Gesandte, S. 66 f., der wie Wicquefort das Recht der Gesandt-

schaft den Kurfürsten vorbehält.
49	 Vgl. Oestreich, Reichsverfassung.
50	 Vgl. Tang, Imagining World Order, S. 84–87. In seiner Schrift Caesarini Fürstenerii de Jure Supre-

matus ac Legationis Principum Germaniae (Sämtliche Schriften und Briefe. Bd. IV/2, Berlin 1963, 
S. 3–270) entwickelt Leibniz das Modell einer relativen Souveränität anlässlich der Ablehung eines 
Gesandten für das Herzogtum Braunschweig-Lüneburg am Friedenskongress von Nimwegen. 



repr äsentation an den schwellen der souver änität

37

Völkerrechtsfähigkeit ohne völlige rechtliche Unabhängigkeit, einzelner deutscher Fürs-
ten und Höfe wurde der kaiserliche Universalanspruch, der im 17. Jahrhundert lediglich 
symbolisch aufrechterhalten werden konnte, während des Krieges unterminiert.51

Bereits 1604 erschien Hermann Kirchners Abhandlung Legatus, die in Terminologie 
und Statusfragen auf Alberico Gentilis völkerrechtliche Schrift De legationibus zurück-
geht. Im Unterschied zum gelehrten Vorgänger befasst sich Kirchner, Professor für Poetik 
und Geschichte in Marburg sowie Poeta Caesareus Coronatus,52 ausgehend von konfessio-
nellen und politischen Fragen des Reichs auch explizit mit den Reichsständen und deren 
Bündnisrecht. In Legitimation der Beziehungen, die sein Landesherr Moritz von Hessen-
Kassel, der ein Jahr darauf zum Calvinismus konvertierte und sich mit der Kurpfalz in der 
Protestantischen Union engagierte, zum französischen König Heinrich IV. unterhielt,53 
kommt Kirchner lange vor den Westfälischen Friedensverträgen zu dem Schluss, dass 
auch die Reichsstände das ius legationis in Anspruch nehmen könnten, seien sie doch in 
ihrem jeweiligen Machtbereich in einer souveränen, mitunter sogar kaiserähnlichen Stel-
lung.54 Auch wenn also in den Komitien des Reichs die Repräsentanten der Reichsstände 
und Kurfürsten nicht als Gesandte / Legaten, sondern als »Ablegatos & Selectos, Abge-
sandte [deutsch i. O., C. P.]« zu bezeichnen seien, hätten die Reichsstände eben nicht nur 
das Recht, über vom Kaiser delegierte Gesandtschaften des Reiches informiert zu werden 
und über das Medium des Reichstags Sondergesandtschaften (wie im Fall des Osmani-
schen Reiches) kollektiv zu legitimieren. Vielmehr steht ihnen nach Kirchner auch selbst 
das Recht zu, eigene Gesandte innerhalb und außerhalb des Reichs zu versenden und 
solche von Fürsten und Staaten zu empfangen, die »Imperatoris & Imperii non agnoscunt 
subjectionem«, sofern sie das Recht besitzen, Gesandte zu entsenden.55 

Welche Rolle kommt nun dem Gesandten zu in diesem heterogenen politisch-recht
lichen Gefüge, einer ›Mehrzahl relativ unabhängiger, nicht notwendigerweise gleichran-
giger Herrschaftsverbände‹? Bereits die Gliederung von Kirchners Legatus verdeutlicht 
den historischen Zusammenhang. Die Frage, 1) was ein Legat ist, wird darin über weitere 

51	 Vgl. Christoph Kampmann, Politischer Wandel im Krieg  – politischer Wandel durch Krieg? 
Militärische Gewalt und politische Innovation in der Epoche des Dreißigjährigen Kriegs, in: 
Michael Rohrschneider / Anuschka Tischer (Hrsg.), Dynamik durch Gewalt? Der Dreißigjährige 
Krieg (1618–1648) als Faktor der Wandlungsprozesse des 17. Jahrhunderts, Münster 2018, S. 41–69.

52	 Kirchner war 1594 Teil der hessischen Delegation am Reichstag in Regensburg. Aus Anlass der 
diplomatischen Mission verfasste er eine Sammlung lateinischer Anagramme, die er schließlich 
auch Rudolf II. vortrug, der ihn daraufhin zum Dichter krönte. Zur Verleihung des Titels poeta 
laureatus für Kirchner der entsprechende Akt des Reichshofrats im Österreichischen Staatsarchiv: 
AT-OeStA/HHStA, RHR Privilegia varii generis latinae expeditionis 1–4-20. Vgl. auch Jacob 
N. Beam, Hermann Kirchner’s Coriolanus, in: PMLA 33 (1918), Nr. 2, S. 269–301, hier S. 270. 
Kirchner verfasste auch ein lateinisches Schuldrama: Hermann Kirchner, Coriolanus tragicomica, 
Marburg 1599. Dabei handelt es sich – noch vor Shakespeares Drama – um eine der ersten Drama-
tisierungen des römischen Stoffes. 

53	 Vgl. Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen, S. 364.
54	 Vgl. Hermann Kirchner, Legatus. Cunctis tum in Juris-prudentiæ, polticarumque artium studiis, 

tum in reip. administratione versantibus lectu scitus, & scitu necessarius, Lichae 1604, S. 38 ff. Vgl. 
auch Ruth Kohlndorfer-Fries, Diplomatie und Gelehrtenrepublik. Die Kontakte des französi-
schen Gesandten Jacques Bongars (1554–1612), Tübingen 2009 (= Frühe Neuzeit, 137), S. 39 ff.

55	 Kirchner, Legatus, S. 13 f.



souver änität und mimesis

38

Leitfragen geklärt: nach 2) den unterschiedlichen Repräsentationsformen von Legationen 
(als institutionelle Ämter), 3) der Legitimation des Souveräns, einen Legaten zu verschi-
cken, 4) der Auswahl und Delegation des Legaten, 5) den Ablehnungsgründen gegenüber 
einem fremden Legaten, 6) der eingeschränkten oder offenen Form des Mandats, 7) 
der extraterritorialen Sicherheit und 8) dem Zeremoniell der Sendungsziele des Lega-
ten. Körper und Ort der diplomatischen Handlung, so können wir Kirchners Leitfragen 
jedenfalls verstehen, sind nicht nur solche der Verhandlung und politischen Kommuni-
kation, vielmehr treten nun Repräsentation und rechtlicher Status in den Vordergrund.56 
Durch Grenzübertritt, Bewegung zwischen den Höfen und die räumliche Verschiebung 
der Souveränität fungiert der Gesandte einerseits als extraterritoriale Repräsentation der 
Herrschaft. Andererseits dient er als Diskursfigur, in welcher die skizzierten Konfigurati-
onen von Krieg und Frieden, die Positionen von Souveränität und Teilsouveränität aus-
verhandelt werden. Gerade in der Figur des Gesandten, dessen Profession die Verbindung 
der Staaten und Souveräne ist, werden die skizzierten Transformationen und Gleichzei-
tigkeiten – Hierarchie und Gleichordnung – (nicht zuletzt als Konflikte) sichtbar und als 
symbolischer Text lesbar: Seine diplomatische Vermittlungspraxis macht ihn dabei selbst 
zum diskursiven Schauplatz von Vermittlung und Souveränität, in dem die Bedingung 
der Möglichkeit von politischer Repräsentation zu klären ist. 

Diese Komplexität zeichnet auch die Klassifikation Conrad von Hövelns aus, die zwar 
einem selbstbewussten Anspruch auf Gesandtschaften der deutschen Fürsten folgt, zugleich 
aber auch im Gegensatz zu Kirchner und Zouch vor Augen führt, dass die aus der Uni-
versalmonarchie abgeleitete Vorstellung der Rangfolge im Praxisfeld der Diplomatie auch 
nach 1648 Bestand hat  – nicht zuletzt als Konfliktzone der skizzierten verfassungs- und 
völkerrechtlichen Transformation gehören Präzedenzstreitigkeiten zum täglichen Geschäft 
der postwestfälischen Diplomatie. Für kleinere politische Entitäten des Reichs birgt das 
Ideal der souveränen Gleichrangigkeit zudem die Gefahr, zur Gänze aus der diplomati-
schen Repräsentation ausgeschlossen zu werden – »homines privatos oratores mittere non 

56	 Vgl. dazu insbesondere das erste Kapitel des ersten Buchs in Kirchner, Legatus, S. 3–15. Kirchner 
folgt mit wenigen Abweichungen dem klassischen Aufbau der diplomatietheoretischen Abhandlun-
gen, von Bernard du Rosiers Manuskript Ambaxiator brevilogus (1436) über Gentilis de legationibus 
(1585) und Jean Hotmans De la charge et dignité de l’ambassadeur (1603) bis zu Juan Antonio de Vera 
y Zúñigas El enbaxador (1620). Grundsätzlich lassen sich diese Abhandlungen in zwei Gruppen 
trennen: Während die Rechtsgelehrten Kirchner und Gentili (in den lateinischen Schriften) stärker 
den rechtlichen Status der Entsendung und der Mission des Legaten selbst fokussieren, stehen 
für Rosier, Hotman und de Vera die Tugenden des idealen Botschafters im Vordergrund. Wobei 
die Unterschiede gradueller Natur sind. Dem »legatus« ist das Recht begrifflich eingeschrieben: 
»aufgrund eines Gesetzes eingesandt«. (Der neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Altertum, Bd. 7, 
hrsg. von Hubert Cancik und Helmut Schneider, Stuttgart / Weimar 1999, S. 5.) Allgemein zu diesen 
Abhandlungen vgl. Garrett Mattingly, Renaissance Diplomacy, London 1955; Daniel Ménager, Dip-
lomatie et théologie à la Renaissance, Paris 2001; Kugeler, Le Parfait Ambassadeur; dies., Le Parfait 
Ambassadeur. Zur Theorie der Diplomatie im Jahrhundert nach dem Westfälischen Frieden, in: 
dies. u. a. (Hrsg.), Internationale Beziehungen in der Frühen Neuzeit. Ansätze und Perspektiven, 
Münster 2006, S. 180–211 und Dante Fedele, Configuring Diplomatic Office and Activity: The 
Literature on the Ambassador, in: Dorothée Goetze/Lena Oetzel (Hrsg.), Early Modern European 
Diplomacy. A Handbook, Berlin/Boston 2024, S. 87–102. 



souver änität der dichtung

39

posse«  –, wohingegen das strikte Rangfolgemodell (bei uneingeschränkter Anerkennung 
von dessen Gültigkeit) eingeschränkte diplomatische Sprechpositionen ermöglichte. Zu-
dem verweisen Figuren der transnationalen Vermittlung in der Frühen Neuzeit immer auch 
auf nichstaatliche Akteure bzw. dynastische oder konfessionelle Netzwerke, die sich dem 
Gegenüber von Souveränen nach der Theorie des Völkerrechts zwangsläufig entziehen.57

Diplomatie entspricht in der Frühen Neuzeit einer nicht fixierten Grammatik der 
politischen Repräsentation; ihre Praxis ist demgemäß als performierte und in Verhand-
lung stehende Klassifikation der Entsendungsfunktion und des politischen und recht-
lichen Status des Entsenders zu verstehen. Und in der Art und Weise, wie diese Klassi
fikationspraxis diplomatische Kommunikation und Repräsentation der Souveränität im 
17. Jahrhundert in Verbindung setzt, ist sie jener der gelehrten Dichtung und der europä-
ischen Nationalpoetiken der Frühen Neuzeit zu vergleichen.

2. Souveränität der Dichtung:  
Opitz und das self-fashioning der späthumanistischen Gelehrtenrepublik

Der französische Gelehrte und Diplomat Jean Hotman blickte auf ein bewegtes Leben 
zurück, als er 1630 in Paris auf den wesentlich jüngeren Martin Opitz traf. Die Zeit 
der Hugenottenkriege hatte Hotman, Sohn des Rechtsgelehrten und Calvin-Sekretärs 
Franciscus Hotomanus, mit der Familie in der Schweiz verbracht, bevor er nach dem 
Studium der Rechte nach Paris zurückkehrte. Mit der Delegation des englischen Bot-
schafters in Paris, Sir Amias Paulet, dessen Söhne er unterrichtete, ging er schließlich 
nach England. Als Teil dieser Delegation war er auch mit Francis Bacon verbunden, der 
als junger und von Elisabeth gewählter Attaché im Dienst von Paulet stand.58 In Eng-
land erlangte Hotman über Freundschaften mit dem Diplomaten und Arcadia-Dichter 
Sir Philip Sidney sowie Robert Dudley, Earl of Leicester, Zugang zum Hof Elisabeths. 
Als Sekretär Leicesters, der als Chancellor der Universität Oxford fungierte, blieb er bis 
zum Tod seines Vaters 1590 in England. Nach der Rückkehr nach Paris pflegte Hotman, 
durch seine internationalen Erfahrungen begünstigt und von konfessionspolitischen 
Differenzen unbehelligt, enge Kontakte zu Kardinal Richelieu, der ihn bis zum Aus-
bruch des Dreißigjährigen Krieges als Botschafter ins Herzogtum Berg nach Düsseldorf 
entsandte. 

Hotmans Abhandlung De la charge et dignité de l’ambassadeur (1603) gilt als eine der 
bedeutendsten Referenzen für die Diplomatietheorie der Frühen Neuzeit. Kein diploma-
tisches Manual, keine politische Theorie und keine völkerrechtliche Abhandlung kehren 
die Funktion der humanistischen Bildung für den Ambassadeur so konsequent hervor 
wie Hotmans Werk. In Oxford verkehrte Hotman mit dem Rechtsgelehrten Alberico 

57	 Vgl. Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen, S. 100–119.
58	 Ernest Nys, Introduction, in: Alberico Gentili, De legationibus libri tres, Vol. 1, Oxford 1924,  

Sp. 11a–37a, hier Sp. 33a–34a.



souver änität und mimesis

40

Gentili.59 Und so wie Gentili in seinem Traktat De legationibus Sidney zum »optimus 
legatus« erklärt,60 tut dies Hotman mit dem an mehreren deutschen Fürstenhöfen wir-
kenden französischen Gesandten Jacques Bongars.61 Auf beide wird das von Quintilian 
überlieferte Cato-Zitat des »vir bonus dicendi peritus«62 angewandt, das zur Gelehrsam-
keit und der Treue gegenüber dem Fürsten noch Tugendhaftigkeit und Rhetorik hinzu-
fügt: gelehrte Ehrenmänner also, die die Kunst der Rede beherrschen.

Im August 1630 schreibt eben dieser Hotman über Martin Opitz, den er im gelehrt-
diplomatischen Kreis um Hugo Grotius in Paris kennengelernt hat, an den Heidelberger 
und Straßburger Gelehrten Georg Michael Lingelsheim: »Il est sans doubte pour faire fruict 
et honneur a sa patrie. J’ay contracté auec luy vne amitié fort estroicte, &c.«63 In der Person 
Jean Hotmans entfaltet sich orts- und (von der Zeit Elisabeths bis zur Geburt Ludwigs 
XIV.) epochenübergreifend ein Gelehrtennetzwerk des Rechts, der Diplomatie, Theologie 
und Literatur, das schließlich auch Hugo Grotius und Martin Opitz umfasst. Damit ist 
ein späthumanistisches Kräftefeld der europäischen Gelehrtenrepublik skizziert, das Fragen 
der Politik und höfischen Repräsentation nähersteht als im 15. und 16.  Jahrhundert.64 
Als Verbindungsglied zwischen internationaler Gelehrtenkultur und höfischer Politik 
dient in Theorie und Praxis (durch die Ambassaden der Gelehrten) die Diplomatie.65 Die 

59	 Vgl. ebd. und Henry R. Woudhuysen, Sir Philip Sidney and the Circulation of Manuscripts, 
1558–1640, Oxford 1996, S. 79.

60	 Vgl. Albericus Gentili, De legationibus, libri tres, London 1585, S. 146.
61	 Vgl. Kohlndorfer-Fries, Diplomatie und Gelehrtenrepublik, S. 42. Da sie beide aus reformierten 

Familien stammten, galten Hotman und Bongars als Spezialisten für außenpolitische protestanti-
sche Angelegenheiten wie im Fall von Bongars’ Ambassaden im Reich.

62	 Quintilianus, Institutionis Oratoriae, S. 685. Vgl. auch Thomas Schirren, Wieviel Philosophie 
braucht der Redner? Zur Bedeutung der Philosophie in der Institutio oratoria des Quintilian, in: 
Gernot Michael Müller / Fosca Mariani Zini (Hrsg.), Philosophie in Rom – Römische Philosophie? 
Kultur-, literatur- und philosophiegeschichtliche Perspektiven, Berlin / Boston 2018 (= Beiträge zur 
Altertumskunde, 358), S. 189–246.

63	 Jean Hotman sieur de Villiers Saint-Paul (Paris) an Georg Michael Lingelsheim, 17./27. 8. 1630, in: 
Martin Opitz, Briefwechsel und Lebenszeugnisse. Kritische Edition mit Übersetzung, hrsg. von 
Klaus Conermann u. a., Bd. 2, Berlin / Boston 2009, S. 849. Auf die Bedeutung Hotmans für Opitz 
verweist auch dessen Freund Christoph Colerus: Laudatio Honori & Memoriae V. CL. Martini 
Opitii pauló post obitum ejus A. MDC.XXXIX. in Actu apud Uratislavienses publico solenniter 
dicta, Leipzig 1665. In der Übersetzug von D. Kaspar Lindner: Umständliche Nachricht von des 
weltberühmten Schlesiers, Martin Opitz von Boberfeld, Leben, tode und Schriften, nebst einigen 
alten und neuen Lobgedichten auf Jhn. Erster [unnd] anderer Theil, hrsg. von D. Kaspar Gottlieb 
Lindnern, Hirschberg 1740–1741, Teil I, S. 211.

64	 Vgl. dazu noch immer Max Braubach, Diplomatie und geistiges Leben im 17. und 18. Jahrhun-
dert. Gesammelte Abhandlungen, Bonn 1969.

65	 Während die Geschichtswissenschaft entsprechende Forschungsschwerpunkte eröffnet hat (vgl. 
Kohlndorfer-Fries, Diplomatie und Gelehrtenrepublik, und Sven Externbrink, Humanismus, 
Gelehrtenrepublik und Diplomatie: Überlegungen zu ihren Beziehungen in der Frühen Neuzeit, 
in: Hillard von Thiessen / Christoph Windler (Hrsg.), Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke 
und Interkulturalität im historischen Wandel, Köln u. a. 2010, S. 133–150), fehlen ähnliche Un-
tersuchungen für die Germanistik. Grundsätzlich ist dabei an jene Studien anzuschließen, die 
die Transformation der späthumanistischen Gelehrtenrepublik konzis als zunehmende politische 
Funktionalisierung beschreiben. Vgl. Erich Trunz, Der deutsche Späthumanismus um 1600 als 
Standeskultur [1931], in: Richard Alewyn (Hrsg.), Deutsche Barockforschung. Dokumentation 



souver änität der dichtung

41

Selbstverständlichkeit, mit der der »Vater der deutschen Dichter«66 im inneren Zirkel der 
europäischen Gelehrten-Diplomaten auftaucht, ist bemerkenswert. 

Opitz knüpfte bereits in seiner Heidelberger Zeit Kontakte zu diesem internationalen 
Netzwerk. Mit dem Heidelberger Kreis um Georg Michael Lingelsheim gelangte der Beu-
thener Gymnasiast Opitz nicht nur in das »geistige, kulturelle und politische Zentrum des 
Calvinismus in Deutschland«,67 sondern auch in das Zentrum der ›irenischen‹ Bewegung, 
die sich in Anlehnung an den niederländischen Gelehrten Grotius einer interkonfessio-
nellen Politik verschrieben hatte.68 Von diesem gelehrten Kräftefeld ausgehend engagierte 
sich Opitz auch für die Wahl Friedrichs V. zum böhmischen König, wie seine Oratio ad 
Fridericum Regem Bohemiae anlässlich der Prager Krönung des ›Winterkönigs‹ dokumen-
tiert.69 Beendet wurde dieses Engagement bekanntlich mit der Eroberung der Kurpfalz, 
der Schlacht am Weißen Berg und der Flucht des ›Winterkönigs‹; Opitz’ Trostgedichte in 
Widerwertigkeit deß Krieges, 1621 in Jütland verfasst, aber erst 1633 in Breslau veröffentlicht, 
greift diesen Moment des Umschlags auf: Es diente dem jungen Gelehrten als kultureller 
Ersatz für jenes heroische (National-)Epos, das nach der Schlacht am Weißen Berg entfiel.70

In Heidelberg pflegte Opitz nicht nur Kontakte zu Lingelsheim, der als Vertreter der 
res publica literaria Hugo Grotius, Daniel Heinsius oder Joseph Justus Scaliger, den Sohn 
des berühmten und für Opitz’ Poetik wichtigen Verfassers der Poetices libri septem (1561), 
zu seinen gelehrten Freunden zählte,71 sondern auch zu Ludwig Camerarius, dem engsten 
Berater und Hofrat Friedrichs V. Nicht erst rund um Grotius in Paris, bereits in Heidel-
berg tritt er – nicht untypisch für die engen Beziehungen zwischen Schlesien und der 
Pfalz – in jenes gelehrt-diplomatische Netzwerk ein, für das Jean Hotman so beispielhaft 
steht. Camerarius, später schwedischer Gesandter, und Lingelsheim – obwohl uneinig in 

einer Epoche, 2. Aufl., Köln und Berlin 1966, S. 147–181; Wilfried Barner, Barockrhetorik. 
Untersuchungen zu ihren geschichtlichen Grundlagen, Tübingen 1970 und Wilhelm Kühlmann, 
Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des deutschen Späthumanismus in 
der Literatur des Barockzeitalters, Tübingen 1982 (= Studien und Texte zur Sozialgeschichte der 
Literatur, 3).

66	 Erdmann Neumeister, De Poetis Germanicis, hrsg. von Franz Heiduk und Günter Merwald, 
Bern / München 1978, S. 76 und 215. Vgl. auch Klaus Garber, Martin Opitz – ›der Vater der deut-
schen Dichtung‹. Eine kritische Studie zur Wissenschaftsgeschichte der Germanistik, Stuttgart 1976. 

67	 Vgl. Garber, Martin Opitz, S. 120 und Hans-Gert Roloff, Martin Opitz – 400 Jahre! Ein Festvortrag, 
in: Thomas Borgstedt / Walter Schmitz (Hrsg.), Martin Opitz: Nachahmungspoetik und Lebenswelt. 
Tübingen 2002, S. 7–30, hier S. 18.

68	 Nach griech. eiréne: Vgl. grundlegend Dieter Wolf, Die Irenik des Hugo Grotius nach ihren 
Prinzipien und biographisch-geistesgeschichtlichen Perspektiven, Marburg 1969 (= Schriften des 
Instituts für wissenschaftliche Irenik, 9).

69	 Vgl. Roloff, Martin Opitz, S. 18 und Garber, Martin Opitz, S. 123: Zur publizistischen Unterstüt-
zung des Winterkönigs kommen noch ein Panegyrikus auf Ludwig Camerarius und das »Gebet, 
daß Gott die Spanier wiederumb vom Rheinstrom wolle treiben« hinzu.

70	 Opitz schreibt im Buch von der Deutschen Poeterey über sein Trostgedicht und die Möglichkeit 
eines heroischen Epos im bzw. nach dem Krieg: »Ob aber bey vns Deutschen so bald jemand 
kommen möchte/ der sich eines volkommenen Heroischen werckes vnterstehen werde/ stehe ich 
sehr im zweifel/ vnnd bin nur der gedancken/ es sey leichtlicher zue wündschen als zue hoffen.« 
(Martin Opitz, Buch von der Deutschen Poeterey, in: ders., Gesammelte Werke, II/1, Stuttgart 
1978 [= Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart, 300], S. 364)

71	 Vgl. Marian Szyrocki, Martin Opitz, 2., überarb. Aufl., München 1974, S. 37 f.



souver änität und mimesis

42

Bezug auf Friedrich V. – standen beide im engen Austausch mit dem oben angeführten 
französischen Gesandten Jacques Bongars. Mit Lingelsheim, in dessen Diensten Opitz ab 
1619 als Hauslehrer stand, verkehrte Bongars einmal die Woche, die beiden wechselten 
über 600 Briefe.72 Auf Vermittlung des späthumanistischen Gelehrten und Diplomaten 
Hubert Languet, der kursächsischer Gesandter am Wiener Hof und mit dem englischen 
Dichter und Diplomaten Philip Sidney befreundet war, hatte Lingelsheim Philips Bruder 
Robert Sidney auf dessen peregrinatio academica begleitet.73 Zudem verweist Christophe-
rus Colerus auf Opitz in seiner Laudatio honori, die großen Aufwand betreibt, an den 
Diplomaten und Staatsmann zu erinnern, sowie wiederum auf die Bedeutung der Pfalz 
für das skizzierte gelehrt-diplomatische Netzwerk.74 

Opitz’ internationale Vernetzung in der Gelehrtenrepublik und Irenik (vor allem mit 
Lingelsheim, Grotius, Hotman und Bernegger), die nach der Flucht aus Heidelberg 
durch den Aufenthalt im calvinistischen Leiden und Kontakte mit dem niederländischen 
›Nationaldicher‹ Daniel Heinsius noch verstärkt wurde, war wohl auch auschlaggebend 
dafür, dass der katholische Kammerpräsident in Schlesien, Karl Hannibal von Dohna, 
mit Opitz den Verfasser des Buchs von der Deutschen Poeterey (1624) und einen der pro-
nonciertesten protestantischen Autoren 1626 als Sekretär und Kanzleivorsitzenden ein-
stellte  – trotz seines früheren konfessionspolitischen Engagements.75 Bereits anlässlich 
des Todes des habsburgischen Erzherzogs Karl, Bischof von Breslau, hatte sich Opitz 
1625 als Teil einer von Dohna sowie den fürstlichen Räten Reinhard von Kickepusch und 
Caspar Kirchner angeführten schlesischen Delegation auf den Weg nach Wien gemacht. 
Opitz verfasste für diesen Anlass ein deutsches Beileidsgedicht, das Kaiser Ferdinand II. 
im Rahmen einer Audienz überreicht wurde und das er – will man der Legende Glauben 
schenken – auf Bitte des Wiener Hofes ad hoc ins Lateinische übersetzte. Im katholischen 
Machtzentrum des Heiligen Römischen Reiches boten sich dem jungen Gelehrten neue 
Möglichkeiten, die bei Publikation des Trostgedichts zweifellos ausgefallen wären: Der 
zufriedene Kaiser krönte Opitz zum poeta laureatus und Dohna bot ihm die lange erhoffte 
politische Stellung an. Im Laufe der nächsten Kriegsjahre avancierte Opitz zum erfolg-
reichen Diplomaten. Während Dohna für ihn beim Kaiser ein Adelspatent einreichte,76 
hielt sich Opitz zu Verhandlungen am brandenburgischen Hof in Berlin, am polnischen 

72	 Vgl. Kohlndorfer-Fries, Diplomatie und Gelehrtenrepublik, S. 184 ff.
73	 Ebd., S. 177 f. Vgl. zum konfessionspolitischen Kontext der Freundschaft Axel E. Walter, Spät

humanismus und Konfessionspolitik. Die europäische Gelehrtenrepublik um 1600 im Spiegel der 
Korrespondenzen Georg Michael Lingelsheims, Tübingen 2004 (= Frühe Neuzeit, 95), S. 93 f. 

74	 Vgl. Colerus, Laudatio, S. 162 ff. Er nennt u. a. den aufgrund seiner »wichtigen Gesandtschaften« 
gerühmten Hippolytus a Collibus ebenso wie den Juristen und Diplomaten Marquard Freher oder 
Dionysius Gothofredus, Rechtsgelehrten und Vater des französischen Diplomaten in Westfalen 
und Historikers Théodore Godefroy. Dazu auch Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteres-
sen, S. 121.

75	 Vgl. Dirk Niefanger, Martin Opitz und Karl Hannibal von Dohna. Ein Beispiel für Intersektionali-
tät im Opitz-Netzwerk zwischen 1626 und 1632, in: Stefanie Arend/Johann Anselm Steiger (Hrsg.), 
Martin Opitz (1597–1639). Autorschaft, Konstellationen, Netzwerke, Berlin / Boston 2019, S. 91–105.

76	 Szyrocki, Martin Opitz, S. 80. Martin Opitz durfte sich gemäß Adelsbrief vom 14.  September 
1627 ›Opitz von Boberfeld‹ nennen. Das Adelspatent wurde ihm in Prag vom Kaiser persönlich 
überreicht.



souver änität der dichtung

43

Hof in Warschau und am habsburgischen Hof in Prag auf, wo er wahrscheinlich Wallen-
stein begegnete.77 

1630 entsandte Dohna Opitz nach Frankreich; nach mehreren Wochen in Straßburg – 
im »Zentrum der Irenistik«78 traf er wieder auf Lingelsheim –, reiste er für einige Monate 
weiter nach Paris. Bereits die deutschen Etappenziele der Reise nach Frankreich evozieren 
ein Nebeneinander von Höfen und Gelehrtenstuben in Dresden, Leipzig, Gotha, Hanau 
und Frankfurt.79 Während die ältere Forschung noch davon ausgegangen ist, Opitz hätte 
sich dabei auf eine von Dohna geduldete humanistische Bildungsreise begeben, hat Klaus 
Garber auf den politischen Zusammenhang der diplomatischen Mission verwiesen.80 
Auch wenn der Paris-Aufenthalt bis auf einen Brief Opitz’ an Dohna spärlich dokumen-
tiert ist,81 gibt doch Colerus’ Laudatio Aufschluss darüber:82

Hier [Paris, C. P.] erforscht man die wichtigsten Vortheile, so man mit der Zeit für das 
beste seines Vaterlandes anwenden kan. Unser Opitz ließ sich dieses alles höchstange-
legen seyn. Er sahe sich auf diesem politischen Schauplatze sehr genau um. Er wurde 
mit den größten Staatsmännern bekannt. Er erfuhr die wichtigsten Dinge, er lernte 
sie beurtheilen, und behielt alles in frischem Andenken, damit er seinem Vaterlande 
völlige Nachricht davon geben könnte. Gemeine Dinge waren ihm hier zu gemein, ob 
sie schon sonst nicht eben für gar zu gemein zu achten sind. Und um was sich sonst 
Reisende am gewöhnlichsten bekümmern, das war ihm schon alles aus den Büchern 
bekannt. Die Gebräuche, die Gesetze, die Lage, die Gerechtsame, die Landschaften, 
die königliche Regierung, die Beschaffenheit des Parlaments, die Geschichte der Städte 
und der vergangenen Kriege hatte er schon größtentheils inne. Jtzo wollte er eigentlich 
nur von den Geheimnissen des Staats Nachricht einziehen. Besonders ging sein Abse-
hen dahin, wie es um das Gleichgewicht von Europa beschaffen sey, und welches Land 
dem andern überwichtig wäre, wenn es in Bewegung kommen sollte?83

Bedenkt man, dass Opitz sich in Paris im politischen Machtzentrum Kardinal Richelieus 
bewegte, ist der Zeitpunkt seiner Mission entscheidend; insbesondere hinsichtlich des 
in Bewegung kommenden europäischen aequilibrium in einem »Jahr weitreichendster 
politischer Weichenstellungen«.84 Auf dem Regensburger Kurfürstentag von 1630, der 

77	 Vgl. Garber, Martin Opitz, S. 128. 
78	 Roloff, Martin Opitz: 400 Jahre, S. 27.
79	 Vgl. Colerus, Laudatio, S. 202 ff.
80	 Vgl. Klaus Garber, Im Zentrum der Macht. Martin Opitz im Paris Richelieus, in: ders., Wege 

in die Moderne. Historiographische, literarische und philosophische Studien aus dem Umkreis 
der alteuropäischen Arkadien-Utopie, hrsg. von Stefan Anders und Axel E. Walter, Berlin 2012, 
S. 183–222.

81	 Opitz an Dohna, 9. 9. 1630, in: Opitz, Briefwechsel, 2, S. 850–856.
82	 Darauf verweisen auch Szyrocki, Opitz, S. 93 ff. und Garber, Im Zentrum der Macht, S. 186.
83	 Colerus, Laudatio, S. 206 f.
84	 Garber, Im Zentrum der Macht, S. 186. 1630 konsolidiert sich das von Bürgerkriegen  – die 

Hugenottenaufstände und die Revolte des Hochadels in der sogenannten Fronde – geschwächte 
Frankreich unter der mitunter riskanten Führung Richelieus, die nun auch eine deutlicher anti-
habsburgische Außenpolitik verfolgt, welche schließlich in den Kriegseintritt münden wird: »1630 



souver änität und mimesis

44

zur Absetzung Wallensteins führte, manifestierte sich der politische Paradigmenwechsel: 
»Richelieus Emissäre […] [beachteten] geschickt die oberste Maxime der Deutschland-
politik des Kardinals in den kommenden Jahren, ›je nach Voraussetzung von Stunde und 
Ort, katholische, evangelische oder ständische Leidenschaft auszunutzen‹, wo immer 
möglich zu vereinigen und gegen den stets neu suggerierten Hegemonieanspruch Habs-
burgs zu mobilisieren.«85 In Paris begegnete Opitz das deutsche monstrum (Richelieu 
spricht von einer Bestie mit vielen Köpfen) im Spiegel des französischen Kardinals. Wenn 
zu dieser Zeit Einblicke in die politische Zukunft des Kontinents und des Reichs zu 
gewinnen waren, dann in Paris. Das Jahr 1630 ist auch von eminenter Bedeutung für un-
terschiedliche Szenarien des Kriegsverlaufs: Während sich Opitz auf dem Weg nach Paris 
befindet, landet Gustav Adolf auf der Insel Usedom, Wallenstein findet sich hingegen 
vorerst entmachtet im Herzogtum Friedland.

Als Opitz’ Orakel der politischen Zukunft im bewegten Europa hebt Colerus in seiner 
Laudatio Hugo Grotius hervor, der sich seit seiner spektakulären Flucht vor den nieder-
ländischen orthodoxen Calvinisten 1621 im Pariser Exil aufhielt:

Zu diesem Fürhaben brauchte er nun einen erfahrnen, einsichtigen und willfährigen 
Mann, der ihm bey vorfallenden Gelegenheiten von allem nähere Kundschaft geben 
könnte. Und diesen traf er alsobald nach Herzenswunsche an. Es war der grosse Hugo 
Grotius, aus den Niederlanden. Ein Mann, welcher die holländische und ernsthafte 
Gemüthsart mit der französischen Freundlichkeit und Höflichkeit sehr wohl zu vermi-
schen wuste; ein Mann, den sein Vaterland zwar vertrieben, aber den Frankreich desto 
williger aufgenommen hatte; ein Mann, den der König überaus liebte, dem die Prinzen 
vom Geblüth sehr gewogen waren, den das Parlament und die vornehmsten geheimen 
Minister ihrer besondren Freundschaft würdig achtete. So groß seine Gelehrsamkeit, 
so groß sein Rang und Ansehen war; eben so freundlich und leutselig war er auch im 
Umgange. Fürnehmlich erfuhr dieses unser Opitz, den er anitzt gar besonders werth-
schätzte, theils weil er mit ihm schon längst in einem gelehrten Briefwechsel gestanden, 
theils weil er ihn wegen der Ehrenrettung der deutschen Sprache liebgewonnen hatte. 
Sein Haus in Paris war gleichsam ein delphisches Orakel, welches die Abgesandten 
der größten Könige und Fürsten, die Parlamentsherren, die königlichen Hof⸗ und 
Reichs⸗Räthe beständig besuchten. Unser Opitz that dieses nach güttigst erhaltener 
Erlaubniß ebenfalls, und ging allemahl gelehrter, erfahrner und weiser von dannen. 
Er hörte bey ihm von Kriegs⸗ und Friedenssachen, von Bündnissen, vom Aufkommen 
und Abnehmen, von Krankheiten und Hülfsmitteln der christlichen Republik auf das 
allerklügste und einsichtigste Handeln, und lernte die meisten Geheimnisse verstehen, 
in so weit es der damalige Staat erlaubte.86

ist zugleich das Jahr einer besonders regen und intensiven französischen Diplomatie. Schon der 
schwedisch-polnische Waffenstillstand im Jahr zuvor kommt unter maßgeblicher französischer 
Vermittlung zustande. Das französische Interesse an ihm liegt auf der Hand. Erst jetzt werden die 
schwedischen Kräfte frei zum Einsatz gegen Frankreichs Widersacher Habsburg.« (Vgl. S. 185 f.)

85	 Ebd., S. 185. Zitat von Carl Jacob Burckhardt, Richelieu, Bd. 2, München 1966.
86	 Colerus, Laudatio, S. 207 ff.



souver änität der dichtung

45

In diesem Szenario bildet die neue ›konfessionsneutrale‹ Außenpolitik Richelieus und 
Ludwigs XIII. – beide schätzten Grotius – den Gegenstand, Grotius’ historisch-politische 
und völkerrechtliche Kenntnis die Methode der politischen Analyse bzw. die Waage, auf 
der das »Aufsteigen« und »Abnehmen« der Staaten zu messen ist. In seinen drei Büchern 
De jure belli ac pacis, die ein Jahr nach der von Grotius gelobten opitzianischen »Ehren-
rettung der deutschen Sprache«87 erschienen waren und die Gustav Adolf im Krieg mit 
sich führte, drückt sich dieser Zusammenhang in der Vereinbarkeit von naturrechtlicher 
Souveränität und internationalen Verpflichtungen »in Kriegs⸗ und Friedenssachen«88 
aus. Im Zentrum der neuen Außenpolitik wie des neuen politischen und rechtlichen 
Verständnisses stehen, durchaus irenisch geprägt, anti-habsburgisches Engagement und 
interkonfessioneller Dialog. Zugespitzt lässt sich also formulieren: Während Zouchs ius 
inter gentes die aus den Friedensverhandlungen resultierende, d. h. aus Westfalen kom-
mende Theorie ist, half Grotius’ Theorie eines säkularen Naturrechts, die er vom Krieg 
ausgehend89 im internationalen wie interkonfessionellen Rechtszusammenhang in Frank-
reich in der ersten Hälfte des 17.  Jahrhunderts entwickelte, den Weg nach Westfalen 
vorzubereiten. Hugo Grotius wurde 1634 übrigens zum schwedischen Botschafter in Paris 
ernannt90 und hatte Anteil am offiziellen Kriegseintritt Frankreichs ein Jahr später sowie 
an der von Schweden und Frankreich mitkonzipierten zukünftigen Reichsverfassung des 
Westfälischen Friedens, den er durch seinen Tod 1645 nicht mehr erlebte.91

Die Überschneidung von Diplomatie und Gelehrtenkultur als irenische Figuration sowie 
die Bedeutung von Grotius für den Paris-Aufenthalt zeigen auch Opitz’ Übersetzung des 
Lehrgedichts Bewijs van den waaren godsdienst (1622), von Grotius selbst in die lateinische 
Prosafassung De veritate religionis christianae (1627) übersetzt, und ein für dessen ältesten 
Sohn Cornelius verfasstes lateinisches Gedicht.92 In Fragen der Politik galt Hotman neben 
Grotius, dessen Familie selbst schlesische Wurzeln hatte,93 als wichtigster Informant von 

87	 Ebd., S. 208.
88	 Ebd., S. 210.
89	 Im Versuch, das naturrechtliche Friedensrecht ausschließlich vom Krieg aus zu denken, sah Leibniz 

früh einen Mangel von Grotius Völkerrechtstheorie: Diejenigen, »die ihm [Grotius, C. P.] schon 
jetzt bescheinigen, uns die Elemente des Natur- und Völkerrechts an die Hand gegeben zu haben« 
seien »maßlose Lobredner«. »Denn«, so Leibniz in der deutschen Übersetzung weiter, »es sind doch 
bei ihm sehr viele Dinge nur nebenbei berührt, die insofern bloß Materialien für das Kriegsrecht 
abgeben können. (Gottfried Wilhelm Leibniz, Entwürfe zu »Elementen des Naturrechts«, in: ders., 
Frühe Schriften zum Naturrecht. Lateinisch – deutsch, hrsg. und übers. von Hubertus Busche und 
Hans Zimmermann, Hamburg 2003, S. 95)

90	 Vgl. dazu Hamilton Vreeland, Hugo Grotius Diplomatist, in: The American Journal of Internati-
onal Law 11 (1917), Heft 3, S. 580–606. 

91	 Vgl. Henk Nellen, Hugo Grotius: A Lifelong Struggle for Peace in Church and State, 1583–1645, 
Leiden / Boston 2007, S. 476 f. Auch Camerarius stand nach dem Tod des Winterkönigs in schwe-
dischen Diensten.

92	 Vgl. Wilhelm Kühlmann, Martin Opitz in Paris (1630)  – Zu Text, Praetext und Kontext eines 
lateinischen Gedichtes an Cornelius Grotius, in: Opitz, Briefwechsel, 2, S. 471–499, der lateinische 
Text inkl. Übersetzung findet sich angehängt, S. 490–499. Zuerst in Martin Opitz, Silvarum libri 
III. Epigrammatum liber unus, Frankfurt 1631.

93	 Vgl. Colerus, Laudatio, S. 211: »Johann Hottomannus, ein würdiger Enkel aus einem berühmten 
Breßlauischen Rathsgeschlechte«.



souver änität und mimesis

46

Opitz; die beiden standen in regelmäßigem Austausch, nicht nur über Fragen der Irenik 
und der Literatur, sondern auch über Fragen der internationalen Politik.94 Da Schlesien 
unter habsburgischer Herrschaft stand, konnte Opitz keineswegs den Status eines Gesand-
ten beanspruchen und musste seine Informationen fernab des Hofes beziehen: rund um 
das Haus Grotius. Unter Berücksichtigung der neuen französischen Außenpolitik, deren 
Gelingen wesentlich auf irenischen, zumindest interkonfessionellen Taktiken beruhte, des 
sich dadurch anbahnenden Bündnisses mit Schweden, des calvinistisch-irenischen Milieus 
in Paris, der Isolation der protestantischen Reichsstände und der kaiserlichen Gegenrefor-
mation in Schlesien erscheint Opitz’ diplomatische Mission für den kaiserlichen Kammer-
präsidenten durchaus delikat. Es ist nicht genau zu klären, welche Informationen Opitz 
bekam und an wen er sie weitergab, d. h., ob er Dohna oder dem kaiserlichen Hof über 
die französisch-schwedischen Entwicklungen berichtete oder es im Interesse der protes-
tantischen Reichsstände nur vorgab.95 Opitz selbst erscheint in dieser Konstellation als 
prekäres Medium, das sowohl die Komplexität des Reichs und den Kriegszustand als auch 
die Verfassung des zukünftigen konfessionspolitischen Friedens konfiguriert. 

Für Opitz führte der Schwedische Krieg bereits vor dem französischen Eintritt zu einer 
weiteren Wendung: Dohna musste nach dem Vorstoß schwedischer Truppen als kaiser
licher Vertreter 1632 aus Breslau flüchten und starb wenig später in Prag. Wie insbeson-
dere die Briefe zwischen Johann Christian von Brieg und Georg Rudolf von Liegnitz 
zeigen, trat Opitz nun in die Dienste der schlesischen Piastenherzöge und in jene der 
Schweden, was zweifellos die Ansicht stärkt, dass seine diplomatische bzw. informations-
politische Mission nicht zum Nachteil der Protestanten im Reich ausgefallen sein kann.96 
Für die Herzöge von Brieg und Liegnitz übernahm er diplomatische Missionen bei Ulrich 
von Holstein, am Brandenburger Hof und bei Oxenstierna. Zudem fungierte Opitz als 
permanenter schlesischer Kontaktmann zum schwedischen Heerführer Banér, der ihn 
wiederum selbst an den fürstlichen Hof in Dresden delegierte.97 Nachdem Opitz sich 
während der nächsten beiden Jahre in der pro-evangelischen Allianz unter schwedischer 
Führung offenbar exponiert hatte, war ein erneuter Wechsel des politisch-diplomatischen 

94	 Opitz an Dohna, 9. 9. 1630, in: Opitz, Briefwechsel, 2, S. 850–856. Die überlieferten Korrespon-
denzen dieser Zeit zeigen, dass Opitz über Grotius hinausgehende und längerfristige Kontakte 
zu hochrangigen Vertretern der europäischen Gelehrtenrepublik, häufig im dafür bevorzugten 
Medium des Briefs, unterhielt : zu den Brüdern Dupuy, Nicolas Rigault, Claudius Salmasius, 
Théodore Godefroy oder eben auch dem eingangs hervorgehobenen Jean Hotman. Diese Kom-
munikation zwischen den Gelehrten über Opitz’ Paris-Aufenthalt hinausgehend dokumentiert 
etwa ein Brief an Georg Michael Lingelsheim vom 22. 3. 1631 (ep. 310322A): Opitz, Briefwechsel, 2, 
S. 969 ff.

95	 Vgl. ebd. Nicht zuletzt aufgrund von Dohnas Vorschlag, Grotius’ irenisches Manifest zu über-
setzen, scheint es denkbar, dass Opitz  – vor Dohnas gegenreformatorischem Furor, der ihm 
zweifelhafte Berühmtheit als »Seligmacher« verschaffte – auch interkonfessionelle Möglichkeiten 
für die kaiserliche Seite ausloten sollte. Als die Übersetzung von De veritate religionis christianae 
schließlich 1631 erschien, während die schwedische Kriegsrüstung in vollem Gange war, lehnte 
Dohna die Widmung ab.

96	 Vgl. Garber, Martin Opitz, S. 128. 
97	 Vgl. ebd., S. 130. Banér äußert sich »voller Anerkennung über Opitz’ diplomatische Fähigkeiten« 

gegenüber Johann Christian.



souver änität der dichtung

47

Dienstes nicht mehr möglich, als die Habsburger 1635 wieder in Schlesien die Macht 
ergriffen und die Piastenfürsten nun auf den Kaiser schworen.98 Opitz wandte sich des-
halb an die polnische Krone und wechselte mit einem Lobgedicht auf Wladislaw  IV. als 
höfische Eintrittskarte ins gemischtkonfessionelle Danzig, wo er jedoch an einer Pester-
krankung verstarb. In Danzig war er nicht nur als Historiograf tätig, sondern organisierte 
die königliche Auslandskorrespondenz und versorgte den polnischen Hof mit Neuig-
keiten und seinen Einschätzungen der Kriegshandlungen. Auch in Danzig zeigt sich die 
Doppelung in der Informationsbeschaffung und -verteilung, da Opitz zugleich auch für 
die schwedischen Gegenspieler Polens, also Oxenstierna und Banér, tätig war.99

Zwar hat die Forschung vermehrt darauf hingewiesen, dass sich Opitz in diplomati-
scher Mission mitunter »auf den höchsten Entscheidungsebenen der Politik zwischen 
Oxenstierna und Wallenstein«100 bewegte; Fragen der gelehrt-diplomatischen Praxis 
seiner Ambassaden haben bislang – über den ideengeschichtlichen Komplex der Irenik 
hinausgehend – jedoch in der Forschung keine Rolle gespielt. Das mag auch daran lie-
gen, dass Opitz kurz vor seinem Tod im August 1639 am Danziger Hof die Vernichtung 
seiner politischen und diplomatischen Korrespondenz veranlasste.101 Umso diffuser mu-
ten auch die überlieferten, mitunter widersprüchlichen biografischen Bruchstücke und 
Dokumente des schlesischen Gelehrten an. Opitz’ Leben und Werk sind nur im Kontext 
der komplexen Karte des Dreißigjährigen Krieges zu verstehen, wie etwa auch Nicola Ka-
minski in ihrer prononciert militärischen Lektüre der Deutschen Poeterey hervorgehoben 
hat;102 seine Biografie dient als Itinerar durch die unterschiedlichen Ebenen der Kriegs-
topografie im politisch-rechtlichen monstrum, die mit seiner Ankunft in Heidelberg 1619 
beginnt, von Flucht und Exil geprägt ist, und  – aus der Retrospektive  – erstaunliche 
Wendungen umfasst.

Gleichzeitig evoziert die Perspektive auf das gelehrte self-fashioning103 des schlesischen 
Protestanten ausgehend von seiner Heidelberger Sozialisation – wie bei Colerus zu se-
hen ist – auch eine Konstante: die Rolle eines Akteurs im internationalen Netzwerk der 
diplomatischen Gelehrtenrepublik während des Krieges. Dies umso mehr, als seine ge-
lehrten Freunde wie Hotman oder Grotius durch das calvinistische Bekenntnis ins Exil 

98	 Vgl. ebd., S. 130 f. und Roloff, Martin Opitz, S. 27.
99	 Vgl. Garber, Martin Opitz, S. 132: Er verwendete seine Informationen über Polen und Schweden 

»jeweils wechselseitig« und »befriedigte das Informationsbedürfnis seiner Auftraggeber auf beiden 
Seiten vorzüglich«. Dazu Klaus Garber, Der Reformator und Aufklärer Martin Opitz. Ein Hu-
manist im Zeitalter der Krisis, Berlin / Boston 2018, S. 677–725.

100	 Herbert Jaumann, Nachwort, in: Martin Opitz. Buch von der Deutschen Poeterey (1624). Studi-
enausgabe, hrsg. von H. J., Stuttgart 2008, S. 191–213, hier S. 203.

101	 Vgl. Klaus Garber, Martin Opitz, in: Harald Steinhagen / Benno von Wiese (Hrsg.), Deutsche 
Dichter des 17. Jahrhunderts. Ihr Leben und Werk, Berlin 1984, S. 116–184, hier S. 133.

102	 Vgl. Kaminski, Ex Bello Ars, S. 16–52.
103	 Vgl. Stephen Greenblatt, Selbstbildung in der Renaissance. Von More bis Shakespeare, in: Moritz 

Baßler (Hrsg.), New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Frankfurt a. M. 1996, 
S. 35–47. Zum einen versteht Greenblatt self-fashioning als »Sinn für persönliche Ordnung, eine 
charakteristische Weise, der Welt zu begegnen, eine Struktur gezügelter Wünsche«. Zum anderen 
folgt diese Selbstinszenierung der Person einem »Aspekt jener allgemeinen Macht, Identität zu 
kontrollieren«. (Greenblatt, Selbstbildung, S. 35).



souver änität und mimesis

48

gezwungen wurden und die Irenik auch im autobiografischen Zusammenhang als uto
pische Praxis zu verstehen ist. Politisch erfolgte dieses self-fashioning durch wechselnde 
Ambassaden, die Ausdruck jener »offentlichen ämpter[ ]«104 im Krieg sind, die Opitz in 
der späthumanistischen Verquickung von Politik und Gelehrtenkultur bereits im Buch 
von der Deutschen Poeterey einfordert105 und die er im Zentrum des aufkeimenden fran-
zösischen Absolutismus bestätigt fand.106 Die irenische Figuration ermöglicht konfessi-
onspolitisch prononcierte Positionen bei gleichzeitigem Einsatz für einen übergeordneten 
und gegen die konfessionelle Militanz gerichteten Dialog. Im kulturellen Verständnis 
meint das die Etablierung der deutschen Literatursprache im internationalen Kontext 
der späthumanistischen Gelehrtenrepublik bzw. der damit verbundenen poetologischen 
Souveränität der Nationalliteratur wie bei Pierre de Ronsard oder Philip Sidney. Theo
logie und Völkerrecht, Poetik und Diplomatie – so wäre das Selbstverständnis des protes-
tantischen Späthumanismus im Kontext der europäischen Territorialisierung von Herr-
schaft zusammenzufassen – liegen nebeneinander. Das bedeutet auch, dass sich politische 
und kulturelle Praxis der Gelehrten stets eingebettet finden in den Zusammenhang von 
Selbstbehauptung und Abhängigkeit. 

Bereits im konfessionspolitisch unzweifelhaften Trostgedichte, das deutlich den Terror 
des Krieges beklagt und gegen die »Martern« der katholischen »Tyrannen« mobilisiert, 
folgen Opitz’ Alexandriner einer irenisch-ausgleichenden Semantik des politischen Rau-
mes  – ein bemerkenswertes Dazwischen. Sie überführen die konfessionelle Praxis des 
Gottesdienstes durch rhetorische Antithetik und Parallelkonstruktionen in ein horizon-
tales Differenzmodell: 

Es ist ja nichts so frey/ nichts also ungedrungen
Als wol der Gottesdienst: so bald er wird erzwungen/
So ist er nur ein Schein/ ein holer falscher Thon.
Gut von sich selber thun das heist Religion/
Das ist GOtt angenehm. Laßt Ketzer Ketzer bleiben/
Und gleubet ihr für euch: Begehrt sie nicht zu treiben.
Geheissen willig seyn ist plötzlich vmbgewandt/
Trew die aus Furchte kömpt hat mißlichen Bestand.107

Früh zeigt sich in Opitz’ ›beschädigtem‹ Epos jenes Differenzmodell, das für den West-
fälischen Frieden und die Imagination einer neuen pax christiana beispielgebend werden 
sollte. Dieses Modell kann die politische Agonalität des Konfessionskrieges, die sich im 
Polyptoton (»Laßt Ketzer Ketzer bleiben«) zuspitzt, auf einer übergeordneten Ebene  – 
»GOtt« – auflösen, gerade weil es die politisch ausgleichende Lösung der religiösen Praxis 
in der horizontalen Gleichordnung anstrebt und so eine neue Moderation der Konfessi-

104	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 346.
105	 Ebd., S. 411.
106	 Vgl. Garber, Im Zentrum der Macht, S. 222.
107	 Martin Opitz, Trostgedichte in Widerwertigkeit deß Krieges, in: ders., Werke, Bd. I, hrsg. von 

George Schulz-Behrend, Stuttgart 1968, S. 205 f., I/465–472.



souver änität der dichtung

49

onspolemik erlaubt. Die Polemik gegen den Universalanspruch von Papst und Kaiser ist 
freilich integraler Bestandteil dieses vermittelnden Differenzmodells. Entscheidend ist die 
gegenseitige Anerkennung der verschiedenen Praxen, die Gott gleichermaßen »angenehm« 
sind.108 Wir haben es dabei mit einer Inversion bzw. Umstülpung der polemischen Kon-
fessionspolitik zu tun, nicht mit völliger Abkehr davon. Ähnliche Konfigurationen finden 
sich bei Grotius, Bernegger oder Hotman.109 Opitz trat in Den Haag, auf der Flucht vor 
den spanischen Truppen, die noch frische, gewaltsame Lösung des innerkonfessionellen 
Streits zwischen Arminianern und Gomaristen entgegen, die u. a. mit der Einkerkerung 
und schließlich Flucht von Hugo Grotius aus den Niederlanden endete. Wie sein Biograf 
Colerus selbst irenisch ausführt, »merkte [er] sich davon das fürnehmste, und hat daher 
nach der Zeit seinem Vaterlande manchmal für dergleichen schädlichem Unterfangen 
zu rathen gewußt«.110 Nach 1648 wird die interkonfessionelle Rhetorik – gleichermaßen 
nicht-auflösbare Differenz und Vermittlung – als Verhandlungs- und Abstimmungspraxis 
institutionalisiert. So legen die Westfälischen Friedensverträge ein Modell der itio in partes 
fest, in dem die Reichsstände auf den zukünftigen Reichstagen nach zwei konfessionellen 
corpora ›auseinandertreten‹.111

An Opitz’ vielfältigen, mitunter widersprüchlichen diplomatischen Missionen und Agen
tentätigkeiten lässt sich der von Oestreich angedeutete diplomatische Experimentalraum 
des Reichs, gerade im Krieg, sichtbar machen: Angefangen bei den kleinen Herzogtümern 
Brieg und Liegnitz und der Stadt Breslau, deren Ratsherren übrigens das Buch von der Deut-
schen Poeterey (1624) gewidmet ist, über die größeren deutschen Höfe wie Brandenburg oder 
die außerhalb des deutschen Reiches gelegenen Niederlande führt der Weg schließlich zu 
den großen europäischen Höfen und Mächten: Wien / Prag, Paris, Stockholm und Danzig. 
Durch die diplomatischen Verwicklungen eines einzelnen Akteurs wird deutlich, wie viele 
unterschiedliche Parteien – von potenziellen Universalmonarchien bis zu freien Städten und 
im Verständnis der Staatenbildung embryonalen Fürstentümern – an der Schwelle der Sou-
veränität am diplomatischen Verkehr teilnehmen bzw. um Teilnahme bemüht sind. Und 
sie zeigen insbesondere für die diplomatischen Akteure aus protestantischen Gebieten eine 
Angleichung zweier Praxisfelder: auf der einen Seite jene der internationalen Gelehrten-

108	 Wobei selbst die neostoizistische consolatio-Epik das operative Moment hervorhebt. Besonders 
deutlich ist das an jener Stelle des Trostgedichtes, an welcher Opitz den obersten Taktiker und 
Techniker der Intrige, Odysseus, als Gewährsmann des heroischen Stoizismus aufruft. Vgl. Opitz, 
Trostgedichte, S. 223, II/433 f. Zu Odysseus auch Peter von Matt, Die Kunst der Intrige. Theorie 
und Praxis der Hinterlist, 3. Aufl., München 2013, S. 24–29.

109	 Während Hotman senior hart für »die reformierte Sache eingetreten war und in jeder Annä-
herung der Kirchen […] eine Infragestellung konfessioneller Glaubensgrundsätze sowie eine 
Gefährdung des reformatorischen Erbes gesehen hatte«, setzte sich sein Sohn für eine Wieder
vereinigung der Kirchen ein. Vgl. Mona Garloff, Verwandtschaft, Konfession und Gelehrsamkeit 
im 16.  Jahrhundert. Die Beziehungen der französischen Familie Hotman nach Schlesien, in: 
Joachim Bahlcke / Irene Dingel (Hrsg.), Die Reformierten in Schlesien. Vom 16. Jahrhundert bis 
zur Altpreußischen Union von 1816, Göttingen 2016 (= Veröffentlichungen des Instituts für Eu-
ropäische Geschichte Mainz, Abt. für Abendländische Religionsgeschichte, Beiheft 106), S. 31–52, 
hier S. 50.

110	 Colerus, Laudatio, S. 171.
111	 Vgl. dazu die Westfälischen Friedensverträge IPO V, 52/IPM § 47.



souver änität und mimesis

50

republik, ihrer Vernetzungen und Kommunikationsweisen, die der sich internationalisie-
renden Politik neue Möglichkeiten bietet. Auf der anderen Seite stehen diplomatische und 
informationspolitische Einsätze, die neuen Gelehrtengenerationen Entfaltungsmöglichkei-
ten für akademische Laufbahnen bieten, welche  – insbesondere in den protestantischen 
Gebieten – durch Krieg und Konfessionspolemik bis dahin erschwert wurden. Die Irenik 
ist demgemäß theologisch-gelehrter Ausdruck des diplomatischen self-fashioning in Krieg 
und Konfessionsstreit.

Die Verortung der Dichtung »inn königlichen vnnd fürstlichen Zimmern«,112 wie sie 
Opitz im Buch von der Deutschen Poeterey programmatisch und als Wunsch nach der 
euphorischen Rückkehr aus Ungarn – gleich Odysseus und Agamemnon113 – vornimmt, 
meint demgemäß nicht allein den Anspruch auf höfische Autorschaft, sondern bekräftigt 
auch das gelehrte Selbstbewusstsein und den poetologischen Anspruch auf ›Souveräni-
tät‹, auf literarische Teilnahme am internationalen Diskurs, die etwa von Grotius akkla-
miert und als solche anerkannt wurde. Diesen diplomatisch-gelehrten Zusammenhang 
der frühneuzeitlichen Nationalpoetiken bezeugt auch die politische Metaphorik, die die 
poetologischen Schriften begleitet. So etwa bei Sir Philip Sidney, der 1574 als diploma-
tischer Sekretär am Wiener Hof Maximilians II. und 1577 /78 als ambassador der Köni-
gin Elisabeth am Hof Rudolfs II. tätig war; mit einer diplomatischen Anekdote dieser 
Zeit eröffnet auch seine Defence of Poesy. Figuren der Herrschaft und Diplomatie dienen 
Sidney darin als privilegierter Referenzraum der nationalsprachlichen Literatur. Zu be-
rücksichtigen ist dabei der Kommunikationszusammenhang der Souveränität: Poetische 
Kunstfertigkeiten sind »princes over all«, weil sie Tugend hervorrufen und der gelehrte 
Dichter wie ein »monarch« über die Wissenschaften herrscht. Die Dichtung selbst ist 
»most princely« und »full of majesty and beauty«.114 

Von Vergil ausgehend führt Opitz in einer ähnlichen Denkbewegung in der Deut-
schen Poeterey für die gelehrte Dichtung die »hoheit des gueten namens«115 ins Feld, also 

112	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 411. Ausführlicher und gleichsam literaturgeschichtlich legitimiert 
erfolgt diese Verortung in der Widmung an Ludwig Fürst zu Anhalt-Köthen in Martin Opitz, 
Acht Bücher Deutscher Poematum, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. II/2, hrsg. von George 
Schulz-Behrend, Stuttgart 1979 (=  Bibliothek des literarischen Vereins, 301), S. 530–545. »Daß 
nun Ewre Fürstliche Gnade auch der Poesie die hohe Gnade vnd Ehre anthut/ folget sie dem 
rühmlichen Exempel oben erzehlter Potentaten so verstorben sind/ vnnd giebet selber ein gut 
Exempel denen die noch leben. | Die Vrsache aber/ warumb Ewre vnnd andere werthe Helden 
hierzu gleichsam von Natur gereitzet werden/ ist vornehmlich die Begiehr der Vnsterbligkeit/ 
welcher die edelsten Geister nachhengen/ vnnd jhnen den künfftigen Ruhm vnnd Namen als 
eine Belohnung jhrer Tugenden vnnd Tapfferkeit ohn Vnterlaß für Augen stellen. So legte Ale-
xander seinen Tolch vnnd den Homerus allzeit zusammen; ohne Zweiffel anzuzeigen/ daß seine 
ritterliche Thaten bald musten verschwiegen bleiben/ wann sie nicht durch sinnreiche Schrifften 
vnnd Zuthun der Poeten erhalten würden.« (Ebd., S. 543)

113	 Vgl. Opitz, Deutsche Poeterey, S. 339 f.
114	 Philip Sidney, Defence of Poesy, London 1595, S. 220 ff. Vgl. auch Joanna Craigwood, Sidney, 

Gentili, and the Poetics of Embassy, in: Robyn Adams / Rosanna Cox (Hrsg.), Diplomacy and 
Early Modern Culture, Basingstoke 2011, S. 82–100, hier S. 93.

115	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 412. Vgl. zur neuhumanistischen und neo-platonischen Tradition der 
Rede von der Dignität der Dichtkunst Hans-Georg Kemper: Platonismus im Barock. Martin Opitz’ 
Rede über die Dignität der Dichtkunst im »Buch von der Deutschen Poeterey« (Kap. I–IV), in: 



souver änität der dichtung

51

majestas und dignitas. Während nun einerseits die als älterer Gelehrtentopos etablierte 
Absetzung vom höfischen Diskurs zugunsten politischer und administrativer Praktiken 
aufgegeben wird, bemüht die Gelehrtenrepublik auf der anderen Seite die Souveränität 
der nationalsprachlichen Literatur, die Übertragung einer politisch-rechtlichen Fiktion in 
den Bereich der Poetik. Am deutlichsten kommt dieser Aspekt bei Martin Opitz in der 
Vorrede zu den Weltlichen Poemata (1628) zum Vorschein:116

Wir Deutschen/ wie wir zu dem Latein vnnd Griechischen/ nebenst den freyen Kün-
sten/ etwas später kommen sind/ vnnd doch alle andere Nationen an reichem Zuwachs 
der gelehrtesten Leute vberholet/ vnnd hinter uns gelassen haben/ also wollen wir von 
vnserer eigenen Poeterey ingleichen hoffen/ die/ vngeachtet der nunmehr langwirigen 
krige/ sich allbereit hin und wieder so sehr wittert vnd reget/ daß es scheinet/ wir 
werden auch dißfals frembden Völckern mit der Zeit das Vortheil ablauffen.117

Die Voraussetzung der nationalpoetologischen Subjektposition ist eine souveräne Litera-
turpolitik, die zuallererst aus einer Gleichrangigkeit der europäischen Literatursprachen 
resultiert, die sich in der gemeinsamen Verpflichtung auf die bzw. Abhängigkeit von den 
poetischen Formen und Regeln der Antike manifestiert. Opitz nennt mit Francesco Pet-
rarca und mit dem archetypischen höfischen Dichter Pierre de Ronsard zwei exponierte 
nationalsprachliche und nur im Rückgriff auf die antiken Überlieferungen denkbare 
Positionen der Renaissance.118 

Entsprechende literarische Praktiken, um sich im System der souveränen Literatur-
sprachen zu erproben, sind interpretatio (als Übersetzung) und imitatio auctorum bzw. 
veterum aus dem Lateinischen, Griechischen und Französischen in die höfisch-deutsche 
Literatursprache, ohne die die deutschsprachige Literatur des 17. und frühen 18. Jahrhun-
derts nicht zu denken ist.119 Opitz bekräftigt in der Deutschen Poeterey die Bedeutung des 
permanenten Übersetzens für die deutsche Dichtung, dass »wir vns zueweilen auß den 
Griechischen vnd Lateinischen Poeten etwas zue vbersetzen vornemen: dadurch denn die 

Olaf Hildebrand / Thomas Pittrif (Hrsg.), »...auf klassischem Boden begeistert«. Antike-Rezeptionen 
in der deutschen Literatur, Freiburg i. Br. 2004 (= Paradeigmata, 1), S. 37–66.

116	 Vgl. Garber, Martin Opitz, S. 165.
117	 Opitz, Acht Bücher Deutscher Poematum, S. 542.
118	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 358 f.: »Wiewol auch bey den Italienern erst Petrarcha die Poeterey in 

seiner Muttersprache getrieben hat/ vnnd nicht sehr vnlengst Ronsardus; von deme gesaget wird/ 
das er/ damit er sein Frantzösisches desto besser außwürgen köndte/ mit der Griechen schrifften 
gantzer zwölff jahr sich vberworffen habe; als von welchen die Poeterey jhre meiste Kunst/ art vnd 
liebligkeit bekommen. Vnd muß ich nur bey hiesiger gelegenheit ohne schew dieses erinnern/ 
das ich es für eine verlorene arbeit halte/ im fall sich jemand an vnsere deutsche Poeterey machen 
wollte/ der/ nebenst dem das er ein Poete von natur sein muß/ in den griechischen vnd Lateini-
schen büchern nicht wol durchtrieben ist/ vnd von jhnen den rechten grieff erlernet hat; das auch 
alle die lehren/ welche sonsten zue der Poesie erfodert werden […].«

119	 Zu der in der humanistischen Bildung der Frühen Neuzeit durch Melanchthon beförderten imitatio 
auctorum vgl. Andreas Stegmann: Die Imitatio auctorum im Bildungswesen der Frühen Neuzeit, 
in: Winfried Böttler (Hrsg.): Paul Gerhardt: Erinnerung und Gegenwart. Beiträge zu Leben, Werk 
und Wirkung. Berlin 2006, S. 43–64. 



souver änität und mimesis

52

eigenschaft vnd glantz der wörter/ die menge der figuren/ vnd das vermögen auch der-
gleichen zue erfinden zue wege gebracht wird«.120 Voraussetzung der souveränen Setzung 
der deutschen Literatursprache und ihres poetischen Erfindungsvermögens ist ein Netz 
aus Vermittlungsfiguren. Es ist die Übersetzung, die mit der Argenis (1621) von Barclay 
und den Trojanerinnen von Seneca in den Großgattungen für Vorbilder sorgte, wobei 
sich »Qualifikation und Dignität der deutschen Sprache« in der Differenz der Übertra-
gung und Vermittlung überhaupt erst unter Beweis stellen konnten.121 

Das öffentliche Amt des Dichters – so ließe sich das self-fashioning des gelehrten Di
plomatendichters erweitern – ist nicht nur eines in den, sondern auch eines zwischen den 
verschiedenen Literatursprachen sowie »königlichen vnnd fürstlichen Zimmern«. Die Be-
deutung der literarischen majestas der Übersetzung streicht Opitz in der Vorrede zu den 
Trojanerinnen heraus. Vorangestellt sind der Vorrede die Bewertungen von Senecas Tra-
gödie durch Scaligers Sohn Joseph und Daniel Heinsius: Die Rede ist von einer »divina 
Tragoedia« und davon, dass Seneca »princeps omnium« sei.122 Vondel überliefert eine 
ähnliche Einschätzung Hugo Grotius’, der von einer »Regina tragoediarum« spricht.123 Als 
legitimer Repräsentant dieser literarischen Divinität und Majestät erscheint der gelehrte 
Übersetzer, wobei Opitz die Relation zwischen dichterischer Souveränität und gelehrter 
interpretatio unter Ausdehnung der Ständeklausel weiter befestigt, als er seine Vorrede 
zur Seneca-Übersetzung mit dem Hinweis beginnt, »Trawerspiele tichten« sei »vorzeiten 
Keyser/ Fürsten/ grosser Helden vnd Weltweise Leute thun gewesen«,124 wobei die dabei 
referierte Liste der Kaiser von Cäsar über Augustus bis zu Senecas Schüler Nero reicht.125 
Bei Julius Caesar Scaliger konnte Opitz lesen, dass die griechischen von den römischen 
Tragödien zu unterscheiden seien, dass aber die Tragödien Senecas an majestas der griechi-
schen Tragödie gleichzustellen seien.126 Der Aspekt der generisch-rhetorischen Royalität 

120	 Opitz, Buch von der Deutschen Poeterey, S. 409 f. Stegmanns Liste müssen das Italienische und 
Spanische noch hinzugefügt werden. Vgl. dazu auch Wilhelm Kühlmann, Education in Early 
Modern Germany, in: Max Reinhart (Hrsg.), Early Modern German Literature 1350–1700, 
Rochester / Woodbridge 2007, S. 137–187. 

121	 Vgl. Garber, Martin Opitz, S. 165.
122	 Martin Opitz, Gelehrter Leute Zeugniß von den Trojanerinnen, in: ders., Weltliche Poemata 

1644. Erster Teil, unter Mitwirkung von Christine Eisner, hrsg. von Erich Trunz, Tübingen 1967, 
S. 319. Vgl. auch Hans-Jürgen Schings, Seneca-Rezeption und Theorie der Tragödie. Martin Opitz’ 
Vorrede zu den Trojanerinnen [1974], in: ders., Gesammelte Aufsätze. Als Festgabe zum 80. Ge-
burtstag, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 133–150.

123	 Zit. nach Bernhard Asmuth, Die niederländische Literatur, in: Eckard Lefevre (Hrsg.), Der 
Einfluß Senecas auf das europäische Drama, Darmstadt 1978, S. 235–275, hier S. 246.

124	 Martin Opitz, Senecae Trojanerinnen. Deutsch übersetzet/ vnd mit leichter Auslegung erkleret, 
in: ders., Gesammelte Werke, Bd. II/2, Stuttgart 1979 (= Bibliothek des literarischen Vereins in 
Stuttgart, 301), S. 429 (»An den Leser«).

125	 Allerdings dient ihm Cäsar an anderer Stelle als wenig ruhmreiche Referenz, Opitz, Deutsche 
Poeterey, S. 348: »Doch muß ich gleichwol bekennen/ das auch an verachtung der Poeterey die 
jenigen nicht wenig schuldt tragen/ welche ohn allen danck Poeten sein wollen/ vnd noch eines 
theils zum vberfluß/ ebener massen wie Julius Cesar seine kahle glitze/ sie jhre vnwissenheit vnter 
dem Lorbeerkrantze verdecken.«

126	 Vgl. Iulius Caesar Scaliger, Poetices libri septem / Sieben Bücher über die Dichtkunst, Bd. 5, hrsg. 
und übers. von Gregor Vogt-Spira und Luc Deitz, Stuttgart / Bad Cannstatt 2003, S. 274 (VI, 6): 



souver änität der dichtung

53

für die Übersetzung lässt sich mit Blick auf Barclays Argenis weiterführen, handelt es 
sich dabei doch um den politischen Schlüsselroman des 17. Jahrhunderts, der nicht nur 
Ludwig XIII. gewidmet ist, sondern im europäischen Rahmen schlicht als Legitimierung 
der absoluten Monarchie gelesen wurde.127

Ausgehend von der Darstellung der zumindest temporären konfessionspolitischen Al
lianz zwischen dem anglikanischen England und der calvinistischen Pfalz durch die Hei-
rat des späteren Winterkönigs Friedrich mit Elisabeth, Tochter von Jakob I., 1613 liest Jane 
O. Newman auch Martin Opitz’ Deutsche Poeterey als »poetics of alliance«. Ebenso wie die 
historische Inszenierung der Allianz fungiere die Poetik als symbolische Aktualisierung 
und Fortschreibung eines größeren ideologischen Subtexts, dem im krisengeschüttelten 
Europa der Frühen Neuzeit die zentrale Bedeutung zukomme: Allianz wird darin als his-
torisch spezifische Anordnung von Interdependenz und Autonomie verständlich.128 Im 
Vordergrund steht also nicht eine poetologische Reaktion des maßgeblich in Heidelberg 
sozialisierten Gelehrten auf die realpolitische Ohnmacht der vermeintlichen Allianz für 
die protestantische Sache nach der Flucht Friedrichs und Elisabeths ins Exil nach Den 
Haag und der Eroberung der Pfalz, sondern »the self-conscious use of another form of 
alliance, namely poetic imitatio, to force the structures of dependence to serve the local 
cause«.129 Dabei deckt Newman auch ein ganzes Netz aus poetologischen Referenzen und 
Abhängigkeiten von Ronsard über Scaliger und andere auf, das Opitz unabhängig vom 
Topos der Antike-imitatio zur Hervorbringung der eigenen Autonomie heranzieht – und 
das im Vergleich letztlich erfolgreicher sein sollte als die kurpfälzische Politik.130 Opitz 
war seit der Heidelberger Zeit mit den Schriften Hotmans und Grotius’ vertraut; die 
von Newman aufgerufene Dialektik von übergeordnetem System und regionaler Sou-
veränität, die das Buch von der Deutschen Poeterey kennzeichnet, erhält in der späthu-
manistischen Gelehrtendiplomatie ihr reflexives Zentrum. Aus diesem Selbstverständnis 
heraus wären zum einen auch die Breslauer Widmung und die damit verbundene Bewer-
bungsgeste zu verstehen, zum anderen Opitz’ erstes gemäß Nationalpoetik repräsentatives 
Übersetzungsprojekt, Senecas Trojanerinnen (1625), das der Repräsentation der antiken 
dichterischen Souveränität verpflichtet ist. 

Im postwestfälischen Zusammenhang lässt sich diese Dialektik von Abhängigkeit und 
Souveränität auch an Conrad von Hövelns Candorins Vollkommener Teutsche Gesandte 
(1679) ablesen. Mit Opitz ähnlichen rhetorischen Mitteln legitimiert Höveln darin seine 
erste deutschsprachige Theorie der Gesandtschaft, die durch die im Sprechakt perfor-

»Quattuor supersunt maximi poetae (nam Silium his annumerare sane religio est) quorum Seneca 
seorsum suas tuetur partes, quem nullo Graecorum maiestate inferiorem existimo, cultu vero ac 
nitore etiam Euripide maiorem.« Dazu auch Schings, Seneca-Rezeption, S. 137. An diesem Urteil 
sollte sich der Streit zwischen Lipsius und Joseph Justus Scaliger entzünden. 

127	 Vgl. Gotthardt Frühsorge, Der politische Körper. Zum Begriff des Politischen im 17. Jahrhundert 
und in den Romanen Christian Weises, Stuttgart 1974, S. 17.

128	 Vgl. Jane O. Newman, Marriages of Convenience: Patterns of Alliance in Heidelberg Politics and 
Opitz’s Poetics, in: MLN 100 (1985), Heft 3, S. 537–576.

129	 Ebd., S. 540 f.
130	 Vgl. ebd., S. 573 ff.



souver änität und mimesis

54

mierte Souveränität des Entsenders über die Legitimierungs- und Übersetzungstopoi der 
deutschsprachigen Gelehrtendichtung hinausgeht:

Unser gegenwärtiger in⸗ und mit Teutscher Tracht durch meine Feder außgeschickter 
Gesandte benimmt keinem Außländischen an Hoheit herligkeit und Würde das ge-
ringste/ besondern erläutert und vermehret vielmehr frembder Ansehnligkeit: indessen 
kann meiner mir angebornen Japhetisch-Teutschen Muttersprache ich gleichwol auch 
nicht ihrer Zungen Erbe-Recht verschmähen/ verwerffen und frembd-entlehnetes die-
ser fürziehen.131 

Der Gesandte wird »mit Teutscher Tracht durch die Feder« ausgeschickt; das mediale 
Spiel lässt hier eine Ambivalenz zu zwischen der deutschsprachigen (auf Schottelius’ 
Sprachgeschichte verweisende132) Gesandtentheorie und der zunehmenden Bedeutung von 
deutschen Fürsten und Federn ausgeschickter Gesandter. Zudem wohnt diesem Einsatz des 
deutschen Gesandten die Utopie der Repräsentation eines deutschen Souveränitätsbereichs 
inne, die sich eben auch im deutschen Sprechen über Gesandtschaft von »Franzschen 
Minen«133 absetzt.

Gleichzeitig verweist der Autor, der »niemals in so hoch⸗herzlichem Wercke sich ge-
brauchen lassen/ und wol nimmer darzu gelangen wird«,134 auf seine reichen Erfahrungen 
mit »denen fürtrefflichen Gesandten/ Residenten/ Deputirten/ Agenten/ Commissarien/ 
u. a.m.« sowie auf »hierneben manches gutes gedrucktes Buch und Schrift«.135 Hövelns 
diplomatische Referenzliste spiegelt die Welt des »Teutschen Gesandten« innerhalb und 
außerhalb des Reichs (streng nach zeremonieller Rangfolge genannt) wider: die päpst
liche Eminenz Kardinal Chigi, der kaiserliche Freiherr von Plettenberg, der spanische 
Gesandte de Rebolledo, der portugiesische Gesandte Antonio de Silva die französischen 
Ambassadeure Davantcourt und Chanut, die schwedischen Gesandten Salvius, Erskein, 
Mörner, Sparre und Möller, die dänischen Gesandten Ponz, Sehested, Reinkingk, der 
polnische Gesandte Radziewski, der russische Gesandte Nassokin, die braunschweig-
lüneburgischen Abgesandten Schrader, Schwarzkopf, Köler und Kamman.136 

131	 Höveln, Teutsche Gesandte, fol. VIIIr-VIIIv. Höveln spielt die Übertragung von Werk und Ge-
sandtschaft, Autor und Souverän mit einer Grußadresse an die zukünftigen Kritiker konsequent 
zu Ende: »Ingedenck nun/ daß wer einen Gesandten beleidiget/ derselbe wider die Majestät ein 
verbrechen begehet: als habe so viel weniger Befahrung oder Scheu diese Buch⸗Gesandtschafft 
(alß die solchen an⸗ und zugeschrieben worden/ so da alß Gött⸗ und weltliche Reichs⸗pfleger 
selbige schon in guter Sicherheit und Freyheit halten werden) in die weite Welt vor dieses mahl 
außzusteuren und zu verschicken.« (Ebd., fol. Xr)

132	 Zu den keltischen und »japhetischen« Sprachen vgl. Justus Georg Schottelius, Ausführliche 
Arbeit von der Teutschen Haubt-Sprache, Braunschweig 1663, S. 151 f.

133	 So ein Gedicht des Autors in Candorins Deutscher Zimber Swan Darin Des Hochlöbl: ädelen 
Swan⸗Ordens Anfang/ Zunämen/ Bewandnis/ Gebräuche/ Satzungen/ Ordensgesätze/ samt der 
Hoch⸗ansähel: Gesellschafter Ordens⸗Namen entworfen, Lübeck 1667, S. 201.

134	 Höveln, Teutsche Gesandte, fol. VIv.
135	 Ebd., fol. VIIIr. Höveln liefert die entsprechende Bibliografie auf S. 14 nach.
136	 Vgl. ebd., fol. VIIr–VIIv.



souver änität der dichtung

55

Mit Dietrich Reinkingk, der zu Beginn des Dreißigjährigen Krieges in der Reichs-
publizistik als Vertreter einer kaiserlichen Position hervorgetreten war, wird auch jener 
Politiker und Diplomat genannt, in dessen Entourage Höveln zuerst als Page, später als 
Secretarius an verschiedenen Ambassaden teilnahm. Höveln gibt im Teutschen Gesandten 
an, viele der genannten Gesandten als Reinkingks Sekretär in Münster und Osnabrück 
sowie im Dienst des schwedischen Residenten in Hamburg kennengelernt zu haben.137 
Der gelehrte Dichter des hamburgischen Elbschwanenordens, dem das Werk auch in der 
Vorrede zugeordnet wird, versucht demgemäß eine Lücke zu schließen. Die erste deutsch-
sprachige Gesandtentheorie ist nicht nur der zunehmenden Bedeutung von fürstlichen 
Gesandtschaften nach 1648 geschuldet, sondern auch dem administrativen, insbesondere 
bürgerlichen Personal in der zweiten Reihe dieser Ambassaden. Insofern korrespondiert 
Hövelns Gesandtentheorie auch mit den für die bürokratische Praxis der absolutistischen 
Verwaltungen bedeutenden rhetorischen Lehrbüchern und Briefstellern, einer Gattung, 
die dann um 1700 – mit den Wissensbeständen und Praktiken der Diplomatietheorie – 
schließlich in den zeremonialwissenschaftlichen Werken aufgehen wird.138

Gegenüber der internationalen Politik und den Außenbeziehungen des Reichs erscheint 
die innere Verfassung und Politik des Reichs selbst als kleine internationale und -konfes-
sionelle Bühne mit vielfältigen Außenbeziehungen. Auf dieser Bühne treten alle diplo-
matischen Repräsentationsformen auf, die Alberico Gentili in seiner richtungweisenden 
Schrift De legationibus libri tres (1585) klassifiziert hat: die gleichrangige Verhandlung zwi-
schen Souveränen, die Verhandlung ›abhängiger‹ Fürsten untereinander und die Verhand-
lung zwischen Souveränen und abhängigen Fürsten (in beide Sendungsrichtungen).139 
Nicht zuletzt die Friedenskongresse des 17. und 18.  Jahrhunderts sowie der Reichstag, 
der ab 1663 ›immerwährend‹ in Regensburg tagte, können als institutionelle Allegorie der 
steigenden Bedeutung der diplomatischen Kommunikation innerhalb des Reichs angese-
hen werden – letztlich auch als Beleg dafür, dass sich äußere und innere Reichsdiplomatie 
überlagern: Auf dem Reichstag hatten nach 1648 schwedische und französische Gesandte 
aufgrund der Westfälischen Friedensverträge als teilweise Reichsverfassung ihren fixen 
Platz. Diese unterschiedlichen Ebenen des diplomatischen Verkehrs, innerhalb und au-
ßerhalb des Reichs, bekräftigen Oestreichs Paradoxon von Anachronismus und Moderni-
tät in der Reichsverfassung. 

Für die deutschsprachige Literatur um und nach 1648 gelten – das zeigen Opitz und Hö-
veln – alle drei, insbesondere die beiden letzten bei Gentili genannten Szenarien der Diplo-
matie. Die beschriebene Dialektik von Abhängigkeit und Autonomie im Kontext der Sou-
veränitätsdebatten hat Auswirkungen auf die kulturelle Praxis. Im Unterschied zu Sidneys 

137	 Zur Teilnahme an den Westfälischen Friedenskongressen Höveln, Teutsche Gesandte, S. 17. Vgl. 
auch Vello Helk, Conrad von Höveln. Ein deutscher Barockdichter in Dänemark, in: Daphnis. 
Zeitschrift für mittlere deutsche Literatur 4 (1975), Heft 2, S. 144–171, hier S. 150.

138	 Vgl. Anonym, Ceremoniale Brandenburgicum (1699); Zacharias Zwantzig, Theatrum Praeceden-
tiae (1706); Johann Christian Lünig, Theatrum Ceremoniale 1719 /20; Julius Bernhard von Rohr, 
Ceremoniel⸗Wissenschaft der Privat⸗Personen (1728) und ders., Ceremoniel⸗Wissenschaft der 
großen Herren (1729). Vgl. dazu Kap. V/2 und 3.

139	 Vgl. Gentili, De legationibus, S. 9–12.



souver änität und mimesis

56

souveräner Literatursprache im Kontext des englischen nation building ist demgemäß auch 
die Souveränität der deutschen Literatursprache, wie sie Opitz in der Deutschen Poeterey 
postuliert, ›doppelt‹ zu lesen: als internationaler Zusammenhang souveräner Literaturspra-
chen sowie als poetologische Diplomatie innerhalb des Reiches. Ebenso wie in der Politik 
rücken dann für die Poetik nicht nur Krieg, Antagonismus und Konfessionspolemik,140 
sondern auch (mediale, nicht ethische) Vermittlungen zwischen all diesen Beziehungen ins 
Zentrum. 

3. Hermes / Merkur und die verkörperte Botschaft

Ein berühmtes Flugblatt aus dem Kontext des Westfälischen Friedens ist der aus Münster 
kommende »Freud- und Friedensbringende Postreuter« (Abb. 1). Die Friedenspost des 
Kupferstichs wird allegorisch am linken oberen Rand von einem Friedensengel begleitet, 
der die »Fama« übers Land posaunt, während am oberen Rand der rechten Seite der Göt-
terbote einen Briefumschlag mit dem lateinischen Schriftzug »Pax« bringt. Merkur tritt in 
dieser Konfiguration nicht allein als Götterbote auf, wie ihn Vergil in der frühneuzeitlich 
bekanntesten Darstellung Merkurs als Gesandten Jupiters in der Aeneis apostrophiert, son-
dern figuriert selbst als göttliche Personifikation der Rede, Botschaft und Diplomatie.141 
Bereits Homer beschreibt den griechischen Vorläufer des römischen Merkur im »Hymnus 
auf Hermes« als »hurtigen Boten der Götter«,142 der »mit sämtlichen Menschen und Göt-
tern Gemeinschaft«143 pflegt; ähnlich im »Hermes« des hellenistischen Gelehrten Eratos-
thenes, den Martin Opitz in der Deutschen Poeterey als Beleg für philosophisches Wissen 
und Erfahrung der Dichtung nennt.144 In Plautus’ Amphitruo stellt sich Merkur im Prolog 
selbst als Meister der Botschaft vor – »nam vos quidem id iam scitis concessum et datum 
| mi esse ab dis aliis, nuntiis praesim et lucro […]«145 –, wenngleich er in den komischen 
Verstrickungen des Stücks vor allem als Schauspieler und Verstellungskünstler erscheint.

In den Darstellungen des Westfälischen Friedens dient die antike Bildtradition, die 
die Diplomaten nicht nur Hermes / Merkur, sondern darüber hinaus auch Odysseus 
und den Herolden der römischen Republik zuordnet, als Verweis auf eine (zunehmend 
professionalisierte) Gruppe an Gesandten und ihre friedensbringenden Praktiken.146 So 

140	 Vgl. Kaminiski, Ex Bello Ars, S. 16–52. Zur schlesischen »Oppositionsliteratur« auch Anne Wag-
niart, Das Projekt einer deutschsprachigen Kaiserliteratur im Schlesien des 17. Jahrhunderts, in: 
Études Germaniques 65 (2010), Heft 2, S. 163–180.

141	 Vgl. Harold Nicolson, Diplomacy, London 1964, S. 6.
142	 Homer, Homerische Hymnen, hrsg. und übers. von Anton Weiher, Berlin / Boston 2014, S. 63.
143	 Gerhard Radke, Mercurius, in: Konrat Ziegler/Walter Sontheimer (Hrsg.), Der Kleine Pauly. 

Lexikon der Antike, Bd. 3, Stuttgart 1974, Sp. 1229 f.
144	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 348.
145	 Plautus, Amphitruo. Lateinisch / Deutsch, übers. und hrsg. von Jürgen Blänsdorf, Stuttgart 2015, 

S. 8 (Prolog, 11 f.): »ihr wißt, die andren Götter gaben mir | die Sparten Botenwesen und Finanz«.
146	 Vgl. Matthew S. Anderson, The Rise of Modern Diplomacy 1450–1919, London / New York 1993, 

S. 12.



hermes / merkur und die verkörperte botschaft

57

überschreiben die Bilder der Friedenspost im 17. Jahrhundert auch die »horrida iussa«147 
Jupiters, die der Götterbote bei Vergil überbringt (und die schließlich auch zum Selbst-
mord Didos führen). Als Bote der strengen Mahnung an Aeneas, seine Sendung nicht 
zu vergessen, ist Merkur in den späthumanistischen Dido-Tragödien des ausgehenden 
16. Jahrhunderts zu finden, etwa bei Nicodemus Frischlin.148 

Mit der Botschaft ist jedoch nur eine von vielen göttlichen Schirmherrschaften be-
zeichnet: Hermes / Merkur tritt als Gott der Fruchtbarkeit, der Wege und Wegeröffnun-
gen sowie der Reisenden, der Herden und Weiden, der Gymnastik und Rede sowie der 
Kaufleute und sogar der Diebe auf. Rede und Gesang sichern ihm überhaupt erst einen 
Platz im Olymp.149 Hinzu kommt seine Funktion als »Geleitsmann«,150 der auch »Voll-
macht als Bote zum Hades«151 hat und die Toten in die Unterwelt (und mitunter wie 
im Fall von Persephone in umgekehrter Richtung aus dem Schattenreich zurück in die 
Welt der Lebenden) führt, wobei ihn die Hadeskappe verbirgt. Es zeigt sich, dass seine 

147	 Zu Merkur bei Vergil, Aeneis, Buch IV, 376: »[…] nunc augur Apollo,/nunc Lyciae sortes, nunc 
et Iove missus ab ipso/interpres divum fert horrida iussa per auras.« (Erst ist’s der Seher Apollo, 
dann sein lycisches Orakel, jetzt bringt sogar der Götterbote, von Iuppiter selbst gesandt, schreck-
liche Befehle durch die Lüfte.)

148	 Nicodemus Frischlin, Dido: Tragoedia Nova, Tübingen 1581.
149	 Homer, Homerische Hymnen, S. 86 f.
150	 Ebd., S. 89.
151	 Ebd., S. 93.

Abb. 1: Neuer Auß Münster […] abgefertigter Freud⸗ und Friedenbringender Postreuter (1648)



souver änität und mimesis

58

verschiedenen Zuständigkeiten insbesondere durch Figurationen des Transfers und der 
Repräsentation geeint werden: Hermes avanciert also zu einem universalen »Grenzgän-
ger«, zwischen den Göttern und den Menschen, zwischen Jenseits und Diesseits, (als 
Wächter) zwischen Innen und Außen, zwischen Philosophie und Magie, zwischen den 
Teilnehmern eines Gesprächs, zwischen Geschäftspartnern – und natürlich zwischen den 
Machtblöcken und Souveränen.152 

Ein Stich des Nürnberger Stadtmalers und Dürer-Gesellen Georg Pencz aus dem 
16. Jahrhundert (Abb. 2) zeigt den Götterboten im doppelten Zwischenraum: Einerseits 
eröffnet die Figur eine Verbindung zwischen Himmel und Göttern (rechts oben) mit der 
irdischen Welt (Hof / Stadt, links unten), andererseits bezeugen der nach links geneigte 
Hermesstab (Caduceus) sowie der nach rechts blickende Kopf Merkurs die horizontale 
Verbindung, die durch die szenische Kreuzstellung der Beine sowie den spiegelverkehrten 
Buchstaben ›S‹ am oberen Bildrand wiederholt wird.

Auch in den Friedensallegorien, die nach 1648 verbreitet wurden, erhält der Gott der 
Diplomatie seinen Auftritt, etwa in Bildkompositionen wie Pieter de Jodes nach Abraham 
van Diepenbeeck gestaltetem Titelkupfer Pacificatores orbis Christiani, das einer Mappe 
mit den Gesandtenporträts der Friedensverhandlungen vorangestellt wurde (Abb. 3). Aller-
dings spart das Titelkupfer nicht nur die Diplomaten und ihre Praxis aus, sondern evoziert 
durch die zentrale Position der europäischen Friedens- und Glückseligkeitsallegorie,153 zu 
deren Fuß nicht nur explizit an Merkur, sondern auch an die pax Augusta erinnert wird, 
»ein wiederhergestelltes Friedensreich der Christenheit, in dem wieder Gerechtigkeit, 
Kunst und Wissenschaft möglich sind«. Das ist zunächst nicht die Welt der Diplomatie, 
»in der die Gesandten eine Staatenordnung konstituiert hätten«, sondern rückt den durch 
sie hergestellten zwischenstaatlichen Frieden zugunsten des einfigurigen Universalfriedens 
in den Hintergrund.154

152	 Vgl. Florian Ebeling, Das Geheimnis des Hermes Trismegistos. Geschichte des Hermetismus, 
München 2005, S. 20 f. und Costas M. Constantinou, On the Way to Diplomacy, London /  
Minneapolis 2007 (= Borderline, 7), S. 150 f.

153	 Allerdings ist die allegorische Zuordnung der Personifikation nicht gänzlich geklärt. Zwar sprechen 
Burkhardt, Bildkultur des Staatensystems, S. 91 ff. und der von Bußmann / Schilling herausgegebene 
dreibändige Ausstellungskatalog zu 1648 (Klaus Bußmann / Heinz Schilling [Hrsg.]: 1648. Krieg und 
Frieden in Europa, 3 Bde, Münster 1998) sowie Klaus Bußmann / Elke Anna Werner (Hrsg.): Eu-
ropa im 17. Jahrhundert. Ein politischer Mythos und seine Bilder, Stuttgart 2004 (darin insbeson-
dere Hans-Martin Kaulbach, Europa in den Friedensallegorien des 16.-18. Jahrhunderts, S. 53–78) 
von einer Friedensallegorie. In der Beschreibung des British Museum wird das »Pacificatores«-
Kupfer dagegen klar als Europa-Allegorie  identifiziert (vgl. British Museum, Collection online. 
Pacificatores orbis christiani, sive icones principum, ducum, et legatorum/ Pronkbeelden der 
Vorsten, en Vredehandelaars, https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1873-0510-3638 
(zuletzt 24. 3. 2023). Zum Zusammenhang von christlichem Frieden und Europa-Allegorie im 
17. Jahrhundert vgl. auch Wolfgang Schmale, Geschichte und Zukunft der Europäischen Identität, 
Stuttgart 2008, insbes. Kap. 6. So weist die Erdteil-Allegorie Jan van Kessels u. a. das Füllhorn und 
artes-Objekte wie Globus, Bücher etc. als typische Europa-Attribute aus.

154	 Vgl. Burkhardt, Bildkultur des Staatensystems, S. 91 f. und Kaulbach, Europa, S. 472.

https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1873-0510-3638


hermes / merkur und die verkörperte botschaft

59

Abb. 2: Meister I. B. (= Georg Pencz): Mercurius  (1528)



souver änität und mimesis

60

Gleichzeitig unterstreicht Hermes / Merkur als Genius (neben der zweiten engelhaften 
Allegorie des Überflusses)155 mit Caduceus die ›Machbarkeit‹ des Friedens. Der auf die 
Bedeutung der Botschaft und Übertragung verweisende Hermesstab findet sich in der im 
Zentrum stehenden Personifikation eines christlich-europäischen glückseligen Friedens 
und am linken Rand des Stichs, wo er vor allen anderen Insignien der Freien Künste 
rangiert, wiederholt. Diese Position betont auch der Titel, der die Gesandten und Unter-
händler des ersten europäischen Friedenskongresses als »Pacificatores«156 bezeichnet: Frie-
densmacher- und erhalter.157 Damit sind nun nicht mehr die Herrschaftspersönlichkeiten 
und Souveräne gemeint, sondern diejenigen Personen, die als Bevollmächtigte verhandeln 
und als Ambassadeure ihre abwesenden Souveräne repräsentieren.158 (Abb. 3)

Hermes / Merkur verweist auf die Bedeutung der modernen Diplomatie für die Ord-
nung des Reiches und Europas. Dabei greift die allegorische Bildsprache des Barock 
den antiken Götterboten sowohl als hierarchisch-vertikale Transferfigur, etwa zwischen 
Götter- und Menschenwelt,159 als auch als horizontale Übertragungsfigur zwischen 
den Parteien auf. Die vertikale Inszenierung des Götterboten verweist nicht nur auf die 
Eindimensionalität der universal anmutenden »pax christiana«/»pax Augusta«.160 Der 
Ikonografie ist auch die reziproke und multilaterale Komplexität der modernen Diplo-
matie horizontal eingeschrieben. So lassen sich mithilfe Merkurs im Kontext der Sou-
veränität zwei Bereiche der frühneuzeitlichen Diplomatie differenzieren: Der vertikale 
Botschaftszusammenhang ruft nicht nur die Frage der Kommunikation von oben nach 
unten auf, sondern auch die hinter der Repräsentation liegende Frage der Delegation. 
Diese Übertragung ist dann als Voraussetzung der horizontalen Kommunikation zwi-
schen den Souveränen anzusehen. Auf der einen Seite figuriert Merkur als Götterbote 
die Autorität der Sendung bzw. Sichtbarkeit der repräsentierten Souveränität, auf der 
anderen Seite als Gott der Botschafter die rhetorische, politische und rechtliche Kommu-
nikation zwischen den Polen. Beide Seiten finden sich in Conrad von Hövelns eingangs 

155	 Damit wird möglicherweise auf Amaltheia angespielt, die durch ein abgebrochenes Horn (manch-
mal tatsächlich als Ziege dargestellt) gekennzeichnete Allegorie des Überflusses. Amaltheia und 
Hermes gelten als Eltern des Hirtengottes Pan. 

156	 Vgl. dazu das Titelkupfer der gleichnamigen von Pieter van der Slaart in Rotterdam 1696 herausge-
gebenen Sammlung mit Gesandtenporträts: »Pacificatores orbis christiani, sive icones principum, 
ducum, et legatorum«.

157	 Vgl. Volker Arnke, Akteur*innen der Friedensstiftung und -wahrung, in: Irene Dingel u. a. 
(Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern 
Europe, Berlin / Boston 2021, S. 511–527.

158	 Nicht minder wirkungsvoll findet sich der Auftritt Merkurs auf dem Frontispiz der mehrbän-
digen Aktensammlung und Dokumentation des Westfälischen Friedens, Acta Pacis Westphalicae 
Publica (1734). Hier wird Merkur gleich in mehrere Genien aufgefächert. Zur genauen Beschrei-
bung und allegorischen Aufschlüsselung des »General-Kupffer-Titel-Blatts« vgl. Tobias Nanz, 
Grenzverkehr. Eine Mediengeschichte der Diplomatie, Zürich 2010, S. 7 ff.

159	 Vgl. dazu auch die Illustration Merkurs in Sebastian Brants Ausgabe von Vergils Aeneis: Publius 
Vergilius Maro, Publij Virgilij Maronis Opera, hrsg. von Sebastian Brant, Straßburg 1502, CCX–
II.

160	 Zu pax christiana und res publica christiana vgl. Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 73 f. Dabei 
insbesondere die neue, gegen den Sultan gerichtete Bedeutung der europäischen Mächteeinheit 
ohne die verloren gegangene Hoheit des Papstes.



hermes / merkur und die verkörperte botschaft

61

Abb. 3: Pieter de Jode nach Abraham van Diepenbeeck: Pacificatores Orbis Christiani (1696)



souver änität und mimesis

62

aufgerufener Gesandtschaftstaxonomie realisiert, die vom nuncius über den interpres bis 
zum Kurier im Zeichen Merkurs erfolgt.

Als Personifikation der Mediation und der Westfälischen Verhandlungspraktiken wird 
Hermes/Merkur im Ballet de la paix in Szene gesetzt, das 1645 während des Friedenskon-
gresses in Münster von Mitgliedern der französischen Delegation aufgeführt wurde. Eine 
der 14 Szenen ist allein Merkur gewidmet. In der dramatisierten Textbuchfassung werden 
ihm zusätzlich folgende Zeilen in den Mund gelegt:

Aux Traittez, aux sermens, aux contracts ie preside
Des plus grands differens je suis Mediateur,
Vous n’aurés point de Paix si ie n’en suis l’auteur;
Ie suis son Courrier & son Guide.161

Unter den Zusehern war auch der französische Gelehrte Théodore Godefroy, seit 1644 
Teil der französischen Delegation und Verfasser des Ceremoniel francais. Godefroy, der 
uns bereits als Briefpartner Martin Opitz’ und Teil des Pariser Gelehrten-Diplomaten-
netzwerks untergekommen ist, gibt einen Bericht über die choreografische Praxis des 
Balletts: Während das sechste Bild die personifizierten Herrschaftsbereiche Frankreich, 
Deutschland, Spanien und Italien zunächst harmonisch tanzen lässt, endet diese Harmo-
nie durch die die Verbindung zwischen den Personifikationen (zer-)störende Discordia. 
Auflösung erfährt diese Disharmonie in der Choreografie erst durch Merkur, der im 
Schlussbild des »grand Ballet«, so Godefroy, dazwischengeht, um die europäische Har-
monie wieder herzustellen, und gemeinsam mit den Töchtern des Friedens und den vier 
Nationen den großen Abschlussreigen vollzieht.162 

In der Zeit der großen Kriege erhält auch das merkurische Paradigma der Diplomatie 
eine Zuspitzung, die sich etwa im Frontispiz verschiedener Auflagen des vom belgischen 
Diplomaten Frederik van Marselaers verfassten Traktakbuchs über Gesandte und Ge-
sandtschaften spiegelt. Die zweite (1626) und vierte Auflage (1666) des in der Tradition 
von Hotmans Ambassadeur stehenden Legatus enthalten Varianten eines Titelkupfers, das 
Merkur an der Seite Minervas zeigt. Diese steht hier jedoch nicht nur für die Weisheit 
und Erkenntnis diplomatischer Praxis, sondern auch für die Kunst des Verteidigungskrie-
ges (im Gegensatz zum Angriffskrieg des Mars). Für die 1666er-Ausgabe von Marselaers 
Gesandtentheorie lieferte Cornelius Galle der Jüngere nach einer Zeichnung von Peter 
Paul Rubens das Frontispiz (Abb. 4), das den Krieg als Mittel zum Frieden darstellt.163 

161	 Anonym, Ballet de la paix. Dansé a Munster le 26. fevrier, Münster 1645, fol. A3r.
162	 Théodore Godefroys Brief aus Münster ist abgedruckt in Jürgen Grimm / Margaret M. McGowan, 

Ballets Danced in Munster: François Ogier, Dramatist, in: Dance Research 20 (2002), Heft 2, 
S. 27–37, hier S. 29 f. Dazu auch Helmut Lahrkamp, Französische Ballettaufführungen während 
des Friedenskongresses zu Münster (1645 und 1646), in: Joseph Prinz (Hrsg.), Ex officina literaria. 
Beiträge zur Geschichte des westfälischen Buchwesens, Münster 1968, S. 227–242, hier S. 236.

163	 Vgl. Ulrich Heinen, Rubens’ Bilddiplomatie im Krieg (1637 /1638), in: Jutta Nowosadtko/Matthias 
Rogg (Hrsg.), Mars und die Musen. Das Wechselspiel von Militär, Krieg und Kunst in der Frühen 
Neuzeit, Berlin 2008 (= Herrschaft und soziale Systeme in der Frühen Neuzeit, 5), S. 151–178. Der 
archetypische Künstlerdiplomat Rubens besaß die zweite Auflage des Legatus (1626).



hermes / merkur und die verkörperte botschaft

63

Eine bemerkenswerte Verbindung von Merkur und Minerva findet sich auf dem Titel-
kupfer der fünf Jahre nach Opitz’ Tod vom Frankfurter Verleger Thomas Matthias Götze 
herausgegebenen Auflage der Weltlichen Poemata (1644)164 (Abb. 5). Auch beim Werk des 
Kupferstechers Casper Merian – Schwager des Verlegers der Weltlichen Poemata und Sohn 
des berühmten Schweizer Kupferstechers Matthäus Merian, der u. a. als Illustrator des 
Theatrum Europæum Berühmtheit erlangte – meinen Merkur und Minverva nicht bloß 
Rede und Weisheit bzw. die Künste: Das Frontispiz lässt Merkur aus einer Wolke erschei-
nen; seine rechte Hand hält den Caduceus, die linke deutet auf Minvera, die den rechten 
Bildrand besetzt. Ihr gegenüber, auf der linken Seite des Titelmedaillons, ist Herkules 
platziert.165 In ihrem gemeinsamen mythologischen Kampf gegen den Kriegsgott Mars, 
der ein beliebtes Sujet der Barockmalerei darstellt, sind Herkules und Minerva 1644 wohl 
auch als Hinweis auf die bevorstehenden Westfälischen Friedensverhandlungen zu lesen. 
Zwar wird durch den Fingerzeig Merkurs die Beziehung zu Minerva hergestellt, als sein 
Pendant dient nun aber Fortuna, die mit ihren Attributen Kugel und Segel ein großes alle-
gorisches Spektrum referiert, das im Zusammenspiel mit Minerva, Merkur und Herkules 
jedoch eine deutliche politisch-diplomatische Konkretisierung erfährt. Werk und Leben 
des ›Vaters der deutschen Dichtung‹ werden hier postum nicht nur historisch-politisch 
eingerahmt, sondern offensiv in der Kriegs- und Friedensdiplomatie situiert. 

Mit dem Götterboten bzw. Botengott Hermes ist, wie Harold Nicolson anmerkt, 
für die moderne Diplomatie jedoch eine Bürde verbunden: »[T]he choice of this deity 
had an unfortunate effect upon the subsequent repute of the Diplomatic Service. […] 
Later diplomats have often regretted that someone less brilliant but more reliable was not 
chosen as their titular deity.«166 Woher kommt dieser schlechte Ruf, der sich schon in der 
Nennung der Diebe in der Liste von Hermes’ Zuständigkeitsbereichen ankündigt? Platon 
leitet im Kratylos die Potenz des Betrugs nicht etwa über die Fähigkeit her, unsichtbar zu 
werden, als vielmehr über den virtuosen Gebrauch der Rhetorik:

Auf alle Weise muß doch ›Hermes‹ etwas von der Rede bedeuten, denn daß er Dolmet-
scher ist und Bote, auch hinterlistig und betrügerisch in Reden und auf dem Markte 
Verkehr treibt, dieses ganze Geschäft beruht doch auf der Kraft der Rede. Wie wir nun 
auch schon vorher sagten, eirein ist der Gebrauch der Rede, und, was beim Homeros 

164	 Martin Opitz, Weltliche Poemata Zum Viertenmal vermehret vnd vbersehen heraus geben, Frank-
furt a. M. 1644. Vgl. zur Druckgeschichte Garber, Reformator und Aufklärer, S. 727–777.

165	 Von Georg Wittkowskis Kommentar zu den Varianten der Opitz-Drucke stammt die Beschrei-
bung der Herkules-Figur als »wilder Mann« (Georg Wittkowski, Einleitung, in: Martin Opitz, 
Teutsche Poemata. Abdruck der Ausgabe von 1624 mit den Varianten der Einzeldrucke und den 
späteren Ausgaben, hrsg. von G. W., Halle 1902, S. XXII), die von Wilfried Barner (Die gezähmte 
Fortuna. Stoizistische Modelle nach 1600, in: Walter Haug / Burghart Wachinger [Hrsg.], For-
tuna, Tübingen 1995 [= Fortuna vitrea, 15], S. 311–343, hier S. 335) und Klaus Garber (Reformator 
und Aufklärer, S. 739) aufgegriffen wurde. Zu Herkules und Minerva jetzt auch: Claus Zittel, 
The Poetological Frontispiece in 17th-Century German Poetry, in: Gitta Bertram u. a. (Hrsg.), 
Gateways to the Book. Frontispieces and Title Pages in Early Modern Europe, Leiden / Boston 
2021, S. 150–232, hier S. 160.

166	 Nicolson, Diplomacy, S. 6 f.



souver änität und mimesis

64

so oft vorkommt, emesato bedeutet erfinden. Aus diesen beiden zusammen, befiehlt 
uns also der Namengeber gleichsam, den, welcher das Reden und die Rede erfunden 
hat, diesen Gott, ihr Leute, müßtet ihr doch billig Eiremes nennen. Nun aber, wie mir 
scheint, putzen wir den Namen aus und nennen in [sic] ›Hermes‹.167

Während rhetorische Vermittlung und Friede auf der einen Seite stehen – der Zusam-
menhang der Begriffe eirene (Friede) und eirein (Gebrauch der Rede, wörtl. sagen, reden, 
erzählen) geht bis in den Gleichklang –, verkörpert Hermes wie keine andere Figur der an-
tiken Mythologie List und Doppelzüngigkeit. Der Betrug (Diebstahl der Herde Apollos, 
Betrug des Zeus) ist also ständiger Begleiter der Zuständigkeitsbereiche des Dolmetschers 
und Boten Hermes, der Betrug gehört als mediale Signatur geradezu zur guten Botschaft, 
zu Übertragung und Vermittlung. Nicht zuletzt Plautus’ Tragikomödie Amphitruo über-
trägt diese Signatur des griechischen Hermes in den römischen Diskurs.

Auch dem medialen Transfer zwischen den Souveränen durch die Diplomaten sind 
Interpretation, Missbrauch und Subversion der Souveränität bereits eingeschrieben sowie 
Hermes in der Übermittlung der göttlich-souveränen Botschaft die göttliche Autorität 
unterwandert bzw. zumindest ›verunreinigt‹.168 Diese Ambivalenz zeigt sich nicht zuletzt 
in der figuralen Allegorie der Diplomatie im Kontext der frühen Traktatliteratur, gelten 
doch als höchste Boten (griech. angelos) die Engel, Übermittlungsagenten Gottes. Und 
jeder Engel kann zum Dämon werden: »Das Diabolische und das Angelische sind die 
beiden Seiten ein und derselben Funktion.«169 In der Verbindung und Übermittlung 
lauert also die Unterbrechung.

Es ist diese mediale und sozialfigurative Spannung, welche die Triftigkeit des göttlichen 
Boten (angelos/nuncius) und Übersetzers (hermeneus/interpres) gerade auch für komplexe 
wechselseitige und mitunter multilaterale Kommunikationssysteme wie jenes der Diplo-
matie in der Frühen Neuzeit verdeutlicht. Deshalb bietet sich Hermes / Merkur über die 
historische Bildtradition hinausgehend auch als analytische Leitfigur diplomatischer Hand-
lungen und Handlungszusammenhänge sowie der Ambassadeure als individuelle Akteure 
der Vermittlung an. Mit Sybille Krämers medientheoretischer Reflexion des Botenmodells 
rückt dabei das »Wahrnehmen« und »Wahrnehmbarmachen«170 von Transfer- und Vermitt-
lungsfunktionen der Diplomatie sowie die Auffächerung der daran beteiligten einzelnen 

167	 Platon, Kratylos, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 3, übers. von Friedrich Schleiermacher und 
Hieronymus und Friedrich Müller, hrsg. von Ursula Wolf, 37. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2013, 
S. 11–89, hier S. 47.

168	 Während Hermes in Homers Odyssee als Götterbote agiert, kommt diese Aufgabe – mitunter auch 
mit eigener gegen das Medium gerichteter politischer agency als Fürsprecherin des Achill – in der 
Ilias Iris zu. (Vgl. Homer, Ilias, übers. von Wolfgang Schadewaldt, 17. Aufl., Frankfurt a. M. 2014, 
S. 385, XXIII/290 ff.). Im Homerischen Hymnos kommt es zum Vergleich der beiden Götterboten, 
wobei Hermes Demeter zur Teilnahme an der Götterversammlung zu überzeugen vermag, Iris 
nicht.

169	 Debray, Einführung in die Mediologie, S. 142.
170	 Sybille Krämer, Medium, Bote, Übertragung. Eine kleine Metaphysik der Medialität, Berlin 2008, 

S. 19.



hermes / merkur und die verkörperte botschaft

65

Abb. 4: Cornelius Galle der Jüngere nach einer Zeichnung von Peter Paul Rubens,  
Frontispiz aus Frederik van Marselaer: Legatus (1666)



souver änität und mimesis

66

(sozialen, materiellen und performativen) Elemente in den Vordergrund. Fünf Dimensio-
nen sind für eine Medientheorie der Botschaft zu berücksichtigen:

Erstens ist die Manifestation von Distanz, Differenz und Heterogenität in den (hori-
zontalen) Vermittlungshandlungen festzuhalten; Hermes überbrückt Abstände und ver-
bindet Getrenntes, gewährleistet durch diese Funktion aber auch die Aufrechterhaltung 
der Differenzbedingungen. Dabei steht zunächst – und das ist für den Zusammenhang 
der Diplomatie des 17. und 18. Jahrhunderts nicht zu unterschätzen – nicht zwangsläufig 
eine gemeinsame Identität im Mittelpunkt, auch wenn diese daraus erwachsen kann. 
Anstelle der Auflösung der Differenz ermöglicht der Bote lediglich den »Umgang mit 
Differenz«.171 Eben darin erweist sich die Diplomatie als jene Instanz, welcher die Mode-
ration der beschriebenen Inversion des Westfälischen Friedens zukommt. 

Zweitens erinnert Hermes auf vertikaler und horizontaler Ebene an den Auftrag sei-
nes Auftritts, d. h. das Sprechen mit »fremder Stimme«. Damit ist die konkrete Mission 
gemeint: Der Bote – noch einmal sei an den Engel erinnert – ist nicht autonom, son-
dern heteronom, untersteht einem fremden Gesetz und ist von außen gesteuert. Dem-
entsprechend hebt Hermann Kirchner in seiner Definition des Legaten an: »Legatum 
esse personam, esse hominem, esse virum, esse eum, esse aliquem, qui alicujus Principis 
munus sustineat.«172 Derjenige, der den Auftrag des Fürsten auf sich nimmt, handelt als 
»Telekommunikation der Macht«.173 

Zum Dritten rückt mit dem Boten die Relation selbst als »Parasit« (Michel Serres) der 
Kommunikation ins Zentrum, eine »Figuration des Dritten«,174 die den Boten als »Kipp-
figur« verstehbar macht:

Gerade weil die Kommunizierenden füreinander unerreichbar sind, wird die Frage von 
Belang, ob der Bote seinen heteronomen Status und die darin angelegte Neutralität 
wahrt oder ob er sich doch als Souverän und Manipulator ›seiner‹ Nachrichten ›geriert‹, 
mithin weglässt, verzerrt oder erfindet. Denn als Figuration des Dritten ist das Medium 
immer auch Unterbrechung von etwas und somit eine Bruchstelle: Es kann eben auch 
Zwist stiften, Streit aussäen, Intrigen einfädeln, gegeneinander ausspielen, verraten und 
aufhetzen. Vermittlung trägt also ein symbolisch-diabolisches Doppelgesicht: Sie kann 
als sym-bolischer Akt (zusammen-werfend), aber auch als dia-bolischer Akt (auseinan-
der-dividierend [oder auch: durcheinander werfend, C. P.]) auftreten. Die diabolische 
Entgleisung ist der Dritten- und Botenfunktion als Option stets eingeschrieben.175

171	 Ebd., S. 262.
172	 Kirchner, Legatus, S. 3. Vgl. zu officium und munus legationis Dante Fedele, Naissance de la 

diplomatie moderne (XIIIe-XVIIe siècles). L’ambassadeur au croisement du droit, de l’ethique et 
de là politique, Zürich 2017, S. 83–119.

173	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 111 ff.
174	 Vgl. den Sammelband Eva Eßlinger u. a. (Hrsg.), Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaft

liches Paradigma, Berlin 2010.
175	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 115 f.



hermes / merkur und die verkörperte botschaft

67

Abb. 5: Casper Merian, Titelkupfer der vierten Ausgabe von Martin Opitz: Weltliche Poemata (1644)



souver änität und mimesis

68

So avanciert das Moment des potenziellen Betrugs und der diabolischen Entgleisung in 
Hermes’ Übertragungs- und Vermittlungshandlungen zu einer der zentralen Fragestellun-
gen der Medienreflexion des Boten. Diese verweist nicht nur auf die immer schon durch 
das Medium kontaminierte Botschaft, sondern auch auf den damit zusammenhängenden 
Spionageverdacht, wie er uns bei Opitz untergekommen und als diplomatische wie 
translatorische Konstante bis in die Gegenwart zu beobachten ist.176 Der Verdacht nimmt 
dabei Bezug eben nicht nur auf die konkrete Figuration und deren politische Komplexi-
tät, sondern bereits auch auf die Möglichkeitsbedingungen der medialen Praxis. 

Viertens ist damit die Frage der materiellen »Verkörperung« der Nachricht im und 
durch den Boten verbunden: »Dem Boten wird die Rede zu etwas ›Äußerlichem‹. In ihm 
kristallisiert sich die Aussage zum Aufgesagten, zur ›imitatio soni‹.«177 Imitatio und Mi-
mesis sind hier von besonderer Bedeutung: So gilt etwa der spätmittelalterliche Nuncius 
als »der über seine Grenzen hinaus verschobene Körper des Fürsten«,178 sein Vortragen 
der Botschaft ist zugleich auch »ein In-Erscheinung-Treten seines Auftraggebers«, eine 
»Art von profaner Epiphanie«.179 Diese Funktion des Boten korrespondiert mit der rheto-
rischen Sinnfigur der Ethopoiie (sermocinatio), bei welcher der Redner eine andere Person 
oder eine (Sache als) fiktionale Person (Prosopopoiie/personificatio) einführt und sie auf 
charakteristische Weise sprechen lässt.180 Gerade als Bestandteil der diplomatisch wech-
selseitigen Konfiguration, wie sie sich ab 1648 im Europa der politischen Konkurrenz 
und Gleichordnung von Souveränen prozesshaft etabliert, bezieht die Hermes-Frage der 
materiellen »Verkörperung« ihre besondere Aktualität.

Fünftens schließlich ist eine seiner wesentlichen Dimensionen die »Indifferenz des 
Boten gegenüber dem Gehalt seiner Botschaft«: »Der Bote nimmt die Mitte ein, und das 
heißt: Er ist nicht Partei. Die Neutralität der Mitte ist die Wurzel des Mittleramtes.«181

Mit Krämers Ausführungen lassen sich zunächst zwei Ebenen der diplomatischen 
Botschaft differenzieren. Einerseits tritt der Gesandte als Bestandteil eines medialen 
Komplexes auf, er fungiert als Kommunikationskanal dazwischen, als ein Dritter, der 
zwei Lager verbindet. Andererseits ist er eine archetypische Figur der Repräsentation 
eines Anderen. Am Ort der Repräsentation ersetzt sein Auftritt etwas, »das […] räumlich 
absent oder vielmehr ein anderes ist,« durch »ein Selbes dieses anderen«.182 Dieser Akt 

176	 Emily Apter hat ausgehend von der Funktionslogik des Boten auf den grundsätzlichen und bei-
derseitigen Verdacht gegen Dolmetscher an aktuellen Kriegsschauplätzen hingewiesen. Vgl. Emily 
Apter, Translation after 9 /11, in: Transit 2 (2005), Heft 1, S. 1–8.

177	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 117.
178	 Bernhard Siegert, Vögel, Engel und Gesandte. Alteuropas Übertragungsmedien, in: Horst Wenzel 

(Hrsg.), Gespräche  – Boten  – Briefe. Körpergedächtnis und Schriftgedächtnis im Mittelalter, 
Berlin 1997, S. 50.

179	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 117.
180	 Iulius Caesar Scaliger, Poetices libri septem / Sieben Bücher über die Dichtkunst, Bd. 2, hrsg., und 

übers. von Luc Deitz, Stuttgart / Bad Cannstatt 1994, S. 423 ff. (III, 47).
181	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 118.
182	 Marin, Porträt des Königs, S. 10.



hermes / merkur und die verkörperte botschaft

69

der Repräsentation gelingt allerdings nur dann, wenn dieses Andere auch »zur Schau« 
gestellt wird.183 

Vom Sichtbarmachen von Abwesenden ausgehend ist umso mehr zu fragen, wie prä-
sent und sichtbar die Figuren und Praktiken der Diplomatie selbst sein können. Bereits 
die Hermes-Kappe evoziert ein Spiel von Anwesenheit / Abwesenheit, Sichtbarkeit / Un-
sichtbarkeit, das beginnt, sobald der Bote auftritt. Verdacht und impliziter Betrug blei-
ben das Problem des Boten.184 Er kann eben nicht gänzlich in der Botschaft und der 
Verkörperung verschwinden wie Pheidippides am Areopag nach überbrachter Nachricht 
aus Marathon.185 In seinen drei Büchern De jure belli ac pacis (1625) bringt Grotius das 
Dilemma des diplomatischen Boten auf den Punkt: »Denn da die Meinungen des Ab
senders und des Empfängers der Gesandten meist verschieden und entgegengesetzt sind, 
so wird immer leicht etwas gefunden werden können, was den Schein des Vergehens 
auf den Gesandten wirft.« [Nam cum plerumque diversa, saepa & adversa consilia eo-
rum qui mittunt legatos, & qui accipiunt, vix est ut non semper aliquid in legatum dici 
possit, quod criminis accipiat speciem.]186 Das seit der Antike geltende »heilige Recht 
des Gesandten«, wie es Grotius rekapituliert, ist der Versuch, dieses Dilemma rund um 
Generalverdacht und diplomatische Delinquenz zu systematisieren: 

Denn man liest von der Heiligkeit der Gesandtschaften, von der Unverletzlichkeit 
der Gesandten, von den völkerrechtlichen Pflichten gegen sie; von dem göttlichen 
und menschlichen Recht; von dem unter den Völkern geheiligten Recht der Gesand-
ten; von den Bündnissen, welche den Völkern heilig seien; von dem menschlichen 
Bündnis; von der Heiligkeit der Person der Gesandten. Papinius stellt fest: ›Heilig ist 
durch die Jahrhunderte den Völkern dieser Name.‹ Cicero führt aus: ›Ich meine, daß 
das Recht der Gesandten sowohl durch den Schutz der Menschen gesichert, als durch 
das göttliche Recht mit einem Schutzwall umgeben ist.‹ ›Deshalb‹, schreibt Philipp an 
die Athener, ›ist ihre Verletzung nicht nur unrecht, sondern auch nach Meinung aller 
gottlos‹.187

In auffälliger Nähe zu Grotius findet sich der heilige Status des Gesandten auch im mo-
numentalen Arminius-Roman (1689 /90) Daniel Caspers von Lohenstein referiert:

Es verschlüge ihm auch nichts oder hübe das Völcker⸗Recht nicht auf/ wenn Gesandte 
sich schon selbst an diesem Rechte durch Staats⸗Verbrechen vergriffen hätten. Denn in 
jenem Falle wäre es stärcker/ als in diesem/ und viel nöthiger/ daß Gesandten unver-
letzlich blieben/ als daß ihre Laster gestrafft würden. Sintemahl jene Nothwendigkeit 

183	 Vgl. ebd., S. 11.
184	 Vgl. Kugeler, ›Ehrenhafte Spione‹, S. 127–148.
185	 Vgl. Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 118.
186	 Hugo Grotius, De jure belli ac pacis libri tres / Drei Bücher vom Recht des Krieges und des Friedens 

(Paris 1625), nebst einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius 
vom Jahre 1707, übers. von Walter Schätzel, Tübingen 1950, S. 312 (Buch II/ Kap. XVIII, § 4). 

187	 Ebd., S. 309 (Buch II/Kap. XVIII, § 1).



souver änität und mimesis

70

das Heil der Welt/ und die Erhaltung menschlicher Gemeinschaft nach sich züge/ und 
ohne Sicherheit der Gesandten nimmer Friede gestifftet/ sondernweiger Krieg geführet 
werden würde. Daher fügten die wildesten Völker Gesandten kein Leid zu; also daß 
die/ welche dieses gemeine Gesätze der Völker brächen/ ärger als Barbaren/ und weni-
ger als Menschen wären.188

Die Fragen der diplomatischen Immunität bekommen im 17. Jahrhundert neue Relevanz. 
Die diplomatische Technik im Zeichen Merkurs ist nicht nur eine der multilateralen 
Konkurrenz und der expliziten Nicht-Einheit, sondern häufig auch eine der ständigen 
Gesandtschaft. Damit ist die praktisch ständige Organisation von Verhandlungen und die 
Organisation jenes Informationssystems, das sich auf den Kräftezustand jedes Landes be-
zieht, gemeint. Auch die ständigen Botschafter sind eine Institution, die bereits bei den von 
den Königen an den päpstlichen Hof in Rom gesandten procuratores des 13. Jahrhunderts189 
und im Austausch zwischen den Seehandelsstädten und Fürstentümern der italienischen 
Renaissance erprobt wurden.190 Während also ständige Vertretungen im Italien ab Mitte 
des 15. Jahrhunderts (zwischen Mailand, Venedig, Florenz, Rom, Neapel und Genua) zur 
diplomatischen Kommunikation eingesetzt wurden, herrschte im übrigen Europa noch bis 
weit ins 16. Jahrhundert eine »rechtlich vielschichtige Gemengelage« und »ein sehr ungleich 
besetzte[s] Netz für kurze oder längere Zeit beauftragte[r] Prokuratoren, Nuntien, Legaten, 
Kommissare etc.«191 Neu sind im 17. Jahrhundert nun die strukturelle Ausdehnung, Inten-
sität und das (Selbst-)Bewusstsein der ständigen Organisation einer Diplomatie in Europa, 
die sich immer im Verhandlungszustand befindet.

Es gehört zur Dialektik der internationalen Beziehungen in der Frühen Neuzeit, dass die 
politisch ›offene Zeit‹ (nach der Universalität von politischer Herrschaft) Repräsentation 
und Verhandlung in Permanenz benötigt. Die von Richelieu und Mazarin geprägte fran-
zösische Diplomatie, welche die spanische Diplomatie des 16. Jahrhunderts als dominantes 
europäisches Bezugssystem ablöste, gilt im 17. Jahrhundert als Paradigma dieses Verständ-
nisses der négociation permanente/négociation continuelle.192 In diesem Verständnis verkör-
pert die diplomatische Kommunikation nicht »eine Sonderaktion in einem Sonderfalle«,193 
sondern einen kontinuierlichen Prozess im Interesse des Staates: »Die Länder«, so Richelieu 
in seinen in François de Callières’ Standardwerk zur Diplomatietheorie zitierten Memoi-
ren, »haben so grossen Vortheil und Nutzen von der stetswährenden Correspondenz und 

188	 Daniel Casper von Lohenstein, Großmüthiger Feldherr Arminius, Bd. 2, Leipzig 1689, 1380a–b.
189	 Vgl. Ernst H. Kantorowicz, Die zwei Körper des Königs (»The King’s Two Bodies«). Eine Studie 

zur politischen Theologie des Mittelalters, übers. von Walter Theimer, München 1990, S. 294 f. 
Möglicherweise fallen auch bereits bestimmte Wappenkönige im Mittelalter darunter. Vgl. Gert 
Melville, Der Brief des Wappenkönigs Calabre. Sieben Auskünfte über Amt, Aufgaben und Selbst-
verständnis spätmittelalterlicher Herolde (mit Text-Edition), in: Majestas 3 (1995), S. 69–116.

190	 Vgl. Anderson, Rise of Modern Diplomacy, S. 1–40; Otto Krauske, Die Entwicklung der ständi-
gen Diplomatie vom 15. Jahrhundert bis zu den Beschlüssen von 1815 und 1818, Leipzig 1885.

191	 Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen, S. 122.
192	 Vgl. Geoff Berridge / Maurice Keens-Soper / Thomas G. Otte, Diplomatic Theory from Machia-

velli To Kissinger, New York 2001 (= Studies in Diplomacy), S. 71–87. 
193	 Gerbore, Formen und Stile der Diplomatie, S. 17.



merkur als spion

71

Gesandschafftsunterhaltung/ wenn solche mit Klughheit geführet werden/ daß man es fast 
ohnmöglich glauben sollte/ wenn man es nicht aus der Erfahrung wüste.«194 Es ist unbe-
stritten, dass sich die Hegemonie der französischen Diplomatie und ihrer Repräsentations- 
und Kommunikationspraxis nicht vom Prinzip der residierenden Gesandten trennen lässt. 
Gleichzeitig kommt Hugo Grotius, der den Aufstieg der französischen Diplomatie genau 
verfolgte und selbst später als ständiger Gesandter der schwedischen Königin in Paris tätig 
sein wird, in De jure belli ac pacis zum Schluss: »Mit gutem Recht können aber die jetzt 
gebräuchlichen dauernden Gesandtschaften abgewiesen werden; denn daß sie nicht nötig 
sind, zeigt das Altertum, dem sie unbekannt waren.«195 Nicht zuletzt darin zeigt sich zum 
einen Grotius’ Orientierung am römischen ius gentium, zum anderen seine theoretische 
Fokussierung auf den rechtlichen Status, der sich von der Traktliteratur sowie ihren darin 
entfalteten Praktiken abhebt. 

4. Merkur als Spion: Wicquefort und das »Auge des Printzen« 

Mit dem Anspruch auf andauernde Kommunikation und Repräsentation, welche die 
Vorstellung der einzelnen diplomatischen Mission ablöst, geht eine Spezialisierung, Ins-
titutionalisierung und Verwissenschaftlichung der Diplomatie einher, als deren Ausdruck 
nicht nur die historisch-politischen Abhandlungen und Völkerrechtslehren, sondern 
auch die diplomatisch-praktischen und zeremonialwissenschaftlichen Handbücher gel-
ten. Durch die Verwissenschaftlichung und Spezialisierung kommt es zu einer sozial
geschichtlichen Verschiebung, die bei anhaltender adeliger Dominanz der Prinzipal
gesandten zumindest auf der Ebene der Sekretäre und Sekundargesandten zunehmend 
auch bürgerliche Karrieren in der Diplomatie ermöglicht.196 

194	 François de Callières, Kluger Minister und Geschickter Gesandten Staats-Schule oder Unterricht, 
wie man mit grossen Herren und Potentaten Staats-Sachen klüglich tractiren soll. Darinnen 
absonderlich gehandelt wird von der Nutzbarkeit derer Gesandschafften, von der Wahl der 
Abgesanden und Envoyés, und was vor Qualitäten und Eigenschafften nöthig sind, wann man 
in dergleichen Verrichtungen glücklich seyn will, Leipzig 1717, S. 7. Anschließend führt Callières, 
hoher französischer Gesandter (auch unter Mazarin), weiter aus: »Ich muß gestehen/ daß ich die 
Wahrheit von dieser Sache erst fünff oder sechs Jahr hernach/ nachdem ich in den Staats⸗Sachen 
recht gebrauchet wurde/ erfahren habe. Jedoch bin ich itzo derselben so sehr versichert/ daß ich 
kühnlich zu sagen getraue/ stetswährend Correspondenz und Negociation, öffentlich oder heim-
lich/ an allen Orten/ auch daselbst wo einer keinen gegenwärtigen Nutzen davon haben kann/ 
und da der Nutzen, den man ins zukünfftige davon zu erwarten hat/ noch verborgen und nicht 
scheinbahr ist/ dasselbe ist eine ohnstreitig höchstnöthige Sache zum Wohlseyn der Länder.« 
(Ebd.) Im Original: De la manière de négocier avec les souverains, Amsterdam 1716.

195	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 310 (Buch II/Kapitel XVIII, § 3).
196	 Vgl. Anderson, Rise of Modern Diplomacy, S. 80–87. Wenngleich der spätere Beruf des Diplo

maten noch weit entfernt ist. Zum diesbezüglich heterogenen Feld europäischen Diplomatie 
Dorothée Goetze / Lena Oetzel, A Diplomat is a Diplomat is a Diplomat? On How to approach 
early modern European Diplomacy in its Diversity. An Introduction, in: Early Modern European 
Diplomacy. A Handbook, Berlin / Boston 2024, S. 1–24.



souver änität und mimesis

72

Überdies deutet sich darin die aufwendige Organisation eines Informationssystems als 
neue diplomatische Technologie an. Das betrifft einerseits Bestätigung und ausführliche 
Schilderung, dass überhaupt bzw. wie Souveränität und Ambassade entgegengenommen 
wurden. Andererseits rückt mit dem Informationscharakter nun auch ein neues Tätig-
keitsfeld ins Zentrum; Aufgabe der Gesandten ist nun die Spionage, der Versuch die 
Kräfte der Anderen zu beobachten: »Los embaxadores son honrados spiones«,197 resümiert 
der habsburgische Gesandte in Madrid, Franz Christoph Khevenhüller, im Einklang mit 
Conrad von Höveln, Abraham de Wicquefort und François de Callières.198 Wenn der 
Ambassadeur also das »Auge des Printzen«199 ist, hat die diplomatische Verhandlung ge-
genüber der Informationsbeschaffung bisweilen sekundären Charakter.200 Das bedeutet 
auch, dass die permanenten Gesandten gezwungen waren, aktiv am Hofleben teilzuneh-
men und an den Höfen Netzwerke zu etablieren, aus denen Informationen gewonnen 
werden konnten.201 

Ebenso wie der Ausbau der Post- und Botendienste für diese Praxis der ständigen 
Diplomatie zu berücksichtigen ist,202 wurde als besondere Gattung diplomatischer Kom-
munikation zuletzt der Gesandtenbericht in den Fokus der Forschung gerückt, dessen 
rhetorische und mediale Faktur die Ausdifferenzierung diplomatischer Rollen sowie den 
mitunter prekären medialen Status widerspiegelt.203 In Anbetracht der zunehmenden 
Professionalisierung von Gesandtschaften im Rahmen ›permanenter Verhandlung‹, aber 
auch des Aspekts der Informationsbeschaffung, rückt der sächsische Gelehrte und Päda-
goge Christian Weise in seinen Curiösen Gedancken von Deutschen Brieffen (1691) die Be-
deutung zweier erzählender Berichte für die Diplomatie in den Vordergrund: Einerseits 
müsse der Gesandte seinem Entsender gleich einem Dramatiker »nicht nur alle Posten/ 
oder auch wol durch gewisse Staffeten, Relation ertheilen/ was im Einzuge/ in der Au-
dience, und bey den Coferencen vorgelauffen ist/ und wie weit er in seiner Verrichtung 
avanciret«, sondern auch gegen Ende der Gesandtschaft werde »ein ausführlicher Rapport 
von ihm erfordert/ darinne der Verlauff der gantzen Ambassade, denen Principalen zu 
guter Nachricht/ enthalten ist«. Wesentlich für diese Kommunikation sei wiederum das 

197	 Khevenhüller an Khün von Belásy, Madrid 23. 4. 1618, zit. nach Ulrich Nagel, Zwischen Dynastie 
und Staatsräson. Die habsburgischen Botschafter in Wien und Madrid am Beginn des Dreißigjäh-
rigen Krieges, Göttingen 2018, S. 39. Vgl. Callières, De la manière de négocier avec les souverains, 
S. 30. Dazu auch Höveln, Teutsche Gesandte, S. 74–76 und Kugeler, Le Parfait Ambassadeur, 
S. 64.

198	 Ebd., S. 39.
199	 Abraham de Wicquefort, L’Ambassadeur, oder Staats⸗Bothschaffter/ Und dessen Hohe Fonctions, 

und Staats⸗Verrichtungen, übers. von Johann Leonhardt Sautern, Frankfurt a. M. 1683, S. 680.
200	 Vgl. Anderson, Rise of Modern Diplomacy, S. 13.
201	 Vgl. Kugeler, ›Ehrenhafte Spione‹, S. 134.
202	 Allen, John B., Post and Courier Service in the Diplomacy of Early Modern Europe, Den Hague 

1972 und Wolfgang Behringer, Im Zeichen des Merkur. Reichspost und Kommunikationsrevolu-
tion in der Frühen Neuzeit, Göttingen 2003, S. 216–302, 643–688.

203	 Vgl. Christine Roll, Einleitung: Berichten als kommunkative Herausforderung. Europäische Ge-
sandtenberichte der Frühen Neuzeit in praxeologischer Perspektive, in: Thomas Dorfner u. a. 
(Hrsg.), Berichten als kommunikative Herausforderung. Europäische Gesandtenberichte der Frü-
hen Neuzeit in praxeologischer Perspektive, Wien / Köln 2021 (= Externa, 16), S. 10–47.



merkur als spion

73

»Journal« des Legationssekretärs, in dem enthalten sei, »was alle Tage passiret«. »[U]nd 
wenn etwas denckwürdiges von Solennitäten vorgelauffen ist/ kömmt es ihnen zu/ die 
gantzen Umstände genau zu beschreiben/ und dem Principalen zu überschicken«.204

Eine in mehrfacher Hinsicht bemerkenswerte Figur der frühneuzeitlichen Diploma-
tie um 1648, an der sich nicht nur die bereits skizzierten Überschneidungen zwischen 
höfisch-diplomatischer und literarischer Gelehrtenkultur in Paris deutlich machen las-
sen, sondern auch das skizzierte Dilemma des merkurischen Medienmodells, ist Abra-
ham de Wicquefort. Der in der res publica literaria bestens vernetzte Diplomat wurde 
in Amsterdam geboren und studierte ab 1621 in Leiden (kurz nach Opitz’ Exilzeit), wo 
er 1627 promovierte. Wicqueforts älterer Bruder Joachim stand in hessischen Diensten 
und trat während der letzten Phase des Dreißigjährigen Krieges, insbesondere nach dem 
Tod Wilhelms V., als wichtiger Unterhändler für die Landgräfin Amalie Elisabeth von 
Hessen-Kassel in Erscheinung.205 Er verhandelte für das durch Wilhelm V. im Reich zu-
nehmend isolierte Fürstentum in den Niederlanden, in Frankreich oder mit Bernhard von 
Sachsen-Weimar.206 Joachims europäischen Kontakten, vor allem zum französischen Hof, 
sowie seinem diplomatischen Engagement in der evangelischen Sache im Reich dürfte 
es zu verdanken sein, dass Abraham de Wicquefort nach Paris wechselte. Dort trat er 
1646 in die diplomatischen Dienste Kurbrandenburgs sowie später des Wolfenbütteler 
Herzogs August, mit dem ein Briefwechsel vorliegt, und des Herzogs von Braunschweig-
Lüneburg Georg Wilhelm, dem auch seine für die Diplomatietheorie der Frühen Neuzeit 
bedeutende und bis heute viel gelesene Abhandlung L’Ambassadeur et ses fonctions (1681) 
gewidmet ist. 

Adam Olearius’ Vermehrte Newe Beschreibung Der Muscowitischen und Persischen Reyse 
So durch gelegenheit einer Holsteinischen Gesandtschaft an den Russischen Zaar und König 
in Persien geschehen (1647/erweitert 1656),207 Bericht jener diplomatischen Reise, an der 
auch Paul Fleming teilnahm, übersetzte er ins Französische.208 Zudem korrespondierte 
Wicquefort mit dem Gelehrten Pierre Dupuy, der gemeinsam mit seinem Bruder Jacques 
Hofbibliothekar und Hüter seltener Manuskripte und Bücher war; er stellte den Kontakt 
zwischen dem bibliophilen Herzog August von Wolfenbüttel und Dupuy her.209 Explizi-

204	 Christian Weise, Curiöse Gedancken von Deutschen Brieffen/ Wie ein Junger Mensch/ sonderlich 
ein zukünfftiger Politicus, Die galante Welt wohl vergnügen soll. In kurzen und zulänglichen 
Regeln. So dann In anständigen und practibalen Exempeln ausführlich vorgestellet, Dresden 1691, 
S. 124.

205	 Vgl. Carl Rennert, Abraham de Wicquefort, Halle Diss. 1880, S. 6. 
206	 Die geplante Vermählung Amalie Elisabeths mit dem Herzog, an der Joachim de Wicquefort 

zur Etablierung einer dritten, vermittelnden Partei im Reich arbeitete, scheiterte schließlich an 
Bernhards Tod.

207	 Olearius, Adam, Vermehrte Newe Beschreibung Der Muscowitischen und Persischen Reyse. 
Schleswig 1656, hrsg. von Dieter Lohmeier, Tübingen 1971 (= Reprint).

208	 Adam Olearius, Relation du voyage en Moscovie, Tartarie, et Perse, avgmentee en cette novelle edi-
tion, traduit de l’Allemand par A. de Wicquefort, Paris 1666. Die erste Ausgabe war 1659 erschienen.

209	 Herbert Jaumann, Handbuch Gelehrtenkultur der Frühen Neuzeit, Bd. 1, Berlin / Boston 2004, 
S. 52 und Robert Mandrou, Abraham de Wicquefort et le duc August (1646–53). Sur les relations 
intellectuelles entre France et Allemagne, un siècle avant Les Lumières, in: Wolfenbütteler Bei-
träge 3 (1978), S. 191–234.



souver änität und mimesis

74

ter Bestandteil der Ambassade für den Wolfenbütteler Fürsten war das Engagement für 
den Aufbau der Bibliothek. Selbst ein enthusiastischer Sammler von Büchern, durch-
streifte Wicquefort die Pariser Bibliotheken und Buchläden auf der Suche nach interes-
santen Buchtiteln.210 Wicquefort und sein Bruder Joachim, der auch ein diplomatisch 
aktiver mercator sapiens war, gehörten um 1630 ebenso wie Martin Opitz und die Brüder 
Dupuy zum gelehrten Kreis um Grotius und Hotman.211 

Das Ende von Wicqueforts Pariser Ambassade für die deutschen Fürsten, die nach 1648 
als Resident und Kommunikationskanal zu Mazarin insbesondere dem Kurfürsten von 
Brandenburg galt,212 erfolgte 1659. Nach Festungshaft in der Bastille wurde er ausgewiesen: 
Kardinal Mazarin, Richelieus Nachfolger, beschuldigte ihn, etwas zu viel über die franzö-
sische Außenpolitik zu wissen, die Beziehungen Frankreichs zum Kurfürsten bewusst un-
tergraben und den Fürsten des Reichs gegenüber zunehmend holländische und polnische 
als französische Interessen vertreten zu haben.213 Zudem dürfte bekannt geworden sein, 
dass Wicquefort über Dupuy nicht nur von wertvollen Handschriften an deutsche Höfe 
berichtete; er übermittelte auch bis zu 400 Pamphlete aus dem Kontext der Fronde (1648–
1653), des französischen Aufstands gegen Mazarin und Anna von Österreich, die Mutter 
Ludwig XIV.214 Trotzdem nutzte Wicquefort weiterhin seine Kontakte zum französischen 
Hof; so lief etwa der permanente geheime Austausch zwischen dem französischen Minister 
Lionne und dem niederländischen Ratspensionär Johan de Witt über Wicquefort.215

Umgekehrt wurde er in den Niederlanden, als deren Gesandter er nach dem branden-
burgischen Engagement sowie einer Zeit als außerordentlicher Gesandter für den polni-
schen König tätig war, 1675 der Korruption und Spionage für Frankreich, England und 
Polen angeklagt und zu einer Gefängnisstrafe verurteilt. Während der Haftzeit verfasste 
Wicquefort mit Memoires touchant les Ambassadeurs et les Ministres publics (1676) eine 
Vorstudie zum L’Ambassadeur. Die Popularität und rasche deutsche Übersetzung seiner 
diplomatietheoretischen Abhandlung war zweifellos der Verbreitung von Hövelns erstem 
deutschen Diplomatiemanual abträglich, da es hinsichtlich der französchen Avantgarde, 
des historischen Wissens und des praktischen Erfahrungsschatzes nach dem Westfä
lischen Frieden mehr zu bieten hatte.216

210	 Vgl. Marika Keblusek, The Embassy of Art: Diplomats as Cultural Brokers, in: dies./Badeloch 
Vera Noldus (Hrsg.), Double Agents. Cultural and Political Brokerage in Early Modern Europe, 
Leiden / Boston 2011, S. 22 und Alice Perrin-Marsol, Abraham de Wicquefort, diplomate érudit au 
service du duc Auguste de Wolfenbüttel (1648–1653), in: Francia 35 (2008), S. 187–208.

211	 Vgl. Marika Keblusek, Mercator sapiens. Merchants als Cultural Entrepreneurs, in: dies./Bade-
loch Vera Noldus (Hrsg.), Double Agents. Cultural and Political Brokerage in Early Modern 
Europe, Leiden / Boston 2011, S. 108 f.

212	 Vgl. Urkunden und Actenstücke zur Geschichte des Kurfürsten Friedrich Wilhelm von Branden-
burg, Bd. 2, Berlin 1865, bes. S. 1–36.

213	 Vgl. ebd., S. 204–214.
214	 Vgl. Jean-Pierre Vittu, Instruments of Information in France, in: Sabrina Alcorn Baron / Brendan 

Dooley (Hrsg.), The Politics of Information in Early Modern Europe, London / New York 2001, 
S. 168.

215	 Vgl. Christian Friedrich Haje, De Geheime Correspondentie van Abraham de Wicquefort mit 
den Franschen Minister de Lionne, Gravenhage 1902.

216	 Vgl. Wicquefort, Staats⸗Bothschaffter. 



merkur als spion

75

 Wicqueforts Karriere offenbart nicht nur die untrennbare Verflechtung von europä-
ischer Diplomatie und Politik im Reich um und nach 1648, sondern auch das medien
theoretische Dilemma Merkurs als reziproken Spionageverdacht gegenüber der Botschaft – 
besonders exponiert durch die wechselnden Delegationen und Entsender: »diversa, saepa 
& adversa consilia eorum qui mittunt legatos, & qui accipiunt«, so noch einmal Grotius. 
Es scheint schlüssig, dass neben ausführlichen Erörterungen über die Informationsgewin-
nung von Diplomaten in Wicqueforts Schriften auch die Fragen der völkerrechtlichen 
Immunität der Gesandten eine große Rolle spielen. Seit Gentili und Zouch stellt die 
potenzielle Korruption und Delinquenz der Diplomatie ein völkerrechtliches Problem dar 
und bringt in der Auseinandersetzung damit der Theorie des Völkerrechts regelmäßige 
Fortschritte: Gentili verfasste De legationibus libri tres, nachdem er gemeinsam mit Jean 
Hotman als Berater in der Mendoza-Affäre herangezogen worden war,217 in welcher der 
spanische Gesandte in England, Bernhardino de Mendoza, beschuldigt wurde, Teil des 
Throckmorton-Komplotts gegen Königin Elisabeth zu sein. Gentili und Hotman plädier-
ten beide für die Ausweisung Mendozas anstelle eines Prozesses in England.218 Und Zouch 
wurde von der englischen Regierung als Gutachter für den Fall jenes Pubmordes heran-
gezogen, den Don Pantaleone Sa, Bruder des portugiesischen Gesandten, begangen hatte. 
Sa hatte sich als Angehöriger auf das Gesandtschaftsrecht berufen und war ins Haus des 
Botschafters geflüchtet. Zouch kam jedoch gemeinsam mit anderen englischen Juristen zu 
dem Schluss, dass heiliges Recht und Status der diplomatischen Immunität nur der Person 
des Ambassadeurs selbst entsprechen könnten. In der Abhandlung De legati delinqventis 
Judice rechtfertigte Zouch im Rekurs auf Hugo Grotius sein Urteil und versuchte sich 
in einer kleinen Theorie diplomatischer Delinquenz.219 Bereits vor der Aufdeckung des 
Komplotts war der englische Ambassadeur in Frankreich, Sir Nicholas Throckmorton, 
Onkel des späteren Verschwörers Sir Francis Throckmorton, beschuldigt worden, auf der 
Seite der Hugenotten an den religiösen Unruhen beteiligt gewesen zu sein, weswegen er 
1563 auch kurzfristig verhaftet wurde.220 Auch in Hotmans Diplomatietheorie nimmt 
der Zusammenhang von Delinquenz und extraterritorialer Immunität der Diplomaten 
breiten Raum ein, was die Brisanz dieser Fragen für die diplomatische Praxis der Frühen 
Neuzeit vor Augen führt. Hotman warf auch die Frage auf, ob – wie wir auch Conrad von 
Hövelns Klassifikation entnehmen können – die kleineren Gesandtschaftsklassen wie der 
Legationssekretär oder der Übersetzer unter den Schutz der Immunität zu stellen seien. 
Ihre zunehmende Bedeutung im Rahmen der permanenten Ambassaden von Residenten 
lege das nahe.221

Insbesondere an den Schwellen der Souveränität tauchen die juristischen und ethischen 
Klärungsversuche des merkurischen Dilemmas im Reich auf: Möglicherweise durch die 

217	 Vgl. Mona Garloff, Irenik, Gelehrsamkeit und Politik. Jean Hotman und der europäische Religi-
onskonflikt um 1600, Göttingen 2014 (= Schriften zur politischen Kommunikation, 18), S. 129 ff.

218	 Vgl. Mordechai Feingold, What’s in a Date? Alberico Gentili and the Genesis of De Legationibus 
libri tres, in: Notes and Queries 64 (2017), Heft 2, S. 312–317. 

219	 Vgl. Janssen, Richard Zouch, S. 225 f. 
220	 Vgl. Anderson, Rise of Modern Diplomacy, S. 25.
221	 Vgl. Hotman, l’ambassadeur, fol. 70vff.



souver änität und mimesis

76

Querelen rund um Wicquefort befördert, brachte der Leipziger Rechtsgelehrte Christian 
Helenius Richard Zouchs Abhandlung über diplomatische Korruption und Delinquenz im 
Auftrag der brandenburgischen Räte heraus und versah sie mit aktualisierenden Kommen-
taren.222 Die Ausgabe ist Otto von Schwerin, Lorenz Christoph von Somnitz und Friedrich 
von Jena gewidmet, also jenen hohen brandenburgische Ministerialräten und Diplomaten, 
die mit Wicquefort korrespondierten und maßgeblichen Anteil am Aufstieg Brandenburgs 
im 17.  Jahrhundert hatten.223 Brandenburg-Preußens Weg zur Souveränität wurde durch 
Wicquefort als Pariser Resident und als Geheimer Rat mitgestaltet, wie etwa der 1656 durch 
seine Vermittlung beförderte Vertrag eines Verteidigungsbündnisses zwischen Ludwig XIV. 
und Friedrich Wilhelm von Brandenburg vor Augen führt.224

5. Botschaft und Übersetzung: Harsdörffers dramatischer Merkur 

Die Dramatik, so eine These dieser Studie, präsentiert sich in der Frühen Neuzeit als 
privilegierte literarische Form und ästhetische Praxis des Mediendispositivs Merkurs. 
So verweisen die verschiedenen europäischen Theaterformen des 17. Jahrhunderts selbst 
auf den Götterboten und konfigurieren seine Zuständigkeiten je nach Gattung und 

222	 Richard Zouch, Solutio quaestionis veteris et novae, sive, de Legati delinqventis judice com-
petente dissertatio, Coloniae ad Sprevum 1669 (zuerst Oxford 1657). Die für Brandenburg 
andauernde Aktualität verdeutlicht schließlich auch die deutsche Übersetzung von 1717: Eines 
vornehmen Englischen JCti Gedancken von dem Tractement eines Ministri und dessen Domes-
tiquen, welche an dem Orthe, wo Selbige in Gesandtschafft sich befinden etwas verbrochen […] 
Wegen derer Solidité anjetzo in teutscher Sprache mitgetheilet Und mit Neuern Anmerckungen 
auch einer Vorrede vermehret, in welcher sonderlich eine kurtze Einleitung zu dieser Sache/ Nach 
den Grund-Lehren des Völcker-Rechts zu finden, Jena 1717. Zur beim Heidelberger Verleger Ja-
kob Ammon erschienenen deutschen Fassung: Allgemeines Völcker Recht: Wie auch Allgemeines 
Urtheil und Außspruch aller Völcker: Worinnenn allerhand anmüthige und nützliche, so wol zu 
Friedens- als Kriegs-Zeiten gehörige Fragen. Auß den bewäresten allten und neuen Historicis und 
Scribenten eingeführet und durch der berühmetesten Rechtsgelärten […] erörtert und beantwor-
tet werden, Heidelberg 1660. 

223	 Otto von Schwerin, Diplomat und erster Minister des brandenburgischen Kurfürsten, verhandelte 
für Brandenburg den Frieden von Osnabrück sowie den Vertrag von Wehlau. Zudem war der 
»Rechtschaffene« der Fruchtbringenden Gesellschaft bei den Verhandlungen mit Schweden bei 
der Stettiner Konferenz und am langen Landtag im Herzogtum Preußen 1661 /62, das in dessen 
Folge mit Brandenburg vereinigt wurde. Lorenz Christoph von Somnitz, der »Starckwürkende« 
in der Fruchtbringenden Gesellschaft, war wie der Gesandte Friedrich von Jena in diplomatischer 
Mission bei den Friedensverhandlungen von Oliva und Nimwegen zugegen. Durch die Situierung 
von Zouchs Schrift im Kontext der brandenburgischen Diplomatie wird der Diskurs der völker-
rechtlichen Gleichordnung und Souveränität im Friedenszustand, den Zouch aus dem englischen 
Bewusstsein, eine westfälische Garantiemacht zu sein, nach 1648 gegen die Reste der Universal-
ordnung und europäischer Hierarchie zu etablieren versuchte, nun auch als brandenburgischer 
Anspruch sichtbar. Dieser Anspruch findet auch einen Ausdruck in den zahlreichen Allianzen und 
Gesandtschaften, die der brandenburgische Kurfürst Friedrich Wilhelm abordnete. Vgl. Schilling, 
Höfe und Allianzen, S. 158. 

224	 Vgl. Ilja Mieck, Preußen und Westeuropa, in: Wolfgang Neugebauer (Hrsg.), Handbuch der 
preußischen Geschichte, Bd. 1, Berlin / New York 2009, S. 497 f. 



botschaft und übersetzung

77

Anlass. An Georg Philipp Harsdörffers Übersetzung des englischen Freudenspiels The 
Sophister (1639), die sich wie zuvor bereits das musikalische Geistliche Waldgedicht/ oder 
Freudenspiel/ genant Seelewig (1644) eingebettet in den fünften Band seiner Frauenzimmer 
Gesprächspiele (1645) findet, lässt sich nachvollziehen, welche spielerischen und perfor-
mativen Möglichkeiten das Drama dabei offeriert, Fragen der Rhetorik, Dialektik, Topik 
und Logik auf der einen, Fragen der politischen Verfassung, Repräsentation und der 
Diplomatie auf der anderern Seite wechselseitig in Beziehung zu setzen.

Verfasser der englischen Schulkomödie ist der vom Nürnberger Übersetzer nicht ge-
nannte Oxforder Professor der Jurisprudenz Richard Zouch, der insbesondere als Theo-
retiker des ius inter gentes und der diplomatischen Delinquenz hervorgetreten ist. Im Zu-
sammenhang der merkurischen Konfiguration von philosophischer Rede und politischer 
Repräsentation ist vorauszuschicken, dass Harsdörffer, bevor er selbst als Jurist, Gelehrter 
und Mitglied des Pegnesischen Blumenordens in Nürnberg wirkte, nach einem Studium 
der Jurisprudenz und seiner europäischen peregrinatio ab 1632 als Sekretär des Nürnberger 
Gesandten Johann Jacob Tetzel von Kirchensittenbach in diplomatische Konstellationen 
involviert war. Tetzel war als Gesandter Nürnbergs in Bayern und auf dem Frankfurter 
Konvent der protestantischen Reichsstände 1634 – eines Beirats des Heilbronner Bundes –, 
wohin ihn Harsdörffer auch begleitete.225 

Die Handlung des von Harsdörffer übersetzten Freudenspiels, das »nur einmal von 
den Studenten zu Oxenfurt/ für den König [Karl I., C. P.] gespielet worden« sei, ist 
schnell erklärt; in der Nachfolge der Bellum-Grammaticale-Dramen (ebenfalls Oxford) 
lässt Zouch Denkfiguren aus Platons und Aristoteles’ Auseinandersetzung mit den So-
phisten als handelnde und gemäß ihrer Funktion sprechende personae (also auch rheto-
rische Sinnfiguren der Prosopopoiie/personificatio) auf der pädagogisch-politischen Bühne 
auftreten. Diese Figuren übersetzt Harsdörffer als höfisch-städtisches Bildungsideal für 
die Nürnberger Patrizier wiederum ins Deutsche: König Redrich (discursus/bei Zouch: 
discourse) wird durch einen Trank seines aus einem Fehltritt resultierenden Sohnes Trü-
gewicht (fallacia/fallacy) – der titelgebende Sophist – schwachsinnig und »beraubet aller 
Witz«.226 Durch eine Intrige Trügewichts verfeinden sich die übrigen Söhne des Königs, 
Wahrmund (demonstratio/demonstration) und Denkraht (topicus), während der Höfling 
Sinnewalt (intellectus/intellect) außer Landes flieht und dessen Hofmeister Rechthold 
(iudicium) und Hofmeisterin Findigunda (inventio/invention) getrennt werden. Auf den 
Thron gelangt Trügewicht, begleitet von seinem Diener Alart (ambiguitas/ambiguity), der 
als Trickster und Harlekin durch Verkleidungs- und Verwechslungsszenen für weitere 
Verwirrung unter den Figuren sorgt. 

Zouch setzt die Auflösung der grenzenlosen topischen Unordnung, die Verstrickungen 
und Verwirrungen im Reich »Freyredstatt« schließlich durch die Figur des Arztes Schied-
lob (analysis) in Szene, der König Redrich gleich einem deus ex machina heilt. Die Aus-
treibung des Sophisten erfolgt durch die erkenntnistheoretische Medizin des Arztes, die 

225	 Vgl. Christian Meierhofer, Georg Philipp Harsdörffer, Hannover 2014 (= Meteore, 15), S. 17 f. 
226	 Georg Philipp Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele. V. Teil, hrsg. von Irmgard Böttcher, 

Tübingen 1969 (= Reprint), S. 202.



souver änität und mimesis

78

den Schaden des sophistischen Gebräus wieder rückgängig macht. Dieses Bild entspricht 
Platons Gorgias, in dem er die philosophische Medizin der Kochkunst der Sophisten 
gegenüberstellt.227 Im Poetischen Trichter, seiner 1647–1648 zum ersten Mal erschienenen 
Poetik, behandelt Harsdörffer den Inhalt des »Freudenspiels« paradigmatisch für die dra-
matische »Veränderung«/»peripetia«, »wann in der V. Handlung ersten Aufzug der König 
widerum in seiner Vernunft kommet/ und darauf eine völlige Veränderung/ nemlich 
die Flucht des Sophisten/ erfolget«.228 Dass die das happy end befördernde Heilkunst im 
deutschen Figurennamen die Teilung (Schiedlob) trägt, lässt dabei an einen Vergleich aus 
Platons Phaidros denken:

Es hat dieselbe Bewandtnis mit der Redekunst wie mit der Heilkunst. […] In beiden 
mußt du die Natur auseinanderlegen, die des Leibes in der einen, der Seele in der 
anderen, wenn du nicht nur hergebrachterweise und erfahrungsmäßig, sondern nach 
der Kunst jenem durch Anwendung von Arznei und Nahrung Gesundheit und Stärke 
verschaffen, dieser durch angeordnete Belehrung und Sitten, welche Überzeugung und 
Tugend du willst, mitzuteilen begehrst.229

Damit ist die Opposition zwischen sophistischer Rhetorik und tugendhafter Rede sowie 
am philosophischen Wahrheitsgehalt orientierter Rede aufgespannt. In vielfältigen Über-
lagerungen setzt Zouchs Drama Fragen der philosophischen und politischen Repräsenta-
tion in Szene. Die einer situierten und performativen Didaktik verpflichtete Handlung, 
die sich aus den allegorischen Konstellationen auf der Bühne ergibt – also selbst auch 
aus Repräsentationen  –, macht die Repräsentationen des rhetorisch-dialektischen und 
politischen theatrums transparent und für die Schüler in der oratorischen Praxis nachvoll-
ziehbar. 

Im Fall von Harsdörffers Übertragung kommt noch eine weitere mediale Ebene zur 
Übersetzung hinzu, die den Status der Dramenübersetzung als ›Einlage‹ betrifft. Denn 
ein im Rahmen der Gesprächspiele wiederkehrendes Personal räsoniert nach Vorbild der 
italienischen Renaissanceakademien230 Handlung und Figuren des Dramas ebenso wie die 
Übersetzung und theatralische Inszenierung im deutschen Kontext. In der generischen 
Hybridform der Gesprächspiele wird also auch der dramatische Text selbst zum Diskurs 
jener von Krämer oben hervorgehobenen Aspekte der Medialität:231 Die Übersetzung 
des englischen Freudenspiels übernimmt der »belesene Student« Reymund mit einem 

227	 Vgl. Platon, Gorgias, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 1, übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. 
von Ursula Wolf, 33. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2015, S. 337–451, hier S. 367 (465c).

228	 Georg Philipp Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, Nürnberg 1648, S. 94.
229	 Platon, Phaidros, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 2, übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. 

von Ursula Wolf, 35. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2016, S. 539–609, hier S. 597 (270b).
230	 Vgl. Italo Michele Battafarano, Vom Dolmetschen als Vermittlung und Auslegung. Der Nürn-

berger Georg Philipp Harsdörffer – ein Sohn Europas, in: John Roger Paas (Hrsg.), »der Franken 
Rom«. Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Wiesbaden 1995, S. 196–212.

231	 Vgl. zum Zusammenhang von iudicium und Übersetzung im Kontext des europäischen Manie-
rismus Clemens Peck, Urteil und Übersetzung. Richard Zouchs »The Sophister« in Georg Philipp 
Harsdörffers »Frauenzimmer Gesprächspielen«, in: Peter Kuon (Hrsg.), Die Kunst des Urteils in 



botschaft und übersetzung

79

»vertrauten Freund[  ]«,232 wohl eine Selbstreferenz des Nürnberger Verfassers. Auf den 
Übertragungsdiskurs als Boten bezieht sich Reymund selbst bereits in der buchstäblichen 
Über-Setzung des Dramas von der Insel auf das europäische Festland: »Er [»Der Sophist«, 
C. P.] ist über Meer kommen/ und auf seiner Reiß zu einem Krüppel worden/ so gar/ daß 
er auf allen Füssen hinket. Ich will sagen er ist/ von einer fremden Sprache/ in die unsere 
überbracht/ und hat zum Theil seinen angebornen Wolstand hierdurch verlohren.«233 
Damit macht Harsdörffer auch darauf aufmerksam, dass die europäischen Sprachen  – 
mit Ausnahme der englischen translation – nicht die lateinischen Begriffe translatio und 
imitatio für die linguale Übersetzung aufgegriffen haben, sondern mit traduco dasjenige 
Verb, das Bewegungen von Gegenständen oder Personen im Raum bezeichnet. So setzt 
auch der englische Sophist über.234 

Die Teilnehmer des Gesprächspiels erhalten nun unterschiedliche Zuständigkeitsberei-
che in der umfassenden Auseinandersetzung mit der deutschen (bzw. englischen) Fassung 
des Freudenspiels, wobei es durch das dialogische Sozialgefüge der Gesprächspiele zu 
einer Ausweitung der interpretatio zur soziokulturellen Übertragung der Gelehrtenkul-
tur in den Nürnberger Kontext kommt: Vespasian wird die Aufgabe zuteil, »bey jedem 
Aufzug/ die schweren [im englischen Text eingefügten, C. P.] Lateinischen Wörter zu 
erklären«, während Julia die zentralen Handlungselemente wiederholt bzw. »etwas son
derliches daraus« in Fragen formuliert, und Angelica »die seltene Wörter« beobachtet. 
Degenwert hat »etwas/ das zu verbesseren oder zu erinneren seyn möchte/ beyzubrigen« 
und Cassandra soll schließlich »wegen würklicher Vorstellung solches Freudenspieles ihre 
Gedanken eröffnen«,235 d. h. die performative Dimension der dramatischen Einlage ver-
handeln. 

Der Blick sei zunächst auf den Vorredner gerichtet: Ein Prolog Merkurs eröffnet 
Zouchs pädagogische Spielform,236 und es ist die Spur des Götterboten, die im Folgen-
den zum Zusammenhang von Rhetorik, Logik und Diplomatie führt. Bevor Merkur 
mit seiner gebundenen Rede – der Blankvers des englischen Originals verwandelt sich 
bei Harsdörffer in einen Alexandriner – beginnt, fügt der »Dolmetscher« am Rand eine 
als eigener Text markierte Bemerkung zum Auftritt des antiken Götterboten ein: Das 
Bühnenbild, so der emsige Übersetzer, werde mit einem »schöne[n] Seulwerk nach der 
Bau⸗ und Sehkunst ausgezieret«, während die dramatis personae zwischen den Säulen Auf-

und über Kunst, Heidelberg 2022 (= Interdisziplinäre Beiträge zu Mittelalter und Früher Neuzeit, 
12), S. 201–213.

232	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 200.
233	 Ebd., S. 201.
234	 Vgl. Jörn Albrecht, Übersetzung, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rheto-

rik, Bd. 9, Tübingen 2009, S. 870–886, hier S. 870 f.
235	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 201.
236	 Zur »besondere[n] Person«, die »in dem wolverfasten Freudenspiele« den »ersten Vortrag« hält 

vgl. Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, S. 96: »Die erste Person deß Freudenspiels 
ist der Vorredner/ und wird aus der Bildkunst hergenommen/ vorstellend ein Laster/ oder eine 
Tugend/ auf welchen das gantze Spiel zielet: oder es wird gebildet ein Fluß/ ein Statt/ ein Land/ 
eine Kunst […]«



souver änität und mimesis

80

stellung nehmen sollen. Merkur befinde sich in der Mitte dieses Schauplatzes.237 (Abb. 6) 
Der Zusatz zum englischen Original wird von den Übersetzern mit dem Hinweis auf 
die mangelhaften Anweisungen zur Ausstattung argumentiert und mit der anschauungs-
reichen italienischen Theaterkultur kontrastiert: »Diese meine Meinung habe ich hier 
entwurffsweise aufgegriffen/ weil der Engelländische Poet darvon nit Meldung thut/ wie 
er doch billig hätte thun sollen. Die Italiäner sind hierinnen Meister/ denen wir Teutsche 
folgen«.238 Während die Übersetzung ins Deutsche also eine zwangsläufige Beschädigung 
der rhetorischen Brillanz (d. h.: »kunstsinnige Erfindung« und »abgemessene Wort«)239 
des englischen Textes bedingt, muss der deutsche Text die räumliche Realisierung der 
Dramatik im höfischen Kontext nach dem Vorbild italienischer (Musik-)Dramen über-
nehmen, die Zouchs logisch-rhetorische Schulkomödie nicht zu leisten vermag. 

Im fiktiven Rahmen des Gesprächspiels findet ein vergleichender Diskurs240 interna-
tionaler Theaterpraktiken statt, der hier wohl auch daran erinnert, dass die Habsburger 
in Wien und Innsbruck seit der Heirat Ferdinands II. mit der mantuarischen Prinzessin 
Eleonora Gonzaga 1622 auf die Repräsentationskultur des italienischen Musiktheaters 
setzten.241 Hervorzuheben ist die Selbstverständlichkeit des bürgerlichen Übersetzers 
im Kreis des höfischen Dialogpersonals, mit der unterschiedliche Sprachen und Thea-
terkulturen vergleichend abgewogen werden, um dem deutschen Dramentext eine ent-
sprechende gleichgeordnete Position zukommen zu lassen. Dieses Selbstbewusstsein des 
Nürnberger Dichters schlägt sich auch in einem kleinen Bilddetail des Kupferstichs mit 
Merkur und den personifizierten Säulenbildern nieder: Die den Bühnenrand nach hin-
ten abschließenden Torbögen zeigen keine höfische, sondern eine städtische Topografie 
und geben den Blick auf die Stadt Nürnberg frei.242

Merkurs Vorrede in der deutschen Übersetzung klärt seine Herkunft und Funktion als 
»Herold aller Götter«243 und wird in Vespasians Gesprächskommentar des Prologs noch 
einmal hinsichtlich seiner repräsentativen Funktion aufgefächert: »Der Majen Sohn ist 
Mercurius/ wird der Götter Herold genennet/ weil er in Bottschafften zu den Menschen 
abgeschikket wird.«244 Harsdörffers Poetik der Dramenübersetzung erweitert die Zustän-
digkeit des Götterboten um den Akt der Übersetzung und inszeniert Merkur / Hermes als 
spielerische Konkretion einer Allegorie der Botschaft: Im Vergleich mit der Nennung von 
Venus und Minerva im Quelltext245 folgt der Götterbote dem Auftrag einer »Musa« – »so 

237	 Vgl. Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 208.
238	 Ebd.
239	 Ebd., S. 202.
240	 Zum Kulturtransfer bzw. -vergleich und zum »situated learning« als Diskursmodell vgl. Karin A. 

Wurst, The utility of play or the enchantment of instruction and cultural encounters: Georg Phil-
ipp Harsdörffer’s »Frauenzimmer Gesprächspiele«, in: Daphnis 33 (2004), Heft 1 /2, S. 285–302.

241	 Vgl. Herbert Seifert, Die Oper am Wiener Kaiserhof im 17. Jahrhundert, Tutzing 1985, S. 493 f. 
und Alfred Noe, Geschichte der italienischen Literatur in Österreich, Bd. 1, Wien u. a. 2011.

242	 Für diesen Hinweis danke ich Dirk Niefanger.
243	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 209.
244	 Ebd., S. 213.
245	 Vgl. [Richard Zouch], The Sophister. A Comedy, London 1639, fol. A3r. Der Druck erfolgte ano

nym.



botschaft und übersetzung

81

sonder Haß und Neid die Lieb und Scham bezieret« –, die »reine Flamm« des himmli-
schen Feuers auf die Erde zu bringen. 

Mit Hilfe des Feuertransfers wird jedoch  – gegen das erotische Potenzial der komi-
schen Gattung  – nicht nur die Tugendhaftigkeit des Freudenspiels versichert, sondern 
auch die rhetorisch-künstlerische Rede in der Nationalsprache legitimiert: »Der Him-
mel ist ihr [Musa, C. P.] offen! | doch wil sie auf der Erd auch euer Lob verhoffen/ | in 
dem sie nicht gefolgt den Menglings Reden nach/ | und bleibet/ ohne Scheu/ in unserer 
Muttersprach«.246 Dabei wird der Wechsel von der göttlichen Repräsentation zu jener 
der Sprache und Rhetorik vollzogen. Harsdörffer spielt deutlicher als Zouch an dieser 
Stelle mit zwei Bedeutungen des Wortes »Mengling«, um die Souveränität der deutschen 
Sprache zu manifestieren – einerseits ein »herkömmling von unreiner abstammung«, an-
dererseits ein »Höker«, »Trödler«.247 Zur ethischen Reinheit kommt sowohl die logisch-
dialektische (abgehoben von der täuschenden und an Trügewicht und Alart gemahnende 
Rede der Höker und Trödler) als auch die sprachliche (d. h. von Lehnwörtern aus fremden 
Sprachen, insbesondere Latein und Französisch, unabhängige, d. h. gleichrangige Sprache). 

So entsteht ein  – der opitzianischen Setzung der souveränen Literatursprache nicht 
unähnliches  – mediales Gefüge, in dem gerade das wahre und unverfälschte Sprechen 
(logos), versinnbildlicht in der »Parrhesia«, so heißt der königliche Hof in »Hermenia«, wo 
die Welt aus den Fugen geraten ist, notwendig der vermittelnden »Dolmetschau« und rhe-
torisch-performativer Praktiken bedarf: »griech. Parrhesia … ist geteutschet Freyredstatt/ 
wie auch Hermenia dolmetschet reich/ weil die Rede des Hertzens Dolmetscherinn.«248 
Durch die bereits bei Melanchthon gegebene Betonung der ›wahren‹ Rede als Übersetzerin 
und Botschafterin des Herzens (sowie Merkur ein Übersetzer des himmlischen Feuers und 
der nationalen Literatursprache ist) legitimiert die anfangs als mangelhafte, gegenüber der 
englischen »Muttersprache« entschuldigte deutsche Übersetzung des englischen Freuden-
spiels so auch die deutschsprachige Poetik in den Frauenzimmer Gesprächspielen.249 

Harsdörffers spielerische Auseinandersetzung mit Repräsentation und Übertragung 
im Zeichen der sprachlichen, philosophischen und politischen ›Wahrheit‹ endet schließ-
lich bei der Frage nach den Grenzen der Übersetzung; Degenwert, der die Aufgabe hat 
»zu verbessern«, kritisiert die Figur Merkurs, denn als Bote für das Himmelsfeuer der 
Tugendhaftigkeit und der Volkssprache wäre Prometheus der bessere – man darf hinzu-

246	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 209.
247	 Grimms Wörterbuch notiert dazu: »mengeling, mengling, m. mischling, herkömmling von unrei-

ner abstammung«, dazu ein Beispiel aus Schottels Grammatik und ein Verweis auf Adelung: »ich 
(die deutsche sprache) bin kein mengling nicht, kein spröszling, kein geflikke, ob mich wol viel 
geplagt ein wiedriges geschikke. Schottel 1003, 11; mengeling, ein von zwei verschiedenen racen 
erzeugtes pferd. Nemnich; in anderm sinne mengeling, miscellio Stieler 1267. nach Adelung ist 
mengling auch der höker, trödler; vergl. oben mengeler.« (Deutsches Wörterbuch von Jacob und 
Wilhelm Grimm, Bd. 12, Leipzig 1854–1961, Sp. 2014. Bei Zouch heißt es »He to no forraigne 
parts for plot doth roame, / But speakes such Language as he learnt at home.« (Zouch, Sophister, 
fol. A3r)

248	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 213. 
249	 Vgl. ebd., S. 212.



souver änität und mimesis

82

fügen: ›menschlichere‹250  – Repräsentant. Reymund weist die Kritik an der deutschen 
Fassung jedoch mit nicht minder tugendhafter Berufung auf die »Grundsprache« bzw. 
auf die Souveränität des Ausgangstextes zurück, »dann dem Dolmetscher nicht freystehet 
solche Haubtsachen zu änderen«.251 Man könnte meinen, die Reise des Sophisten übers 
Meer der Literatursprachen war schon beschwerlich genug. 

Harsdörffer lässt Merkur jedoch nicht nur aus Treue zum verdolmetschten Ausgangs-
text bleiben, sondern auch, weil dieser im Gegensatz zur für die ›Epochenschwelle‹ um 
1800 so bedeutenden prometheischen Produktions- und Aneignungsemphase nur eine 
Figur der Vermittlung und des Dazwischen bleibt. In Reymunds bemerkenswerter Ant-
wort manifestiert sich auch ein Festhalten am medialen ›Umgang mit Differenz‹, für 
den Merkur als Dritter paradigmatisch steht, anstelle einer Lösung der Differenz, wie sie 
Prometheus impliziert. Vor dieser Folie lässt sich auch das Panorama der verschiedenen 
Vermittlungsfiguren und -akte entfalten, die Merkur verkörpert. Merkur und sein Über-
setzer verweisen damit auf den eigentlichen Schauplatz des Dramas: das Dazwischen der 
Repräsentation und Vermittlung. 

Mit dem Auftritt Merkurs wird dabei zunächst der Schauplatz »Freyredstatt« oder im 
englischen Quelltext »Parrhesia«, »the chiefest state«252 in Hermenia / Dolmetschau, be-
nannt und eröffnet. Ein grober Handlungsaufriss verweist auf das folgende Wechselspiel 
von Unordnung und Ordnung, Krieg und Frieden des dramatischen Orts. Gleichwohl 
geht die Funktion Merkurs in diesem Gefüge über eine allegorische Referenz des Gottes 
der Rhetorik, der den König Rederich / Discursus mit der Souveränität Freyredstatts / Par-
rhesias austattet, deutlich hinaus. Um diese Funktion für die örtliche und figurale Ex
position des Dramas verständlich zu machen, sei noch einmal an die räumliche Inszenie-
rung des Prologs erinnert: 

Zwischen den Seulen sollen die Personen/ auf vierekkigten Gestellen/ gleich denen un-
beweglichen Marmorbildern stehen/ Mercurius in der Mitte: und dieses nur so lang/ bis 
die Vorrede geendet. Alsdann mag der Vorhang widerüm fürfallen/ besagte Gestelle 
weggethan/ und das Freudenspiel anfangen.253

Wenn Merkur »in der Mitte« steht, gewährleistet er nicht nur den fiktiven Zusammen-
hang des Ortes und der Handlung, sondern auch jenen zwischen den Figuren und dem 
Ort bzw. der Figuren untereinander. Seine Vermittlungen bilden die Voraussetzung, die 
Unordnung und abschließend wiederhergestellte Ordnung in Freyredstatt / Parrhesia als 
solche überhaupt wahrzunehmen. So trägt der Götterbote als Klassifikationsinstanz auch 
Sorge dafür, dass – so Harsdörffer im Poetischen Trichter (1647–1653) – Könige und Fürs-
ten, die den »Schauplatz« der »fröliche[n] Händel« betreten, »aus ihrer Kleidung erkannt 

250	 Vgl. Karl Kerényi, Prometheus. Die menschliche Existenz in griechischer Deutung, Hamburg 
1959, S. 59.

251	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 213 f.
252	 Zouch, Sophister, fol. A 3r. 
253	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 208. Hervorhebungen C. P.



botschaft und übersetzung

83

und also ausgetheilt werden/ daß eines jeden Angesicht mit seinen Worten/ Sitten/ und 
Ambt übereinstimme«.254

Das mediale Dazwischen des merkurischen Theaters geht allerdings noch einen Schritt 
weiter: Während Merkur auftritt, den (sozialen) Handlungsraum ausmisst und zum 
Publikum spricht, sind die dramatis personae selbst noch »gleich denen unbeweglichen 
Marmorbildern« Säulen (vgl. Abb. 6) – also tableaux vivants. Erst nachdem »der Vorhang 
widerum fürfallen« ist, kann »das Freudenspiel anfangen«. Dazwischen steht der Transfer 
der logisch-abstrakten Denkfigur als allegorische Personifikation zur sich im dramati-
schen Gefüge der politischen Handlung bewegenden Figur. Auch in die Vermittlung 
zwischen Logik und Rhetorik auf der einen und praktisch-figuralem Handeln auf der 
anderen Seite ist Merkur involviert und verlängert dabei die Frage der Verkörperung der 
literarischen Rolle im theatralen Raum in den deutschen Übersetzungskommentar des 
dramatischen Textes. Seine dramatische und rhetorische Funktion in diesem komplexen 
Gefüge – zwischen dem Text der Gesprächspiele und dem dramatischen Text, zwischen 
englischem und deutschem Text, zwischen dramatischem Text und räumlich-szenischer 
Inszenierung, zwischen den dramatischen Gattungen, zwischen allegorischer und han-
delnder Figur, zwischen den handelnden Figuren innerhalb des dramatischen Textes – ist 
eine der Vermittlung.

Mit Alart (ambiguitas) bleibt selbst im politisch-ethischen und erkenntnistheoretischen 
Versprechen dieser theatralen Repräsentation der Rest jener zweifelhaften Herkunft Mer-
kurs erhalten, die Platon in seiner Kritik der Rhetorik und des Dramas so deutlich her-
vorkehrt. Der listige Diener des Sophisten steht für den Missbrauch und die Verkehrung 
des Botenstatus auf allen Ebenen von Sybille Krämers oben vorgestelltem Modell. Alart – 
in der Erläuterung des alten Hofmanns Vespasian: »Aal art/ weil der Aal sehr schlupfrig/ 
wie dieses Dieners Rede« – tritt als Trickster- und Harlekin-Figur auf,255 die die Intrigen 

254	 Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, S. 97.
255	 Darauf deutet auch die Beschreibung seiner Kleidung hin: »Alarts Kleidung mag gelb und grün 

zu seiner Hof⸗Farbe haben/ weil diese der Frösche Farben sind/ welche zugleich auf der Erden 
und im Wasser leben/ und dieses Dieners Zweydeutigen Worten nicht ungleich kommen.« 
(Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 238)

Abb. 6: Prolog des Mercurius, Illustration aus: Georg Philipp Harsdörffer,  
Frauenzimmer Gesprächspiele. Fünfter Theil (1645) 



souver änität und mimesis

84

Trügewichts nicht nur befördert, sondern auch verkompliziert. Der erste Auftritt im ers-
ten Akt lässt ihn auf eine Frage des Sophisten antworten: »Ja/ und Nein: Es ist geschehen 
und nicht geschehen«. Dazu bemerkt die Gesprächsrunde der Frauenzimmer Gespräch-
spiele: »wie klüglich Alart alle seine Reden auf Schrauben gesetzet: Sein Wort ist ja und 
nein/ in einem Odem jedesmal zweydeutig/ niemals ohne Zweiffel/ und scheinet/ er 
habe so viel Zungen als Lippen« – eben ein »Doppelschalk«.256 Auch der kluge Hofmann 
Vespasian kommt im räsonierenden Rahmen des Gesprächspiels nicht umhin, darauf zu 
verweisen, dass »die klügsten Köpfe in Trügewichts und Alart Schul gegangen sind«. Und 
Degenwerth resümiert anlässlich von Trügewichts Rekurs auf Machiavelli kritisch, »ob 
die ganze Vorstellung nicht vielmehr die Hoflaster als die Vernunfftkunst ausbilde«.257

Auch die Verwandtschaftsverhältnisse deuten nicht in die Richtung, dass mit der wie-
derhergestellten Ordnung der Frieden in Freyredstatt für immer gesichert wäre, sondern 
dass der Sophist vielmehr für einen Teil der Rhetorik steht. Wenn auch ein Bastard, 
so ist er doch ein Sohn Rederichs, d. h. des Diskurses. Von Merkurs Prolog und des-
sen Allegorie der Botschaft aus betrachtet, verkörpern der Bastard und sein Diener den 
nicht zu tilgenden Eigensinn des Mediums. Es ist die theatral reflektierte Frage nach 
Repräsentation, die in der Zurückweisung der sophistischen Rhetorik trotzdem an Prinzi-
pien der rhetorischen Verkörperung in Wissenschaft, Kunst und Politik festhalten muss. 
Damit wird gerade in der dramatischen Figuration der philosophischen Überwindung 
der angelia (Botschaft) durch den logos (Wahrheit), die in der griechischen Antike zur 
»Geburtsstunde der am Wahrheitsdiskurs orientierten Philosophie« wurde,258 der medi-
ale Rest der Botschaft sichtbar, der in der pädagogischen Spielsituation nicht anders als 
rhetorisch zu bändigen ist. Die Verankerung des Wissens im mediologischen Archiv, wie 
sie die Verhandlung des Sophismus bei Zouch und Harsdörffer hier anzeigt, markiert im 
Gegensatz zu Scholastik und pedantischem Gelehrtenkontext auch eine neue Form von 
wissenschaftlicher und politischer Öffentlichkeit, die sich gut in den demokratisierenden 
und integrativen Rahmen der Gesprächspiele fügt.259

Mit der Auslegung, dass »die klügsten Köpfe in Trügewichts und Alart [Ambiguity] 
Schul gegangen« seien, kommt der gegen Scholastik und Pedanterie gewendete Zug, der 
Zouchs englischer Schulkomödie innewohnt, noch deutlicher zutage: Nicht die theoreti-
sche lateinische Unterweisung (in Rhetorik und Logik) ist also gemeint, sondern eine situ-
ative wendige »Vernunftkunst«,260 die dem zur inventio-Lehre gehörenden ingenium bzw. 
der argutezza (im Dialog mit dem Urteilsvermögen) seinen Platz einräumt: Das Kapitel der 
Vernunftkunst, das die Übersetzung des Sophisten eröffnet, trägt die Epitheta »witzig und 

256	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 225.
257	 Ebd., S. 277 f.
258	 Krämer; Medium, Bote, Übertragung, S. 113. 
259	 Vgl. Friedrich H. Tenbruck, Zur Soziologie der Sophistik, in: Neue Hefte für Philosophie 10 

(1976), S. 51–77. Vgl. zum ästhetischen Prinzip der Integration bei Harsdörffer Wolf Gerhard 
Schmidt, Harmonikalität und Inkommensurabilität als Komplemente barocken Systemdenkens: 
Zur Integralästhetik von Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächspielen (1644–1649), in: Deutsche 
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 86 (2012), Heft 4, S. 483–531.

260	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 200–403.



botschaft und übersetzung

85

spitzig«.261 Es ist kein Zufall, dass Vespasians Nachsatz den Bezug zur Klugheitslehre des 
Tacitismus nach Balthasar Grácian herstellt, dessen Werk auch für die argutia-Bewegung 
von Bedeutung war.262 Über die Verbindung des europäischen Manierismus wird die So-
phistik nun gerade im Grenzbereich von Logik und Rhetorik zu einer vielfach eingesetzten 
ästhetischen Kategorie, die »einer arguten Überformung der logischen Urteilsfunktion«263 
folgt. Im Vordergrund dieses ästhetischen Einsatzes stehen Täuschung, Überraschung und 
Verwunderung. Mit dem Manierismus und dem zugrunde liegenden rhetorisch-logischen 
Wissensmodell erklärt sich also auch die Wahl der Dramenübersetzung im Kontext der 
Nürnberger Pegnitz-Schäfer,264 finde sich doch gemäß Reymund kein Drama, »das so wit-
zig erfunden/ und so spitzig alle Wort gesetzet«265 wie The Sophister. Die mit der curiositas 
korrelierenden rhetorischen Mittel des überraschenden Vergleichs, der Metapher, des Rät-
sels, des Wortspiels und der Anspielung gehören zur Grundausstattung von Harsdörffers 
Gesprächspielen.266 Die zahlreichen medialen Verkettungen, die dieser Anlage zugrunde 
liegen, korrelieren zugleich auch dieser dem Spiel verpflichteten Poetik.267

Genau in der Mitte des Stücks, dem Höhepunkt der auf Betrug basierenden so-
phistischen Herrschaft im dritten Akt, kommt es zu einem merkwürdigen Dialog zwi-
schen den beiden Dienern des Sophisten, der auf den nicht auflösbaren Zweifel und 
die Ambivalenz Merkurs in der Allegorie der Diplomatie rekurriert. Nach dem Modell 
der Commedia dell’arte ist der Harlekin Alart/ambiguitas, d. h. die Mehrdeutigkeit, der 
intrigant-gewitzte, und Umbricht/ignoratio elenchi  – unzureichendes Argument oder 
schlicht Fehlschluss nach Aristoteles’ Sophistischen Widerlegungen – der tölpelhafte Die-
ner. Umbricht wurde vom neuen König Trügewicht in der vorangehenden Szene damit 
betraut, eine Liebesnachricht zu überbringen, mit dem Ziel, die tugendhafte Adressatin 
Weisstraut (scientia) zu beschädigen, wie die »kluge Matron« im Rahmen der Gespräch-
spiele ausführt: »Trügewicht erweist sich hier/ als ein kluger Tyrann/ der niemand nicht 
trauet/ ausser seinem einfältigen Diener. Sein Absehen ist Weisstraut zu Fall zu bringen/ 

261	 Ebd., S. 200.
262	 Vgl. Emilio Hidalgo-Serna, Das ingenöse Denken bei Balthasar Gracián. Der ›concepto‹ und 

seine logische Funktion, München 1985.
263	 Manfred Beetz, Rhetorische Logik. Prämissen der deutschen Lyrik im Übergang vom 17. zum 

18. Jahrhundert, Tübingen 1980 (= Studien zur deutschen Literatur, 62), S. 210.
264	 Rüdiger Zymner, Zwischen »Witz« und »Lieblichkeit«. Manierismus im Barock, in: LiLi 98 

(1995), S. 52–79. Im besonderen Maß betrifft das die Inscriptiones und Apophthegmata. Vgl. 
Thomas Neukirchen, Inscriptio. Rhetorik und Poetik der Scharfsinnigen Inschrift im Zeitalter 
des Barock, Tübingen 1999 (= Studien zur deutschen Literatur, 152).

265	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 202.
266	 Vgl. Zeller, Spiel und Konversation, S. 9–28. Zu Harsdörffers Schäfernamen im Pegnesischen 

Blumenorden vermutete bereits Sigmund von Birken (Floridan) im Dialog mit Johann Sechst (Al-
cidor) und Christoph Arnold (Lerian) in einem lyrischen Gespräch unter den Pegnitzschäfern, »daß 
der Name Strephon [der Name Harsdörffers, C. P.] zu Teutsch so viel heisse/ als Wendeling/ und 
sey ihm deswegen zu einem Bey-Namen ertheilet worden/ weil er seine Spiele auf manche Art zu 
wenden und zu gestalten pfleget.« (Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 80; auch dabei 
handelt es sich übrigens um eine kleine Einlage in den fünften Teil der Frauenzimmer Gesprächspiele, 
der auch die Übersetzung des Sophisten beinhaltet.)

267	 Vgl. Peck, Urteil und Übersetzung, S. 208 f.



souver änität und mimesis

86

und dieses versuchet er hierdurch Überschikkung eines Lobgedichts.«268 Die Ambiguität, 
zuvor Mittel der Intrige Trügewichts, wird nun zum Problem des eigenen sophistischen 
Herrn. Denn Alart sabotiert die trügerische Liebesbotschaft des Sophisten an Weisstraut, 
die Umbricht per Brief überbringen soll, durch einen vermeintlichen Rat. Alart nährt 
die Zweifel in Umbricht, ob sich denn der Liebesbotendienst, also die Kuppelei, für ihn 
schicke und er nicht zu Höherem berufen sei. Es folgt eine kuriose Nobilitierung des 
Botendienstes:

A.	  […] Du weißt/ daß unser Herr nun der grosse Sophist genennet wird.
U.	  Ja.		  A. Und du Umbricht.
U. 	  Ja.		  A. Weil du nun in solchen Verrichtungen beschäff-
	  tiget bist/ so gib dich für einen Gesanden aus.
U. 	  Wol/ ich bin aber nicht beredt. 
A.	  Da ist guht Mittel zu. Oeffne seine Briefe/ die er dir vertrauet/ er			 
	  lerne daraus seine Wort/ nim seine Person und Geberden an dich/ 		
 	  und rede/ als ob du der Mann werest/ für den man dich ansihet: So 		
 	  kann es dir nit fehlen. Solches aber must du bey Anwesen anderer 		
 	  thun und leisten/ damit du auf allem Fall Zeugschaft haben kanst. 		
 	  […] Nun gehe und ziere dich zu solchem Werke.
U.	  Daran sol es nicht ermanglen/ dann die Kleider machen den Mann 		
 	  ein Ansehen. Ich will gehen und mich darzu schikken.269

An dieser Stelle ist daran zu erinern, dass diese Szene von Richard Zouch ausgedacht 
wurde, der Werke wie Solutio quaestionis veteris et novae, sive, De Legati Delinqventis oder 
Juris et Judicii Fecialis, sive, Juris Inter Gentes verfasste – letzteres freilich zur Entstehungs-
zeit des Sophister noch unveröffentlicht –, und dass jene spielenden »Studenten aus Oxen-
furt« sich mit Fragen des internationalen Rechts und der Diplomatie auseinandersetzten. 
Zouch, der sich im Ius inter gentes mit Gentili auf einen seiner Vorgänger als regius Professor 
bezieht,270 verweist darauf, dass die Verkörperung der öffentlichen Botschaft durch den 

268	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 337.
269	 Ebd., S. 224 f. Im englischen Original (3. Akt, 3. Szene) heißt es: 
	 »Amb. Then be ruled by me. Thou know’st our master now is call’d the great Sophisme. | Ign. 

Yes. | Amb. And thou art Ignoratio Elenchi. | Ign. I am so. | Amb. Now thou art employd upon an 
honourable message. | Ign. Well. | Amb. Proclaim thy self Ambassadour. | Ign. You say true; turne 
Ambassadour, but I am no good speaker.« 

	 Amb. We will help that too; Thou hast his letters, open them, learn to pronounce them, take 
his person, frame his posture, speak as if thou wert the man thou seemest, she will not chuse 
but answere expectation. Besure thou act this before good company, a contract is nothing worth 
without witnesse. 

	 Ign. Wouldst thou be there I should speed much the better. 
	 Amb. I will not faile thee, goe and make thy selfe most richly fine.« (Zouch, Sophister, fol. Gv)
270	 Vgl. Thomas Erskine Holland, Art. Richard Zouch, in: Dictionary of National Biography, Bd. 21, 

Oxford 1917, S. 1332–1335. Zouch war nicht unmittelbarer Nachfolger Gentilis als Regius profes-
sor of civil law in Oxford. Dazwischen war von 1611 bis 1620 noch John Budden, ebenfalls ein 
Lehrer Zouchs, Inhaber des Lehrstuhls.



botschaft und übersetzung

87

Ambassadeur und die Souveränität des Senders untrennbar zusammengehören.271 Durch 
die majestas seines Herrn – in der Szene unmittelbar davor als »großmächtiger König«272 
tituliert – scheint Umbricht problemlos zum Gesandten nobilitierbar, noch dazu weil er ja 
schon als Bote in »diesen Verrichtungen«, bei Zouch: »a hounorable message«, engagiert 
sei. Auch der Tropus »der grosse Sophist« markiert diesen Zusammenhang.273 Doch 
bereits der deiktische Verweis auf die eigene Funktion in der sophistischen Widerlegung 
durch die Figuren verdeutlicht, dass Souveränität und diplomatische Repräsentation hier 
konsequent unterlaufen werden: Der Sophist kann keine Majestät sein, sein närrischer 
Diener Fehlschluss kein Ambassadeur. 

Alart ermuntert den närrischen Fehlschluss, einen Gesandten zu spielen, der weder 
rhetorisch geschult noch ein Ehrenmann ist. Das Szenario, das die personifizierte Ambi-
guität entwirft, bezieht seine Komik aus der mangelhaften Repräsentation. Dabei ist eine 
zweifache Nachahmung am Werk: Umbricht solle sich für einen Gesandten ›ausgeben‹ 
und als solcher Person, Rede, Aufzug und Anliegen des Herrn imitieren. Wenn Alart 
den armen Narren seine Rolle als »Gesander« durch mehrfaches Deklamieren von Trü-
gewichts Brief üben lässt, fallen diplomatische Verkörperung der Botschaft und drama-
tische Mimesis zusammen – wohlgemerkt im dramatischen Spiel: »Ich will dir helffen: 
Wie kanst du reden? Du must lauter reden/ sie kan keine Kammerstimme leiden: Blekk 
wie einer/ der nach einem Ambt schreiet/ thu das Maul auf wie ein Ostern/ damit die 
Perle deiner Wort herausfliessen.« Wobei er ihm »das Maul mit einem Knebel [spannet]«: 
»Dieses wird dich wie einen Spatzen zwitzeren machen«.274 Die komischen Anweisungen 
Alarts, einen Gesandten zu spielen, dienen hier offensichtlich als Parodie auf rhetorische 
und schauspielerische Sprechübungen, in der das Spannen der Mundpartie eingesetzt 
wurde.275 In Umbrichts Fall dient die Übung allerdings dazu, den armen Narren für den 
Rest des Spiels stumm zu machen.

Dass das frühneuzeitliche Theater den Zusammenhang von Gesandtschaft und Schau-
spiel hervorstreicht, lässt sich auch an der von Shakespeare im Hamlet276 figurierten 
Parallelität der beiden Bereiche beobachten. Während Claudius die Gesandtschaft für 
Norwegen mit den Worten instruiert, »Giving you no further personal power / To busi-

271	 Vgl. Zouch, Explicatio, S. 183 f.
272	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 332.
273	 Dabei handelt es sich um eine Antonomasie, eine Ersetzung des Eigennamens durch eine Peri-

phrase. Die antike und frühneuzeitliche Geschichte der Antonomasie hängt mit der Umschrei-
bung des Gottesnamens (z. B. als ›Schöpfer der Welt‹) zusammen, von dem ausgehend sowohl 
für die Panegyrik als auch die Kritik zudem Fürsten- und Herrscher-Antonomasien in Gebrauch 
waren. In der Literatur der Renaissance sind Metonymie und Antonomasie häufig im Kontext 
diplomatischer Figurationen zu finden. Vgl. Joanna Craigwood, Diplomatic Metonymy and 
Antithesis in 3 Henry VI, in: The Review of English Studies 65 (2014), S. 812–830 und Nathalie 
Rivère de Carles, The Ambassador as Proteus. Indirect Characterization and Diplomatic Appease-
ment in Catiline and Measure for Measure, in: dies. (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre 
and Soft Power. Early Modern Literature in History, London 2016, S. 113–137.

274	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 353 f. 
275	 Vgl. zum Kontext der rhetorischen und theatralen Stimmübung für diese Szene Bertram Leon 

Joseph, Elizabethan Acting, Oxford 1964, S. 67 f.
276	 Vgl. Hampton, Fictions of Embassy, S. 144–149.



souver änität und mimesis

88

ness with the King more than the scope / Of these dilated arcticles allow«,277 beschwört 
Hamlet die Schauspieler, das Skript und den Ton einzuhalten: »Speak the speech, I pray 
you, as I pronounced it to you«.278 Es ist durchaus denkbar, dass Zouchs Parodie hier 
auch Bezug auf Shakespeare nimmt. Die Parallelität der schauspielerischen Sprechübun-
gen und der Rhetorik des Gesandten zeugt an dieser Stelle, gerade in der verkehrten An-
eignung dieser Rolle durch den Narren, von der frühneuzeitlichen Professionialisierung 
beider Bereiche, die in beiden Fällen die actio der Rhetorik und deren »Körpertechniken« 
ins Zentrum stellt.279 Das ist im Fall der rhetorischen Tradition insofern von Bedeutung, 
als die pronunciatio und actio als partes artis weniger Beachtung finden, während Theater 
und Diplomatie genau an dieser Stelle einhaken.280

Mit der vieldeutigen Rede der Ambiguität lässt sich die geplante Liebesambassade 
Umbrichts noch weiterdrehen. Da Umbricht selbst »Herr der Welt«281 werden will, deu-
tet der Ratschlag Alarts auch einen mimetischen Akt an, der die diplomatische Reprä-
sentation löscht und die Liebesnachricht auf den Boten selbst überträgt. Die materielle 
Verkörperung der Botschaft geht deshalb schief, weil sich der Bote in der mimetischen 
Verkörperung die heteronome Sache des Fürsten so zu eigen macht und den Auftrag-
geber eben nicht in Erscheinung treten lässt. Vielmehr wird die fremde Stimme in der 
Übertragung getilgt. Die Rolle des Gesandten wird Umbricht nach erfolgtem Kleider-
tausch in der Kleidung Alarts antreten und prompt in Stellvertretung seines sophisti-
schen Beraters verprügelt werden, bevor er seine ›Botschaft‹ aufführen kann. Dass Alart 
am Ende des Schauspiels von Theillob (distinctio) selbst in den Kleidern des Sophisten 
Trügewicht gefasst wird, führt diesen Reigen von Repräsentation und Täuschung kon-
sequent zu Ende. 

Darüber hinaus dient die Mimesis im rechtlichen Verständnis auch als Differenzkri-
terium zwischen dem Boten und Gesandten, wie Gentili in De legationibus durch ein 
extremes Beispiel bei Livius untermauert: Selbst wenn der Auftraggeber einer privaten 
Nachricht, zum Beispiel einer Liebesbotschaft, der König selbst sei, handle es sich bei dem 
Überbringer dieser Nachricht um keinen Gesandten, sondern lediglich um einen Boten.282 
Entscheidend ist hinsichtlich der Methode der Sendung der öffentliche Gehalt. Es handelt 

277	 William Shakespeare, The Tragedy of Hamlet, Prince of Denmark, in: ders., The Oxford Shakes-
peare. Complete Works. Second Edition, hrsg. von John Jowett u. a. Oxford 2005, S. 685 (I/2).

278	 Ebd., S. 699 (III/2).
279	 Zum Begriff der Körpertechniken vgl. Marcel Mauss, Die Techniken des Körpers, in: Frank 

Adloff u. a. (Hrsg.), Kultursoziologie. Klassische Texte – Aktuelle Debatten, Frankfurt a. M./New 
York 2014, S. 153–173. Zu den Körpertechniken der Frühen Neuzeit vgl. den Ausstellungskatalog 
Rebekka von Mallinckrodt (Hrsg.), Bewegtes Leben. Körpertechniken in der Frühen Neuzeit, 
Wolfenbüttel 2008. Für den Zusammenhang von Rhetorik und Schauspielkunst darin Dietmar 
Till, Rhetorik und Schauspielkunst, in: ebd., S. 61–84.

280	 Zur actio und zum Beispiel des Demosthenes, der bei Zouch offensichtlich als Vorbild dient, vgl. 
Till, Rhetorik und Schauspielkunst, S. 62 f.

281	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 341.
282	 Vgl. Gentili, De legationibus, S. 2 ff. »Hanc etenim statuunt isti magistri differentiam inter 

legandi & adlegandi verbum: vt publica illud; hoc, priuata negotia respiciat. Et verum videtur, 
regis etiam si sint negotia ista. Nam ita Liuius libro trigesimo sexto: Rex amore captus virginis, cum 
patrem, primo adlegando, deinde coram ipse rogando, fatigasset.« (S. 5)



botschaft und übersetzung

89

sich im Fall der falschen Liebesbotschaft in der Welt des Sophisten also doch wieder nur 
um einen Kuppler. Falsch ist im Akt der Übertragung Umbrichts also auch das Medium 
des Diplomaten selbst. 

Der Übersetzer Harsdörffer greift in seiner auf die interpretatio folgenden imitatio 
die Bedeutung des Botschaftsmodells im Zeichen Merkurs wieder auf: Im nun von ihm 
selbst verfasssten Drama Die Redkunst, ebenfalls im fünften Band der Frauenzimmer 
Gesprächspiele zu finden, versucht er, Zouchs allegorisch-dramatisches Modell auf rhe-
torische Figuren und die Stadien der Rede anzuwenden. Die bereits aus dem Sophisten 
bekannte Findigunda (inventio), die mit Denkraht (topicus) die Tochter Wortigund (elo-
cutio) gezeugt hat, regiert im Wortdodland. Durch eine Intrige Kargkrams (judiciale), 
der Wortigunds Hochzeit mit Wahltemar (deliberativum) verhindern will, verfällt die 
Prinzessin in »Aberwitzigkeit«, bevor es nach einigen Wendungen schließlich zu einem 
glücklichen Ende kommt. Aus Wortdodland wird auch ein Herold in benachbarte Reiche 
wie Freyredstatt oder Ubland gesandt, mit dem friedliche Beziehungen gepflegt werden, 
auch wenn zwischenzeitlich Krieg droht. Dabei schlüsselt Harsdörffer alle Figuren nach 
»Personen | Alte Namen | Lateinische Kunstwort | Teutsche Kunstwort« auf. Zum Diplo
maten der Königin Findigunda sieht die Reihe folgendermaßen aus: »Dingbild | der 
Herold | Weichbild | Prosopopœia | Personengleichung.« Und schließlich zum Diener: 
»Schikkart | Diener | Ekkart | Paranomasia | Wortgleichung.«283 

Deutlich wird in der interpretatio und imitatio auch eine spezifische Politik der Litera-
tursprache, die sich bei Opitz andeutet und bei Harsdörffer, zumal im galanten, explizit 
nicht pedantischen Zusammenhang284 der Frauenzimmer Gesprächspiele deutlich zum 
Vorschein kommt. Harsdörffers Übersetzungspraxis ist demgemäß einem synchronen 
Modell verpflichtet – Übersetzungen aus den englischen und französischen Literaturspra-
chen – und richtet sich damit gegen ein diachrones Modell der Antike-imitatio. Dafür 
spricht auch die Wahl von Zouchs englischem Schultheaterstück, das selbst, wie Merkur 
im Prolog ausführt, als Bruch mit der lateinischen Tradition antritt, zählte es doch ge-
meinsam mit anderen Stücken der Stuart-Ära, die in Oxford und Cambridge gespielt 
wurden, zu den ersten Schuldramen in englischer Sprache.285 Bemüht man dabei den 
bereits bei Opitz vorgefundenen Zusammenhang der literatursprachlichen Souveränität, 
so manifestiert sich Harsdörffers horizontales Übersetzungsmodell im Kontext der Ab-
kehr der Gelehrtenrepublik vom lateinischen Späthumanismus, wie auch sein Poetischer 
Trichter (1647) im Untertitel ankündigt, »Die Teutsche Dicht- und Reimkunst/ ohne 
Behuf der Lateinischen Sprache/ in VI. Stunden einzugiessen«.286 Zwangsläufig ist die 

283	 Vgl. Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele V, S. 454 f.
284	 Vgl. Zeller, Spiel und Konversation im Barock; dies., Die Rolle der Frauen im Gesprächspiel und in 

der Konversationsliteratur, in: Wolfgang Adam (Hrsg.), Geselligkeit und Gesellschaft im Barock-
zeitalter, Wiesbaden 1997, S. 531–541.

285	 Vgl. George Charles Moore Smith, College Plays Performed in the University of Cambridge, 
Cambridge 1923, S. 8.

286	 Georg Philipp Harsdörffer, Poetischer Trichter/ Die Teutsche Dicht- und Reimkunst/ ohne 
Behuf der Lateinischen Sprache/ in VI. Stunden einzugiessen, 2. Aufl., Nürnberg 1650. Vgl. zum 
Zusammenhang von deutscher und neulateinischer Literaturpolitik im 17. Jahrhundert Wilhelm 
Kühlmann, Balde, Klaj und die Nürnberger Pegnitzschäfer. Zur Interferenz und Rivalität 



souver änität und mimesis

90

Abgrenzung von der (neu-)lateinischen Literatursprache dabei als anti-universalistischer 
Reflex, sowohl gegenüber dem Papst als auch dem Kaiser, zu verstehen.287 Ebenso wie bei 
Matthias Bernegger und anderen Vertretern der diplomatischen res publica literaria, mit 
denen sowohl Opitz als auch Harsdörffer (als Straßburger Student) in Kontakt standen, 
anti-spanische Polemik und konfessionelle Toleranz zusammengehen, lässt sich der ire-
nisch-völkerrechtliche Zusammenhang im Bereich der Nationalliteratur beobachten: Ge-
gen den römischen Universalanspruch werden Beziehungen zu souveränen und potenziell 
gleichrangigen Literatursprachen gepflegt und im europäischen Gelehrtenverkehr nach 
spezifischen Regeln der Literatursprachen organisiert: ius und iudicium inter linguas. 

6. Diplomatische Mimesis und die Fiktionalisierung der Politik  
(von Gentili zu Wicquefort)

Die vielfach in Szene gesetzten Übertragungsfiguren und das dazugehörige mediale 
Konfliktpotenzial in Zouchs Sophister laufen bei Merkur zusammen, wobei Harsdörffers 
deutsche Fassung bzw. deren Einbettung in die Gesprächspiele die Kette der Übertra-
gungsfiguren noch einmal verdoppeln. So übernimmt der Götterbote im Himmel die 
»reine Flamm« der Musen und bringt sie auf die Erde, in die dramatische Dichtung der 
Muttersprache und auf die Bühne, die bei Harsdörffer als theatraler Raum jedoch fingiert 
und über das Gesprächspiel vermittelt ist. Die fingierte ›Aufführung‹ des dramatischen 
Texts erinnert so daran, dass diese Dichtung, selbst wenn die mimetischen Mittel zwei-
felhaft bleiben, mit größter moralischer und rhetorischer Autorität ausgestattet ist, und 
wiederholt die poetologische Autorisierung im mimetischen Vollzug. Versteht man Mer-
kur also trotz der allegorischen Personifikationen als mimetische Vermittlungsfigur, sind 
unterschiedliche Ebenen der Mimesis zu differenzieren: aristotelische Mimesis (imitatio 
naturae), Mimesis als imitatio veterum und die (neo-)platonischen Bedeutungsebenen der 
Mimesis (Nachahmung, Schein, Bild).288 

Grundsätzlich überlagern sich – das zeigen die Poetiken im Anschluss an Scaliger – die 
Mimesiskonzeptionen in der Frühen Neuzeit. Zwar übermitteln Scaliger und Ronsard die 
aristotelische Konzeption, wie nicht zuletzt Opitz’ Buch von der Deutschen Poeterey zeigt: 
»Das ferner die Poeten mit der warheit nicht allzeit vbereinstimmen/ ist zum theil oben 
deßenthalben Vrsache erzehlet worden/ vnd soll man auch wissen/ das die gantze Poete-

jesuitischer und deutsch patriotischer Literaturkonzeptionen, in: Thorsten Burkard u. a. (Hrsg.), 
Jacob Balde im kulturellen Kontext seiner Epoche. Zur 400. Wiederkehr seines Geburtstages, 
Regensburg 2006 (= Jesuitica, 9), S. 93–113.

287	 Vgl. Jörg Robert, Im Silberbergwerk der Traditionen. Harsdörffers Nachahmungs- und Über-
setzungstheorie, in: Stefan Keppler-Tasaki / Ursula Kocher (Hrsg.), Georg Philipp Harsdörffers 
Universalität. Beiträge zu einem uomo universale des Barock, Berlin / New York 2011 (=  Frühe 
Neuzeit, 158), S. 1–22.

288	 Einen guten Überblick und eine Problematisierung dieser strikten Trennung liefert Andreas Kab-
litz, Mimesis versus Repräsentation: Die Aristotelische Poetik in ihrer neuzeitlichen Rezeption, 
in: Aristoteles, Poetik, hrsg. von Otfried Höffe, Berlin 2009, S. 215–231.



diplomatische mimesis und die fiktionalisierung der politik

91

rey im nachäffen der Natur bestehe/ vnd die dinge nicht so sehr beschreibe wie sie sein/ 
als wie sie etwan sein köndten oder solten.«289 Gleichzeitig werden die aristotelischen Ka-
tegorien der Wahrheit und Wahrscheinlichkeit sehr weit gefasst und nähern sich einem 
platonischen Verständnis der Mimesis an. Deshalb hat etwa auch die jesuitische Dramen-
poetik unter Rekurs auf Aristoteles kein Problem damit, den Auftritt allegorischer Figu-
ren im größeren Zusammenhang einer Glaubenswahrheit zu rechtfertigen.290 Mehrfach 
wurde auch auf die Bedeutung Horaz’ für die deutsche Barockliteratur verwiesen. Gerade 
der allegorische Einsatz bei Harsdörffer und Birken offenbart ein Mimesis-Verständnis, 
das die Nachahmung mit Abbildung und Malerei  – in diesen Bereich gehört das ut-
pictura-poesis-Prinzip – gleichsetzt.291 

Wenn auch zum Teil die Figuren der aristotelischen Dialektik bei Zouch / Harsdörffer 
auftreten, ist die dramatisch-rhetorische Legitimation Merkurs weniger einer engen Aus-
legung der aristotelischen Nachahmungspoetik verpflichtet,292 sondern einem neu-plato-
nischen Mimesis-Konzept. Dieses zielt deutlicher auf das Moment der Repräsentation der 
›wahren Formen‹ und den göttlich erfüllten furor poeticus ab, der dieser Repräsentation 
zugrunde liegt.293 Bereits der Ort der dramatischen ›Handlung‹, »Freyredstatt«, verweist 
weniger auf die antike Tradition der parrhesia, d. h. auf eine kritisch-agonistische Weise 
gegen den Souverän wahr zu sprechen,294 sondern auf ein erkenntnistheoretisches, ethi-
sches und rhetorisches Wahrsprechen im platonischen Sinn, das nicht von sophistischer 
Rhetorik korrumpiert ist (Gorgias, Sophistes) – und dieses Wahrsprechen des Intelligiblen 
und Göttlichen findet ausnahmslos im Namen des Staates (Politeia) statt. 

289	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 350. Vgl. Iulius Caesar Scaliger, Poetices libri septem / Sieben Bücher 
über die Dichtkunst, Bd. 1, hrsg., übers., eingel. und erl. von Luc Deitz, Stuttgart-Bad Cannstatt 
1994, S. 60 (I, 1): »Hanc autem Poesim appelarunt, propterea quod non solum redderet vocibus 
res ipsas quae essent, verumetiam quae non essent, quasi essent, et quo modo esse possent vel de-
berent, repraesentaret. Quamobrem tota in imitatione sita fuit.« Und Pierre de Ronsard, Abrégé 
de l’art poétique français, in: Francis Goyet (Hrsg.), Traités de poétique et de rhétorique de là 
Renaissance, Paris 1990, S. 465–487, hier S. 472 (XIV, 13): »[C]ar tout ainsi que le but de l’orateur 
est de persuader, ainsi celui du Poète est d’imiter, inventer, et représenter les choses, qui sont, qui 
peuvent être, ou que les anciens ont estimées comme veritables«.

290	 Vgl. Robert J. Alexander, Das deutsche Barockdrama, Stuttgart 1984, S. 53 f.
291	 Vgl. Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, S. 72 f. Vgl. auch Alexander, Barockdrama, 

S. 54 und Friedrich Gaede, Poetik und Logik. Zu den Grundlagen der literarischen Entwicklung 
im 17. und 18. Jahrhundert, Bern / München 1978, S. 37.

292	 Aristoteles, Poetik. Griechisch / Deutsch, übers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 2008, 
S. 5 und 7.

293	 Vgl. zur christlichen Variante des furor poeticus in der Allegorie Uranias auch Harsdörffers 
Übersetzung von »La Muse chrestienne« (»Die Himmlische Musa oder Himmels-Witte«) des 
französischen Dichters Du Bartas im 6. Band der Frauenzimmer Gesprächspiele: »Wie der vergallte 
Grimm den Menschen rasend machet/ | der hermend ausser sich/ fast nicht weiß/ was er thut: | 
So staunet der Poet/ in aufgeklärtem Muht; | Er ist mehr als ein Mensch/ wann sein Gemüth er-
wachet./ | Sein Sinn steigt Himmel an/ der Blitz geschwind erreget/ | was sonsten die Natur führt 
in dem Wunderschild/ | das dolmetscht sein Gedicht/ er teutscht ihr Wesenbild | dass sie/ der 
Rähtsel gleich verhüllet vorgeleget.« (Georg Philipp Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele. 
Bd. 6, hrsg. von Irmgard Böttcher, Tübingen 1969 [= Reprint], S. 504)

294	 Vgl. Michel Foucault, Der Mut zur Wahrheit. Vorlesung am Collège de France aus den Jahren 
1983 /84, aus dem Frz. von Jürgen Schröder, Berlin 2012, S. 22–37.



souver änität und mimesis

92

Platon etabliert dabei ein dreistufiges Modell: An erster Stelle stehen die wahren 
Denkformen der Dinge (Ideen), wie sie die Götter erschaffen haben, an zweiter Stelle die 
individuellen Dinge selbst, die nur einen unvollständigen Ausdruck der wahren Formen 
sichtbar machen (Abbild), und schließlich an dritter Stelle die bloß nachgeordneten Re-
präsentationen und imitierenden Kopien (Schein) dieser individuellen Dinge, wie sie Pla-
ton besonders der Rhetorik, den Rhapsoden und den Schauspielern zugewiesen hat. Die 
Imitationen der individuellen Dinge sind im platonischen Verständnis zunächst zu weit 
von den souveränen Formen und Ideen entfernt, um Anspruch auf Wahrheit, Schönheit 
und Tugend zu erheben.295 Während die Dichtung im Ion dabei nicht zwangsläufig auf 
der letzten mimetischen Stufe steht und Dichter selbst im philosophischen Sinn zu den 
»Sprechern der Götter« werden, bleibt der Rhapsode lediglich »Sprecher der Sprecher«.296 
Zu den »Dolmetschern der Götter« treten die »Dolmetscher der Dichter«.297 Diese Dis-
tinktion gegenüber Rhetorik und Aufführungskunst, von der letztlich auch die Dichtung 
und das Theater getroffen werden, ist Teil der philosophischen Überwindung der ange-
lia (Botschaft) durch den logos.298 Die Staatsphilosophen treten dabei an die Stelle der 
Dichter, wie Platon schließlich in den Nomoi ausführt: »[W]ir selbst sind Dichter einer 
nach Kräften möglichst schönsten [sic] sowie auch besten Tragödie. Unsere ganze Staats-
verfassung ist sonach Nachbildung [Mimesis] des schönsten und besten Lebens, welche 
Nachbildung wir wenigstens für die echteste Tragödie erklären.«299 Diese politische und 
philosophische Mimesis – bei Zouch und Harsdörffer der Staat Parrhesia / Freyredstatt – 
meint die Übertragung des wahren Denkens und des gemeinschaftsfördernden Handelns 
durch die Sprache. 

295	 Platon widmete sich in mehreren Dialogen dem Problem der Mimesis, jeweils mit Blick auf 
unterschiedliche performative Genres: im Ion dem rhapsodischen Gesang und der Dichtung, in 
Gorgias, Kratylos und Politeia Rhetorik und Theater. Vgl. zu den Ideen und den sichtbaren Din-
gen Platon, Politeia, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 2., übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. 
von Ursula Wolf, 35. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2016, S. 195–535, hier S. 416 f.: »Merke also, 
sprach ich, wie wir sagen, daß diese zwei sind und daß sie herrschen, das eine über das denkbare 
Geschlecht und Gebiet, das andere über das sichtbare, damit du nicht, wenn ich sage ›über den 
Himmel‹, meinst, ich wolle in Worten spielen. Also diese beiden Arten hast du nun, das Denk-
bare und das Sichtbare. – Die habe ich. – / Wie nun von einer zweigeteilten Linie die ungleichen 
Teile, so teile wiederum jeden Teil nach demselben Verhältnis, das Geschlecht des Sichtbaren und 
das des Denkbaren: so gibt dir vermöge des Verhältnisses von Deutlichkeit und Unbestimmtheit 
in dem Sichtbaren der eine Abschnitt Bilder. Ich nenne aber Bilder zuerst die Schatten, dann die 
Erscheinungen im Wasser und die sich auf allen dichten, glatten und glänzenden Flächen finden, 
und alles dergleichen, wenn du es verstehst.«

296	 Platon, Ion, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 1, 33. Aufl., übers. von Friedrich Schleiermacher, 
hrsg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg 2015, S. 65–82, hier S. 74 f. Vgl. ebd.: »Merkst du 
nun, daß dieser Zuschauer der letzte ist von den Ringen, von welchen ich sagte, daß sie aus dem 
herakleotischen Stein einer durch den andern ihre Kraft empfinden? Der mittlere aber bist du, 
der Rhapsode und Darsteller, und der erste ist der Dichter selbst. Der Gott aber zieht durch alle 
diese die Seelen der Menschen wohin er will, indem er der einen Kraft an den andern anhängt.«

297	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 112.
298	 Ebd.
299	 Platon, Nomoi, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 4, übers. von Friedrich Schleiermacher und 

Hieronymus und Friedrich Müller, hrsg. von Ursula Wolf, 24. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2014, 
S. 143–573, hier S. 389 /817b.



diplomatische mimesis und die fiktionalisierung der politik

93

Auch die Unordnung in Freyredstatt resultiert aus einer wahrheitsfeindlichen Über-
nahme kunstfertiger, vernebelnder und überlistender Rhetorik, die jenen vertikalen 
Urbild-Abbild-Kanal behindert und verdreht, dessen Impulse die Voraussetzung für das 
wahre Sprechen darstellen. Die mimetische Lösung dieses Problems besteht nun darin, 
die Austreibung von Störung und Ambivalenz der Botschaft gerade in der dramatischen 
Dichtung und der theatralen Aufführung zu figurieren. Jene Mittel, die auf der Hand-
lungsebene für Verwirrung sorgen, ermöglichen auf der Darstellungsebene ihre eigene 
Überwindung. Damit liegt eine Konstellation vor, die sich Zouchs rhetorisches Spiel und 
Harsdörffers übersetzte Einbettung in die Gesprächspiele mit den platonischen Dialogen 
teilen. Zu denken ist diese Dialektik insbesondere über den Götterboten: Merkurs Auf-
tritt ist dem Wahrheitsprogramm verpflichtet, zugleich markiert seine bloße Anwesenheit 
den Akt der Übertragung. Merkurs Vermittlungsfunktion wiederholt die prekäre mediale 
Disposition der Boten, Übersetzer und Diplomaten: einerseits als notwendiges Medium 
der göttlich-natürlichen Wahrheit, Tugend und Schönheit, andererseits als störende und 
verfälschende Vermittlungsinstanz. Zouchs von Harsdörffer übersetztes Freudenspiel the-
matisiert damit explizit die ›merkurische‹ Passung von angelia und logos, von Ambassade 
und Wahrheit. Im Rückgriff auf die neu-platonische Mimesis findet paradoxerweise auch 
die Rehabilitierung der richtigen theatralen Fiktion statt.300

Alarts und Umbrichts Dialog in Zouchs / Harsdörffers Drama über Umbrichts Rolle 
als Gesandter wirft die Frage nach einer adäquaten diplomatischen Mimesis auf. Die 
Antwort findet sich in der diplomatietheoretischen und völkerrechtlichen Abhandlung 
Alberico Gentilis. In De legationibus (1585) hält Gentili drei Deutungsarten des Gesandten 
bereit, die in Entsprechung und Absetzung zur Definition des Begriffs legatus beitragen: 
als (1) orator, d. h. als Redner und Sprecher; als (2) interpres, d. h. als Vermittler und Über-
setzer; sowie (3) als nuncius, d. h. als Bote. Der Orator, man denke an Umbrichts »ich bin 
aber nicht beredt«, entspricht dem geordneten sprachlichen Auftritt nach decorum, wie 
er in den Rhetoriklehrbüchern der Frühen Neuzeit zu finden ist. Gentili hebt zwar die 
Bedeutung der Rede für den Legaten hervor, betont allerdings auch, dass die Legaten nur 
oratores sein können, insofern sie in öffentlichen Staatsangelegenheiten, nicht in privaten 
Angelegenheiten sprechen.301 Mit der Definition des Legaten als interpres ruft Gentili das 
Medienmodell der verkörperten Botschaft auf, an dem Umbricht scheitert, auch wenn 
der Völkerrechtstheoretiker dessen Problematisierung bei Platon ausspart: 

Interpretem quoque nominari Legatum scimus. Nam de nuncio deorum Mercurio Vir-
gilius Æneid 4. | Interpres Diuum fert horrida iussa per auras. | Et eius nominis, itemque 
Iridis ad rem belle explicat rationem Plato in Cratylo, quam exscribere nolo. Sed & 
Cicero interpretes dicit, qui ferunt, referuntque mandata, quos Legatos appellamus 
probe. Et sane tali ratione stat Lucretii illud libr. 6. | Atque animi interpres manabat 
lingua. | Et quod in Timæo Plato, orationem esse interpretem scribit.302

300	 Vgl. Gérard Genette, The Architext. An Introduction, transl. by Jane E. Lewin, with a foreword 
by Robert Scholes, Berkeley u. a. 1992, S. 9.

301	 Vgl. Gentili, De legationibus, S. 3.
302	 Ebd., S. 4 f.



souver änität und mimesis

94

Gentili rekurriert auf die bekannte merkurische Stelle aus Vergils Aeneis, um eine Ver-
bindung zwischen Diplomatie und Übersetzung bzw. Vermittlung, zwischen nuncius 
und interpres sowie zwischen orator und interpres herzustellen – übrigens im Rückgriff auf 
die Literatur und Fiktion.303 Trotz dieser Gemeinsamkeiten, so Gentili, repräsentiere der 
Übersetzer etwas Anwesendes, aber Unverständliches, der Gesandte etwas Abwesendes.304 
Als Referenzfigur deckt Merkur alle drei Deutungsarten des Gesandten ab und wird von 
Gentili bereits zuvor in der Behandlung des diplomatischen orator mit dem Verweis auf 
Merkurs Prolog in Plautus’ Tragikomödie Amphitruo aufgerufen.305

Joanna Craigwood hat darauf hingewiesen, dass Gentili allen drei Definitionen des 
Legaten – Redner, Übersetzer, Bote – ein mimetisches Verständnis zugrunde legt.306 So 
handelt es sich um eine spezifische Deutung von Platons Timaios, die sich explizit nur 
in Jean de Serres’ Kommentar zur Genfer Platon-Ausgabe von 1578 findet und ihren 
Ursprung in Philipp Melanchthons Einführung in die Rhetorik Ciceros hat.307 Wörter 
imitieren die göttliche Wahrheit; die Unvollständigkeit dieser mimetischen Relation liegt 
in der menschlichen Kondition und dem Sündenfall begründet, ist aber als potenzielle 
Annäherung an das Göttliche möglich: Nicht erst die Übersetzung erweist sich so als 
übertragene Botschaft, sondern die Sprache selbst fungiert in diesem mimetischen Mo-
dell als Übersetzerin des logos,308 wie wir sie in Merkurs Prolog des Sophister vorgefunden 
haben. 

Im performativ mimetischen Sinn ist nun auch die dritte Definition des Legaten zu 
verstehen, die Gentili zunächst mit der Definition des nuncius engführt, um sie dann 
davon abzuheben: »Vt legatus is sit qui non modo publice, sed publico etiam nomine, & 
publica indutus missus est.«309 Die entscheidende Methode des Sendens zeigt sich in der 
Rollenfiktion und Theatermaske der res publica. Der nuncius, so Gentili, sei lediglich ein 
von einer Person oder vom Staat Geschickter. Für die Repräsentation der Souveränität und 
die entsprechende Methode der Entsendung braucht es einen performativen Akt: Der 
legatus muss wie am Theater die Maske bzw. Rollenfiktion des Staates annehmen, um im 
öffentlichen Namen und eben nicht nur bloß für jemanden sprechen zu können. Nicht 
nur die Rhetorik und Übersetzung stehen bei diesem Auftritt im Mittelpunkt, sondern 
der ganze politische Schauspielerkörper, der zum Medium einer politischen Fiktionalisie-
rung wird. Es geht um das Sichtbarmachen der Souveränität. Der Diplomat erscheint in 
diesem Szenario als jemand, der sich die Maske des Souveräns bzw. des Staates aufsetzt 

303	 Auf Merkur als »enbaxador de los dioses« verweist Juan Antonio de Vera y Zúñiga, El enbaxador, 
Sevilla 1620, S. 14. Zu diesem aktiven Verständnis des antiken interpres auch Maurizio Bettini, 
Vertere. Un’antropologia della traduzione nella cultura antica, Turin 2012, S. 88–121. 

304	 Vgl. Gentili, De legationibus, S. 4.
305	 Vgl. ebd., S. 3.
306	 Vgl. Craigwood, Sidney, Gentili, and the Poetics of Embassy, S. 91 ff.
307	 Vgl. Volkhard Wels, Manifestation des Geistes: Frömmigkeit, Spiritualismus und Dichtung in 

der Frühen Neuzeit, Göttingen 2014, S. 68 ff.
308	 Für de Serres Melanchthon-Bezüge vgl. Craigwood, Sidney, Gentili, and the Poetics of Embassy, 

S. 91 f.
309	 Gentili, De legationibus, S. 6.



diplomatische mimesis und die fiktionalisierung der politik

95

wie ein antiker Schauspieler, um den Eintritt in das göttliche Ritual und die Differenz zur 
realen Person durch sein Handeln zu markieren.310 

Im Zentrum stehen nun nicht mehr nuncius und orator, sondern die Träger der Souverä-
nität: Legat und Ambassadeur.311 Diese Unterscheidung lässt sich mit dem Hinweis Con-
rad von Hövelns auf die antike Tradition des Orators verdeutlichen: »Wegen der Fürsten 
nicht zu rahtender Zusammenkunfft haben die Ur⸗Alte Worthalter/ Anredethuer/ Wol-
redende Gesantschaft/ Redener (Orator) geschicket«.312 Der Wolredner spricht anstelle 
des Fürsten; die durch den Auftritt sichtbar werdende Souveränität seiner Entsendung 
spielt dabei im Gegensatz zur politischen Theorie der Frühen Neuzeit keine Rolle. Auch 
Hermann Kirchner verdeutlicht diesen Unterschied. Zwar würden die Begriffe Legat und 
Orator häufig synonym gebraucht, weil auch das Amt des Legaten auf »bene dicendi arti-
bus« beruhe, die für den privaten politischen Unterhändler typisch sei, zu beachten bleibe 
aber die Differenz zwischen der Sache des Staates und jener des privaten Mandats.313

Aus der neo-platonischen Perspektive versteht Gentili den Legaten als einzig legitimen 
Repräsentanten der politischen Souveränität und ihrer Herrschaft, wobei diese Definition 
wiederum auf der skizzierten platonischen Dreiteilung beruht:314 Platons wahre göttliche 
Denkformen der Dinge erscheinen bei Gentili als ›souverän‹. Der tugendhafte Höfling 
und Diplomat tritt an die Stelle der individuellen Dinge, die – wenn auch unvollstän-
dig  – die wahren Formen, d. h. die Souveränität, sichtbar machen. Die verzerrenden 
und imitierenden Kopien werden der sophistischen Rhetorik zugeordnet, um das wahre 
Sprechen für den Staat, im Zeichen der Souveränität, davon zu distinguieren. Gentilis 
Verständnis ist insofern ein platonisches, als es ihm zuerst um die Ähnlichkeitsrelation 
zwischen Vorbild und Abbild, um das Verhältnis einer nachgeordneten Repräsentation 
geht, die durch Logistikon und Ethik abgesichert ist, und nicht um die darstellerische 
Wahrscheinlichkeit einzelner Handlungen.315 

Allerdings unternimmt Platon selbst, wie zu sehen war, eine kategoriale Unterschei
dung zwischen mimetischen (Staats-)Künsten, die dem Versuch verschrieben sind, die 
souveränen Formen sichtbar zu machen, und den falschen Imitationen jener Künste, 
die allein unterhalten sollen. Es geht um die Kanalisierung der Mimesis im öffentlichen 
Interesse: Gegenüber dem Orator, der die Rede meisterlich verwende, zeichnen sich 

310	 Vgl. Craigwood, Sidney, Gentili, and the Poetics of Embassy, S. 89. 
311	 Vgl. Jean-Claude Waquet, Verhandeln in der Frühen Neuzeit. Vom Orator zum Diplomaten, 

in: Hillard von Thiessen / Christian Windler (Hrsg.), Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke 
und Interkulturalität im historischen Wandel, Wien / Köln 2010, S. 113–131, hier S. 128 und Nagel, 
Zwischen Dynastie und Staatsräson, S. 37. Zum zeitgenössischen Bewusstsein für diese Differen-
zierung siehe die Terminologie bei Lünig, Theatrum Ceremoniale, Bd. 1, S. 368 f. Die zeremonia-
len Auswirkungen der unterschiedlichen Ränge, »Ambassadeur« oder »Envoyé«, finden sich ebd.: 
»Auf die Ambassadeurs folgen die Envoyés; diese sind nurbloß im Charactere, und dem daraus 
fliessenden Ceremoniel von denen Ambassadeurs unterschieden: Denn ein Ambassadeur hat 
einen Characterem repræsentatitium, ein Envoyé aber nicht«.

312	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 17.
313	 Vgl. Kirchner, Legatus, S. 8.
314	 Vgl. Craigwood, Sidney, Gentili, and the Poetics of Embassy, S. 85 ff.
315	 Vgl. auch Stefan Büttner, Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begrün-

dung, Tübingen / Basel 2000, S. 7 ff. und 133 ff.



souver änität und mimesis

96

Ambassaden demnach durch die mimetische Kombination von Rede und Handlung aus 
(bis hin zur stumm sprechenden, bildhaften Performanz des Legaten).316 Diese Differenz 
ist für Gentili insofern von Bedeutung, als sie den gelehrten und höfisch legitimierten 
Diplomaten von den im Gorgias und Sophistes gegen die Rhetorik vorgebrachten An-
schuldigungen der Sophisterei durch die der Rede entsprechende Handlung freispricht; 
nur in der mimetischen Kohärenz von Worten und Verhalten des vom Souverän ge-
schickten Legaten liegt dabei die Garantie, nicht in sophistische Rhetorik abzugleiten. 
Voraussetzung dieser Kohärenz im Staatstheater ist das Ideal des vir bonus dicendi peritus 
der römischen Rhetorik.317 Aus der Perspektive des vir bonus als verschicktem Staats-
schauspieler lässt sich auch noch einmal die Differenz zum orator genauer als doppelte 
Sicherung des humanistischen Neo-Platonismus fassen. Während das rhetorische Ideal 
des vir bonus den Gesandten davor bewahrt, falsches Theater zu spielen, gewährleistet 
die singuläre Fiktion des souveränen Staatstheaters wiederum Dignität und offiziellen 
Gehalt der diplomatischen Repräsentation: per-sonare, das Durchschallen der übermit-
telten Stimme.

Erinnern wir uns noch einmal an Kirchners Definition des Legaten als »persona […], 
qui alicujus Principis munus sustineat«. Das lateinische munus ist nicht nur mit Auftrag, 
Dienst, Amt, Geschenk oder (Opfer-)Gabe zu übersetzen, sondern auch mit Festspiel 
und Theater. Wie Gentili und Wicquefort betont Kirchner, der ersteren beinahe wörtlich 
zitiert, in der Differenzierung von orator, interpres und nuncius für die Definition des 
Legaten den mimetischen Aspekt. Allerdings markiert er einen wesentlichen Unterschied. 
Dort, wo Gentili den Götterboten Merkur und seine vertikale Telekommunikation der 
Macht einführt, um nicht zuletzt auf die Maske des Staates zu verweisen, die mit einer 
höheren Legitimierung verbunden ist, setzt Kirchner den Legaten von Merkurs gött
lichem Botendienst ab, da dieser schlicht an homines gerichtet sei und nicht zwischen 
supremos Dominos verkehre: »Mercurium interpretem Deorum appellat, qui jussa & 
mandata Deorum hominib. denunciat; Cùm inter Deos & homines + inter supremos 
Dominos & subjectos infimos, legationis jus nullum esse possit, Nuncius esse potest, & 
interpres esse potest, inter utrosque, ut infrà pluribus docebitur.«318 Zweifellos entspricht 
diese Distinktion vom Götterboten, der auf einer vertikalen Achse zwischen Gott und 
den Menschen bzw. Untertanen operiert, Kirchners Versuch, das Gesandtschaftsrecht der 
deutschen Fürsten als inter supremos Dominos zu legitimieren. Während der Götterbote 
so nur mehr bedingt als oratorisch-diplomatische Allegorie zu dienen vermag, knüpft 
der spanische Gelehrte Juan Antonio de Vera y Zúñiga in El enbaxador (1620) wieder an 
Gentili an und führt Götterdiplomatie wie die Repräsentation der Universalherrschaft 

316	 Vgl. Gentili, De legationibus, S. 4 f.
317	 Vgl. dazu Hillard von Thiessen, Diplomatie vom type ancien. Überlegungen zu einem Idealtypus 

des frühneuzeitlichen Gesandtschaftswesens, in: ders./Christian Windler (Hrsg.), Akteure der 
Außenbeziehungen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen Wandel, Wien / Köln 2010, 
S. 471–503 sowie ders. Korrupte Gesandte? Konkurrierende Normen in der Diplomatie der Frü-
hen Neuzeit, in: Niels Grüne / Simona Slanička (Hrsg.), Korruption. Historische Annäherungen 
an eine Grundfigur politischer Kommunikation, Göttingen 2010, S. 205–220.

318	 Kirchner, Legatus, S. 11.



diplomatische mimesis und die fiktionalisierung der politik

97

in der Figur Merkurs zusammen.319 Mit der Repräsentation eines Universalmonarchen 
operiert auch dessen Legat auf einer vertikalen Achse, auf der sich Könige, Fürsten und 
schließlich Untertanen finden.

Die Auseinandersetzung mit dem Mimesis-Begriff in der Frühen Neuzeit führt ins 
Zentrum der rhetorischen, philosophischen, juridischen und politischen Vermittlungs-
akte. Damit ermöglicht der Begriff eine historische Zuspitzung der Beziehungen, die das 
Theater und die Diplomatie unterhalten. Das ist insofern wichtig, als der Vorstellungs-
raum des Theaters als Metaphorisierung der Welt in der Frühen Neuzeit bekanntlich zu 
einem Topos avanciert. Das Theater reflektiert die Metaphorisierung der Welt program-
matisch, etwa in Shakespeares As you like it (1599), in Calderóns La vida es sueño (1635) 
oder in der Vorrede zu Gryphius’ Leo Armenius (1650). Dabei wird die ganze Ordnung 
der Dinge und sozialen Beziehungen aufgerufen – einmal als höfisch-eitle Kehrseite des 
Jenseitsmodells, einmal als lustvolle Spielanordnung. Darüber hinaus stellt die theatrum-
mundi-Metapher in vielen Fällen die epistemologische Voraussetzung der Inszenierung 
von Wissen als ›Schau⸗Platz‹ dar. Berühmte Beispiele wären etwa das historiografische 
Theatrum Europaeum oder das medizinische Theatrum Anatomicum.320 Höfische Reprä-
sentationskultur und theatrum-mundi-Verständnis sind ein Grund für die Häufung an 
Schauspieler-Diplomaten-Analogien in den diplomatischen Handbüchern vom 16. bis 
ins 18.  Jahrhundert. Allerdings fungiert Gentilis Spiegelung der politischen Fiktion im 
Theater nicht nur als metaphorische Übertragung der Geschichte in ein Transzendenz-
modell bzw. in die episteme des ›Schau⸗Platzes‹, sondern erlaubt über die mimetische 
Beziehung eine diskursive Differenzierung der Diplomatie. 

Detailreich entfaltet wird der Bühnen- und Rollendiskurs in der Gesandtentheorie des 
genannten Abraham de Wicquefort. In seiner berühmten Abhandlung L’ambassadeur et ses 
fonctions (1681) greift auch Wicquefort auf Drama, Theaterbühne und Schauspieler zurück. 
Seine Abhandlung ist in zwei Teile gegliedert: Während der erste Teil den Aspekt der Re-
präsentation als action in den Vordergrund rückt, behandelt der zweite Teil die anhand von 
Beispielen aus der neueren Geschichte differenzierten fonctions. Am Beginn dieses zweiten 
Teils kommt Wicquefort grundsätzlich auf die diplomatische Mimesis zu sprechen: 

[I]l n’y a pas un personnage plus Comique que l’Ambassadeur. Il n’y a point de theatre 
plus illustre que la Cour: il n’y a point de comedie, où les acteurs paroissent moins ce 
qu’ils sont en effet que les Ambassadeurs sont dans la negotiation, & il n’y en a point 
qui y presentent de plus importants personnages.321 

Der Begriff »comique« meint hier weniger Narrenfiguren und Komödie, er steht allgemei-
ner für »schauspielhaft« und Schauspieler. Demgemäß sind Ambassaden im Verständnis 
der Ständeklausel das höchste und prunkvollste Theater mit der denkbar höchsten fürst
lichen Personage. In Wicqueforts Manual hebt die Theatermetapher insbesondere das Ge-

319	 Vgl. de Vera y Zúñiga, El enbaxador, S. 24 f.
320	 Vgl. Constanze Baum / Nikola Roßbach (Hrsg.), Theatralität von Wissen in der Frühen Neuzeit, 

Wolfenbüttel 2013, http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/start.htm (zuletzt eingesehen 3.3.2024).
321	 Abraham de Wicquefort, L’Ambassadeur et ses fonctions, Bd. 2, Köln 1689, S. 3.

http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/start.htm


souver änität und mimesis

98

wicht der Souveränität im Prozess der diplomatischen Fiktion hervor.322 Im Vordergrund 
steht das wechselseitige Verhältnis von mimetischer Praxis und öffentlich-souveräner 
Methode der Sendung: Die Inszenierung der Diplomatie habe die Repräsentation und 
Delegation der Souveränität zur Voraussetzung, ebenso wie nur ein Souverän in der Lage 
sei, Diplomaten an fremde Höfe zu senden: »Il n’y a que les Souverains, qui envoyent des 
Ambassadeurs«.323 Die soziale Person des Ambassadeurs wird genau in jenem Moment 
unsichtbar, in dem der diplomatische Schauspieler die Souveränität seines Fürsten er-
scheinen lässt. Um den dafür nötigen Zusammenhang der Souveränität hervorzukehren, 
kündigt der Titel der deutschen Übersetzung den »Staats⸗Bothschaffter«, die Überschrift 
des ersten Kapitels gar einen »Ober⸗Staats⸗Gesandte[n]« an.324 Jenes Dokument, das 
als Voraussetzung dieses mimetischen Prozesses dient und solchermaßen auch an ihn 
erinnert, ist – insbesondere bei anlassbezogenen und außerordentlichen Ambassaden – der 
Akkreditierungsbrief, der das diplomatische Zeremoniell eröffnet.325

In der horizontalen Übertragung der Botschaft zeigt sich die vertikale Heteronomie 
nicht nur als fremde Stimme des Auftrags, sondern auch als Bild der Souveränität. Dieser 
mimetische Zusammenhang erlaubt es, noch einmal Verbindungen zum barocken Drama 
als Bildprogramm herzustellen. Im Poetischen Trichter bekräftigt Georg Philipp Harsdörffer 
das visuell-performative Element der dramatischen Fiktionalisierung gegenüber der rheto-
risch-dialogischen Form, die etwa Harsdörffers Formexperimente in den Gesprächspielen 
offerieren: Das Drama sei ein »lebendiges Gemähl«.326 Die für das deutschsprachige und 
neulateinische Barocktheater stilprägende Bildpolitik, auf die Harsdörffer abzielt, klingt 
noch in Conrad von Hövelns Teutschem Gesandten nach. Ein Gesandter, so führt er aus, 
stelle »seiner Herrschaft wesentliche Selbst⸗Person abschattend als ein Schalt⸗Gleich⸗Bild« 
dar.327 Mit dem von Schottelius entlehnten Begriff wird die Ebene des Zur-Schau-Stel-
lens im Verständnis der diplomatischen Repräsentation als Mimesis des Souveränitäts
schauspielers verständlich: »Wenn man jemanden repräsentieren will«, so Louis Marin 
über die politische Fiktion des Absolutismus, »genügt es nicht mehr, sein Herold […] zu 

322	 Vgl. Ellen M. McClure, Sunspots and the Sun King. Sovereignety and Mediation in the Seven-
teenth Century France, Chicago 2006, S. 136: »The diplomat, like his servant, is seen not as an 
employee of the monarch […] but rather as an instrument of his power. Ironically, this latter 
relation, which would seem to emphasize the dependence of the ambassador on the sovereign, 
could also be interpreted (as Wicquefort did, eagerly) as allowing for a certain mimetic imitation 
of the prince’s authority to an extent that a paid employee could never attain.«

323	 Abraham de Wicquefort, L’Ambassadeur et ses fonctions, Bd. 1., Köln 1690, S. 9.
324	 Wicquefort, Staats⸗Bothschaffter, S. 1.
325	 Vgl. Johann Christian Lünig, Theatrum Ceremoniale historico-politicum, Bd. 1, Leipzig 1719, 

S. 368. Dazu auch Nanz, Agenten der Diplomatie, S. 60 f.
326	 Harsdörffer, Poetischer Trichters, S. 72 f. Zu Harsdörffers Rolle in den ut-pictura-poesis-Debatten 

auch Georg Philipp Harsdörffer, Kunstverständiger Discurs, von der edlen Mahlerey (Nürnberg 
1652), hrsg. von Michael Thimann, Heidelberg 2008 (= Texte zur Wissensgeschichte der Kunst, 1). 
Vgl. dazu Stefanie Stockhorst, Text und Bild bei Harsdörffer: Vom Paragone zur synästhetischen 
Animation, in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedialität in der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, 
Konzepte, Berlin / Boston 2017 (= Frühe Neuzeit, 209), S. 347–365.

327	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 122.



diplomatische mimesis und die fiktionalisierung der politik

99

sein, sondern man muß ihn zur Schau stellen«.328 Mit Blick auf die Gesandtschaftstheorie 
im 17. Jahrhundert wird eben diese Differenz durch den Gesandten eines Souveräns per-
formiert. Das Moment der mimetischen Zurschaustellung korrespondiert – im Gegensatz 
zu den in der Renaissance häufig bescheidenen Gesandtenauftritten – der schauspieleri-
schen Prachtentfaltung im Zeitalter des Barock.329

Wicqueforts Manual bemüht Schauspiel und Theater auch im Nachsatz zu den zitier-
ten Passagen; zum diplomatischen Souveränitätstheater gehört denn auch, dass dessen 
Schauspieler nach dem ›Vorhang‹ zu ihrer Tätigkeit als honnêtes hommes zurückkehren: 
»Mais comme le plus habile acteur n’est pas tousjours sur le theatre, & change de maniere 
d’agir après que le rideau est tiré«, so Wicquefort, »ainsy l’ambassadeur, qui a bien joüie 
son role dans les fonctions de son caractere, doit faire l’honneste homme lors qu’il ne 
joüe plus la comedie«.330 Das heißt, der Diplomat zeigt sich abseits der großen diploma-
tischen Bühne wieder als diejenige vom Souverän ausgewählte soziale Person nach dem 
Tugendkatalog des vir bonus und den Verhaltenslehren des höfischen Zeremoniells. Diese 
Differenz rückt mit dem Status der négocitation permanente zwangsläufig verstärkt ins 
Bewusstsein der Gesandtentheorie. 

Gleichzeitig zur Betonung der Mimesis bringt die zitierte Stelle bei Wicquefort im 
Gegensatz zum juridischen Diplomatietheater Gentilis nun allerdings auch den politisch 
prudentistischen Aspekt der Theatermetapher ins Spiel. So ist der in die Hoheit des dra-
matischen Personals eingeschobene Satz »il n’y a point de comedie, où les acteurs parois-
sent moins ce qu’ils sont en effet« ambivalent. Einerseits kann er im Verständnis der di-
plomatischen Mimesis das Verschwinden des Mediums hinter der Stimme und dem Bild 
der Souveränität bedeuten – also, wie bislang verstanden: als eine theatrale Ausweitung 
der Gedankenfigur der Gesandtentheorie. Andererseits impliziert dieser Satz aber auch, 
dass den Gesandten zusätzlich zur Funktion der Repräsentation nun gerade seine Rol-
lenvielfalt im höfischen Theater auszeichnet und sich die simulatio vervielfältigen lässt.331 

328	 Marin, Porträt des Königs, S. 11.
329	 Vgl. Gerbore, Formen und Stile der Diplomatie, S. 68 f.
330	 Abraham de Wicquefort, L’Ambassadeur et ses fonctions, Bd. 2, Köln 1689, S. 3 f.
331	 Die deutsche Übersetzung streicht diese Ebene durch eine Hinzufügung zur zuvor zitierten Pas-

sage zum Theater des Ambassadeurs hervor: » Ich habe hiebevor gedacht/ daß ein Ambassad[eur] 
die Person eines Comoedianten wohl zu vertreten wissen soll: jetzo aber unterstehe ich mich noch 
dieses zu sagen/ daß in allen unseren Welt⸗Geschäften und Angelegenheiten nicht leicht eine Per-
son gefunden wird/ welche nach mancherley Begebenheiten die Art bald dieser/ bald jener Perso-
nen sich zu nehmen/ und nach Erforderung und Beschaffenheiten der Zeiten und Gelegenheiten/ 
wieder von sich zu legen wissen solle. Es ist kein durchlauchtigeres Theatrum oder Schauplatz als 
der Hof zu finden/ und wird/ und wird kein eintziges theatralisches Schauspiel gesehen warden 
können/ welchen die Actores weniger scheinen dasselbe zu seyn/ was sie doch würcklich und 
wahrhaftig sind/ als eben die Ambassad[eure] in ihren Negotirungen: es warden auch wohl nit 
einige anzutreffen seyn/ so in der That höhere Personen repræsentiren solten. Dieweil aber der al-
lergeschicklichste Actor und Comediant nicht allezeit auf dem Theatro erscheinet / auch zuweilen 
eine andere Person annime/ so bald als man die Vorhänge des Theatri zugezogen: Gleicher massen 
soll ein Ambassadeur/welcher in den Functionen seines Caractere seine Rolle wohl gespielet/ auch 
die Stelle eines aufrichtigen und ehrlichen Mannes vertreten/ wenn er von der Schaubühne seiner 
Verrichtungen wieder abgetreten ist.« (Wicquefort, Staats-Bothschaffter, S. 677).



souver änität und mimesis

100

Zwar versteht auch Hotman die Funktion des Ambassadeurs als wachsames Auge des 
Fürsten am fremden Hof,332 gleichzeitig weist er zu Beginn des 17. Jahrhunderts in seiner 
Abhandlung De la charge et dignité de l’ambassadeur (1603) auf einen Unterschied zwi-
schen Diplomaten und Schauspielern hin: »Il n’y peut pas joüer divers personnage sou 
divers accoustremens, de peur qu’il ne luy en prenne comme à un Ambassadeur envoyé 
vers l’Empereur«.333 Mit den Masken des Staates, die die diplomatischen Schauspieler tra-
gen, öffnet sich also auch ein politischer Spielraum, der im eingangs zitierten Epigramm 
Wottons zur Sprache kommt und die Tugenden des vir bonus prudentistisch auffächert 
bzw. mit der Täuschung für die Staatsräson konfrontiert. Hotmans Beschwörung der 
diplomatischen Rolle mit stabilem »accoustrement« und die Ambivalenz in Wicqueforts 
Schauspielmetapher verdeutlichen diesen für die dramatische Konfiguration höchst pro-
duktiven Zusammenhang. Von Hotmans ›vorpolitischer‹ Fassung des Ambassadeurs bis 
zu Wicqueforts und später Callières theatral-politischen Inszenierungen spannt sich in 
der Gesandtentheorie das politische Wissen einer Epoche auf.334

7. Theater als Blackbox der Diplomatie:  
Extraterritorialität, Delegation, Christomimesis (Shakespeare) 

Die auslegende und den Vorstellungsraum eröffnende Vermittlungsfunktion Merkurs, 
wie sie bei Zouch und Harsdörffer zu beobachten war, steht außerhalb der dramatischen 
Fiktion. Sie wirft damit umso deutlichere Fragen nach der fiktionalen Verfasstheit von 
Handlung und Rede der Figuren im Text auf. Während die Diplomatietheorie der 
Frühen Neuzeit vermehrt auf Mimesis und Dramatik zurückgreift, nützt das Drama die 
politische Mimesis sowie diplomatische Konfigurationen, um die dramatische Fiktion 
auszustellen: die Performativität zur Aufführung zu bringen. Beispielhaft lässt sich diese 

332	 Vgl. Lucien Bély, L’art de la paix en Europe. Naissance de la diplomatie moderne XVIe–XVIIe 
siècle, Paris 2007, S. 142.

333	 Hotman, l’ambassadeur, S. 49.
334	 Vgl. Keens-Soper, Callières, S. 501, verweist darauf, dass die diplomatische Traktatliteratur der 

Generation Hotman »pre-political« sei, während sich Wicqueforts Abhandlung deutlich davon 
abhebe: »For two centuries after the appearance of the resident ambassador, the subject is absor-
bed by legal considerations and by the portrait of the perfect envoy. The treatises are for the most 
part pre-political; the level of discussion is severely uncritical and conservative. One searches in 
vain for a view of inter-state relations as a predicament from which there is no release compatible 
with the separate identity of states. By concentrating on the modern, political, history of Europe 
since the introduction of the resident ambassador, Wicquefort prepared the way for a different 
perspective.« Daraus resultiert auch ein von Grotius abweichender und an Zouch erinnernder 
Völkerrechtsbegriff: »Unlike Grotius and other humanist lawyers who wrote on the subject, he 
established the law relating to ambassadors by reference to the current practice of states rather 
than by way of literary illustrations culled from the mock-antique of Roman and biblical sources. 
Wicquefort distinguishes the droit de gens from the law of nature and from civil law. […] With 
Wicquefort the jus gentium has become the jus inter gentes […].« (Ebd., S. 494) Vgl. auch Kap. 
V 4 und 5 sowie VI 1.



theater als blackbox der diplomatie

101

figurative Reflexion im dramatischen Text und auf der Theaterbühne an William Shake-
speares King John (1595 /96) zeigen. Obgleich der merkurische Prolog ausfällt, deutet der 
erste Auftritt der ersten Szene des ersten Aktes – das Aufeinandertreffen des englischen 
Königs und des französischen Ambassadeurs Châtillon  – medias in res ein Bündel an 
Übertragungsakten an, die ohne den Gott der Diplomatie und seine vertikal-horizontal 
etablierten Relationen nicht zu denken sind:

King John
Now say, Châtillon, what would France with us?

Châtillon
Thus, after greeting, speaks the King of France,
In my behaviour, to the majesty – 
The borrowed majesty – of England here.

Queen Eleanor
A strange beginning: ›borrowed majesty‹?

King John 
Silence, good mother, hear the embassy.

Châtillon
Philip of France, in right and true behalf
Of thy deceasèd brother Geoffrey’s son,
Arthur Plantagenet, lays most lawful claim
To this fair island and the territories,
To Ireland, Poitou, Anjou, Touraine, Maine;
Desiring thee to lay aside the sword
Which sways usurpingly these several titles,
And put the same into young Arthur’s hand,
Thy nephew and right royal sovereign.

King John
What follows if we disallow of this?

Châtillon
The proud control of fierce and bloody war,
To enforce these rights so forcibly withheld – 

King John
Here have we war for war, and blood for blood,
Controlment for controlment: so answer France.

Châtillon
Then take my king’s defiance from my mouth,
The farthest limit of my embassy.

King John
Bear mine to him, and so depart in peace.
Be thou as lightning in the eyes of France,
For ere thou canst report, I will be there;
The thunder of my cannon shall be heard.



souver änität und mimesis

102

So hence. Be thou the trumpet of our wrath,
And sullen presage of your own decay. –
An honourable conduct let him have;
Pembroke, look to’t. – Farewell, Châtillon.

Exeunt Châtillon and Pembroke335

Shakespeares Eingangsszene ist rasant und spektakulär; sie benötigt kaum zwanzig Zei-
len, um zu einer Kriegserklärung des französischen Königs Philipp an den englischen 
König John zu gelangen, die sich auf Philipps Unterstützung des »lawful claim« von 
Arthur – Johns Neffe – auf den englischen Thron stützt. Bemerkenswert ist diese kurze 
Szene auch aufgrund der dramaturgischen und konfigurativen Selbstverständlichkeit, 
mit der sie die räumliche Trennung zweier Könige unterschiedlicher und konfligierender 
Herrschaftsbereiche (»King of France«, »majesty […] of England here«) im Akt der wech-
selseitigen Kriegserklärung am englischen Hof überwindet – so als würde ein Gespräch 
(die nach Höveln »nicht rahtsame Zusammenkunfft«) zwischen zwei Königen genau auf 
der territorialen Grenze, im Zwischenraum der Herrschaftsbereiche stattfinden. Die erste 
Szene des zweiten Akts wird dann tatsächlich das Aufeinandertreffen der beiden Könige 
im Krieg vor den Toren Angers in Szene setzen. Zu denken wäre nach Shakespeare auch 
an das berühmte historische und für das 17.  Jahrhundert seltene Beispiel des Treffens 
zwischen dem spanischen König Philipp IV. und dem französischen König Ludwig 
XIV., das 1660 zur Bekräftigung des Pyrenäenfriedens auf der Fasaneninsel im spanisch-
französischen Grenzfluss Bidasoa stattfand.336 

Shakespeares Schlüsselfigur dieser räumlich-politischen Überwindung ist Châtillon. Erst 
sein Sprechen und Handeln offenbart das komplexe Beziehungs- und Kommunikations-
geflecht der Szene: »Thus, after greeting, speaks the King of France / In my behavior to the 
majesty«. Ohne externe oder interne epische Erläuterungen etabliert die Figur des höchsten 
Diplomaten im Sprechakt den Kommunikationskanal und bestimmt die Teilnehmer des 
Gesprächs, wobei der abwesende Philip durch die Handlungen (»my behavior«) Châtillons 
zu John spricht. Am Rande sei erwähnt, dass die über diplomatische Rede und Handlung 
übermittelte Stimme des Abwesenden dem geisterhaften Auftritt des toten Vaters in Hamlet 
erstaunlich nahesteht.337 Damit liegt eine dramatische Figuration vor, die jenen aus den 
diplomatischen Manualen Gentilis und Wicqueforts vergleichbar ist – das Verschwinden 
der sozialen Person des Botschafters hinter der Maske der Souveränität, dessen Vorausset-
zungen der Auftrag und die extraterritoriale Situation dieser sozialen Person sind. 

335	 William Shakespeare, The Life and Death of King John, in: ders., The Oxford Shakespeare. Com-
plete Works. Second Edition, hrsg. von John Jowett u. a., Oxford 2005, S. 427 (I/1). Vgl. dazu auch 
die deutsche Übersetzung, die den diplomatischen Zusammenhang eher verwischt als hervorkehrt 
in William Shakespeare, König Johann, in: ders., Historien, übers. von Tieck / Schlegel, hrsg. von 
Volker Klotz, Berlin 2009, S. 7. 

336	 Vgl. Lünig, Theatrum Ceremoniale, Bd. 1, S. 199 f. Zum Grenzzeremoniell vgl. Thomas Rahn, 
Grenz-Situationen des Zeremoniells in der Frühen Neuzeit, in: Markus Bauer / Thomas Rahn 
(Hrsg.), Die Grenze. Begriff und Inszenierung, Berlin 1997, S. 177–196.

337	 Vgl. Kap. IV/3 der vorliegenden Arbeit.



theater als blackbox der diplomatie

103

Dieses Verschwinden des Mediums, auf dem das Erscheinen von Abwesenden beruht, 
benötigt gleichzeitig die Autorisierung und Handlungen des Botschafters, damit die 
Souveränität überhaupt in Erscheinung treten und sichtbar werden, damit durch eine 
Person (hindurch) eine andere öffentliche Person sprechen kann: publico etiam nomine, & 
publica indutus persona. Auf dem Schauplatz der königlichen Macht eröffnet sich so ein 
weiterer Schauplatz politischer Fiktion, auf dem ein anderes Bild sichtbar und eine andere 
Stimme der Souveränität hörbar werden kann.338 Auf den figurativen Zusammenhang 
beider Fiktionen in der diplomatischen performance – Maske der öffentlichen Sache und 
Extraterritorialität – verweist Hugo Grotius in De jure belli ac pacis (1625). Cicero aufgrei-
fend schreibt er: 

Deshalb bin ich der Meinung, daß die allgemeine Sitte, welche die Fremden den 
Landesgesetzen unterwirft, nach dem Willen der Völker bei den Gesandten eine 
Ausnahme erleidet. Nach einer Fiktion stellen sie die Person ihres Machtgebers dar. 
»Das Gesicht des Senates und das Ansehen des Staates führt er mit sich«, sagt Cicero 
von einem Gesandten [Senatus faciem secum attulerat, auctoritatem reipublicae], daher 
gelten Gesandte nach einer anderen Fiktion als außerhalb des Landes wohnend [extra 
territorium].339 

Grotius dient der Verweis auf die Fiktion des extra territorium auch als Argument für die 
Immunität der Gesandten gegenüber der territorialen Gerichtsbarkeit der Empfänger der 
Botschaft. »An honourable conduct let him have«, heißt es bei Shakespeare zum französi-
schen Gesandten – im Moment der Kriegserklärung. 

Châtillons dramatischer Auftritt und die ihm zugrunde liegenden politischen Fikti-
onalisierungen ermöglichen die Verknappung und Automatisierung der komplexen Be-
ziehungen und politischen Voraussetzungen der Szene durch die physische Präsenz des 
Ambassadeurs im Text, die durch die Mimesis des Schauspielers noch gedoppelt wird. 
Darin vollzieht das Drama ein blackboxing der Diplomatie, ein Unsichtbarmachen ihrer 
kulturellen Arbeit: Es führt den diplomatischen Auftritt als automatisierte Routinehand-
lung vor.340 Mit Blick auf alle Routinehandlungen von Kultur- und Körpertechniken geht 
die Blackbox über den Bereich der Technik und Wissenschaft hinaus: »Wenn«, so Bruno 
Latour, »eine Maschine reibungslos läuft, wenn eine Tatsache feststeht, braucht nur noch 
auf Input und Output geachtet zu werden, nicht mehr auf ihre interne Komplexität.«341 

338	 Zur Bildlichkeit der Souveränität vgl. Balke, Figuren der Souveränität, S. 335–396 und Marin, 
Porträt des Königs, S. 11.

339	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 312 (Buch II/Kap. XVIII, § 4).
340	 Vgl. zum blackboxing Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklich-

keit der Wissenschaft, Frankfurt a. M. 2000, S. 211–264. 
341	 Ebd., S. 373. Der gesamte Eintrag »blackboxing« aus dem Glossar zu Latours Die Hoffnung der 

Pandora lautet: »Mit diesem Ausdruck aus der Wissenschaftssoziologie ist das Unsichtbarmachen 
wissenschaftlicher und technischer Arbeit durch ihren eigenen Erfolg gemeint. Wenn eine Ma-
schine reibungslos läuft, wenn eine Tatsache feststeht, braucht nur noch auf Input und Output 
geachtet zu werden, nicht mehr auf ihre interne Komplexität. Daher das Paradox: je erfolgreicher 
Wissenschaft und Technik sind, desto undurchsichtiger und dunkler werden sie.« 



souver änität und mimesis

104

Auch für die diplomatische Repräsentation, mediale Vermittlung zwischen den Souverä-
nen und politische Redeweise der Verhandlung, rückt in der Frühen Neuzeit die »interne 
Komplexität« dieser Praktiken ins Zentrum. Eben weil sie eine theatrale Fiktionalisierung 
des Politischen als Automatismus nachahmen, erlauben es Drama und Theater auch, 
diese Blackbox zu ›öffnen‹, finden sich doch darin weiter aufteilbare Handlungen und 
Aktanten, die wiederum eigene Blackboxes bilden. 

Im Fall Châtillons ist die diplomatische Blackbox seines Auftritts mit der Frage der De-
legation verknüpft, die eine synchrone Gruppe von Handlungselementen miteinschließt: 
Als Voraussetzung der diplomatischen Mimesis bezeichnet die Delegation des Ambassa-
deurs das institutionelle Amt als Mandat, das wiederum eine Übertragung der Delegation 
des französischen Königs bezeichnet. Der König kann aufgrund dieser Delegation im 
Namen der französischen Monarchie und als Souverän sprechen. Betrachtet man mit 
Pierre Bourdieu den »Orakeleffekt« politischer Delegation, »dank dessen der Wortführer 
die Gruppe zum Sprechen bringt, in deren Namen er spricht, und dies mit der ganzen 
Autorität des Abwesenden«,342 werden politische und diplomatische Delegation, Philip 
und Châtillon, vergleichbar. Zudem stehen beide Delegationen in einer wechselseitigen 
Beziehung zueinander. Denn die völkerrechtliche und politische Architektur des 17. und 
18.  Jahrhunderts bindet den »politischen Fetischismus«343 der Delegation an die Reprä-
sentation der Souveränität und vice versa. Wenn, wie Wicquefort formuliert, nur Souve-
räne in der Lage sind, Ambassadeure zu verschicken, sind auch nur die von Souveränen 
geschickten Diplomaten in der Lage, potestas (Macht des Souveräns) und majestas (Hoheit 
und Würde des Souveräns) darzustellen. 

Die Frage nach der Repräsentation der Souveränität durch den Ambassadeur und nach 
der Delegation des Königs führt zur Frage der politischen Theologie. Wie Ernst Kantoro-
wicz’ Untersuchung gezeigt hat, gilt der König in der Vorstellung vom ›Gottesgnadentum‹ 
im Hochmittelalter als Botschafter und Stellvertreter Christi durch Gnade: christomimetes, 
eine Nachbildung (Mimesis) des lebendigen Christus.344 Diese frühen politischen Nach-
bildungen folgen in der theologischen Übertragung auf die Sphäre der Politik wiederum 
der gemina persona Christi selbst, also seiner doppelten Natur als göttlicher Vertreter unter 
den Menschen. Der König ist demgemäß wie Christus ein Mediator zwischen Himmel 
und Erde, allerdings nicht von Natur aus, sondern kraft (temporärer) Gnade. Mit Fried-
rich II. macht Kantorowicz einen spätmittelalterlichen Wandel fest: vom christokratisch-
liturgischen zum theokratisch-juristischen Konzept des Königtums. Gott Vater tritt an die 
Stelle des Sohnes, die Vermittlung zwischen göttlichem und menschlichem Recht an die 
Stelle der Botschaft zwischen Himmel und Erde. Der sterbliche Körper des Königs wird 
zum Zeichen des unsterblichen Königtums und der staatlichen Institutionen.345 Nicht 
zuletzt in der mimetisch-theatralen Dimension werden sich König und Ambassadeur nun 

342	 Pierre Bourdieu, Delegation und politischer Fetischismus, in: ders., Politik. Schriften zur politi-
schen Ökonomie, Bd. 2, hrsg. von Franz Schultheis und Stephan Egger, Konstanz 2010, S. 23–42, 
hier S. 31.

343	 Ebd.
344	 Kantorowicz, Zwei Körper des Königs, S. 68 und 112.
345	 Vgl. ebd., S. 279–316.



theater als blackbox der diplomatie

105

ähnlich: Auch der Souverän muss seine Christusähnlichkeit mit jedem Auftritt wie ein 
Schauspieler bestätigen, also »das lebende Bild des Zweinaturen-Gottes auf der irdischen 
Bühne«346 erzeugen.

Der body politic als zweiter Körper des Königs lässt sich weiter differenzieren: Für die 
spätmittelalterliche Scholastik und Renaissancepolitik bringt Kantorowicz eine soziologi-
sche Trennung zwischen corpus naturale und corpus mysticum, zwischen dem individuellen 
und kollektiv-korporativen Körper ins Spiel. Diese Trennung wandert nun aus der Theo-
logie, wo sie als Doppelung des menschlichen corpus Christi und des spirituale collegium 
figuriert, in die Politik.347 Die beiden letztgenannten Aspekte des body politic – unsterb-
lich/göttlich und kollektiv/institutionell  – bleiben, das hat Kantorowicz nicht zuletzt 
an Shakespeares Tragedy of Richard II. gezeigt,348 auch in der Frühen Neuzeit Zeichen 
königlicher Hoheit (majestas), politischer Autorität (auctoritas) und rechtlicher Macht 
(potestas). Über die Vermittlung Jean Bodins und dessen Rede von der göttlichen imago 
des Königs reicht dieser Aspekt bis in die absolutistischen Herrschaftsinszenierungen des 
17. Jahrhunderts.349 Nach Kantorowicz handelt es sich bei der Tragödie Richards II. um 
eine Tragödie, die ihren Konflikt zwischen den beiden Körpern des Königs entfaltet: 
Dabei kollidieren die royale Christus-Inkarnation, die dem Souverän übermenschliche 
Züge verleiht, und die Passion Christi, die seinem Schicksal als Mensch (am Kreuz unter 
Verbrechern) entspricht.350 Das Problem der Christomimesis Richards II. offenbart intri-
katerweise ein weiteres Mimesiskonzept, als dessen Urszene die Christus-Passion dient. So 
versteht Erich Auerbach Mimesis nicht im Rahmen des Verfassungsrechts und der politi-
schen Theologie, sondern als realistische Ästhetik, die insofern eine explizit christliche ist, 
weil sie sich von der Menschwerdung Christi herschreibt, in der Christus eben »nicht als 
Held und König, sondern als ein Mensch niedrigster sozialer Stufe«351 erscheint.352 

Die Kollision der beiden Körper des Königs im Zeichen der Christomimesis taucht 
nach 1648 als dramatische Figuration, als royale imitatio Christi im schlesischen Märtyrer-
theater wieder auf, allerdings unter neuen Vorzeichen und der Frage von Repräsentation 
an den Schwellen der Souveränität.353 Noch einmal sei an dieser Stelle an die Ausein-
andersetzung der Reichspublizistik und das damit adressierte Problem der Souveränität 
und Repräsentation erinnert: Für das deutsche Reich galt mitunter die Reichsverfassung 
selbst, von der Goldenen Bulle über den Augsburger Religionsfrieden bis zu den Westfä

346	 Ebd., S. 68.
347	 Vgl. ebd., S. 205–241.
348	 Vgl. ebd., S. 47–63. 
349	 Vgl. Bodinus, De Republica libri sex, S. 230 f. Dazu auch Peter Burke, Ludwig XIV. Die Inszenie-

rung des Sonnenkönigs, übers. von Matthias Fienbork, 3. Aufl., Berlin 2009 und Marin, Porträt 
des Königs, S. 10 ff.

350	 Vgl. Kantorowicz, Zwei Körper des Königs, S. 47–63.
351	 Erich Auerbach, Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Tübingen /  

Basel 2001, S. 73.
352	 Auf die Korrelation von Auerbachs und Kantorowicz’ Konzepten der Christomimesis in unter-

schiedlichen Zusammenhängen verweist Friedrich Balke, Mimesis zur Einführung, Hamburg 2018, 
S. 66–70.

353	 Vgl. Kap. IV und V, 1–2.



souver änität und mimesis

106

lischen Friedensverträgen, als body politic, als mystischer body of law, den sowohl der 
Kaiser als auch die Reichsstände nur bedingt ausfüllen konnten. Nicht zuletzt diese Am-
bivalenz (zwischen majestas realis und majestas personalis) auf der Ebene der politischen 
Fiktion eröffnet das Feld der diplomatischen Dramatik in Deutschland. 

Die Vorstellung eines zweiten Körpers des Königs, der die Monarchie bzw. das König-
tum ist, als mystische und unsichtbare Einheit, hilft uns, die mimetische Konstellation 
bei Shakespeare, Gentili und ihre Inversion durch die Harlekinade bei Zouch bzw. Hars-
dörffer deutlicher zu fassen: Durch Rede und Verhalten lässt der Ambassadeur Châtillon 
nicht die historische Person Philips erscheinen, sondern sein sprechendes Bild als body 
politic, dessen Öffentlichkeit auch im bei Cicero erwähnten und von Grotius zitierten 
Gesicht des Senats (Senatus faiciem secum attulerat, auctoritatem reipublicae) angedeutet 
ist. Dies gilt es gerade gegenüber jenen Passagen der frühneuzeitlichen Diplomatietheorie 
und Zeremonialwissenschaft zu berücksichtigen, in denen von einer körperlichen, mit-
unter bis zur Lippenstellung reichenden Mimesis oder von Souveränen mit Bedenken 
gegenüber der körperlichen Erscheinungsform ihrer Gesandten die Rede ist.354 

Entscheidend ist vielmehr, dass der diplomatischen Repräsentation die extraterritoriale 
Verschiebung der göttlichen und kollektiven Delegation des Königs entspricht: Während 
der König öffentlich als göttliche Repräsentation erscheint, tritt der Ambassadeur – ähn-
lich wie der Tropus der Antonomasie/pronominatio – extraterritorial als Repräsentation 
dieser Repräsentation auf. Werden Extraterritorialität, diplomatische Mimesis und politi-
sche Theologie zusammengedacht, lassen sich drei Körper des Diplomaten extrapolieren: 
der soziale Körper eines ausgewählten Adeligen oder Gelehrten mit eigenen höfischen 
Interessen, der institutionelle Körper des extraterritorialen Botschafters, zu dem die De-
legation ihn ermächtigt, und der body politic, der im ›Staatstheater‹ erscheint.355 Explizit 
im Rahmen der Schauspielmetapher entfaltet François de Callières diese Dreiheit des 
diplomatischen Körpers in seinem Trakat De la manière de négocier avec les souverains: 

Un Ambassadeur ressemble en quelque maniere à un Comedien, exposé sur le theatre 
aux yeux du Public pour y joüer de grands roles, comme son emploi l’éve au-dessus de 
sa condition & l’égale en quelque forte aux Maîtres de la terre par le droit de represen-
tation qui y est attaché, & par le commerce particulier qu’il lui donne avec eux, il ne 
peut passer que pour un mauvais Acteur s’il n’en fait pas soûtenir la dignité; mais cette 

354	 Vgl. etwa Juan de Vera y Zúñiga, El enbaxador. Discurso segundo, Sevilla 1620 (Faksimile-Aus-
gabe, Madrid 1947), S. 117. Der Ambassadeur müsse als Schauspieler die Person, die er repräsen-
tiert, »imitar en palabras y acciones«. Vgl. dazu Christian Wieland, Diplomaten als Spiegel ihrer 
Herren? Römische und florentinische Diplomatie zu Beginn des 17. Jahrhunderts, in: Zeitschrift 
für Historische Forschung 31 (2004), S. 359–379; Mattingly, Renaissance diplomacy, S. 217 und 
Thomas Weller, »Très chrétien« oder »católico«? Der spanisch-französische Präzedenzstreit und 
die europäische Öffentlichkeit, in: Henning P. Jürgens/ders. (Hrsg.), Streitkultur und Öffentlich-
keit im konfessionellen Zeitalter, Göttingen 2013, S. 85–128, hier S. 93.

355	 Vgl. Clemens Peck, Theatrical Negotiations. Performance and Festive Culture in Early Modern 
European Diplomacy, in: Dorothée Goetze / Lena Oetzel (Hrsg.), Early Modern European Diplo-
macy. A Handbook, Berlin / Boston 2024, S. 725–744.



theater als blackbox der diplomatie

107

obligation est l’écueil contre lequel échoüent plusieurs Negociateurs, parce qu’ils ne 
savent pas précisément en quoi elle consiste.356

Nicht nur verweist Callières hier auf die würdevolle Aufführung des Staatsschauspielers, 
um das Bild des Souveräns neben anderen erscheinen zu lassen, sondern auch auf das 
Amt des Diplomaten, das ihn über seinen eigentlichen Stand hebt. In Shakespeares The-
ater komplettiert die performative Kette der Diplomatenkörper und des Staatsschauspiels 
Châtillons schließlich der den Ambassadeur verkörpernde Schauspieler, der als Surrogat 
des zum Gesandten erwählten Höflings dient.

Wenn man, wie Louis Marin ausführt, »das Theater des vollkommenen Bildes des 
Machtsubjekts […] und dessen eigentlich theologisch-politische Dimensionen wie-
dergeben will, befindet sich Gott auf dem Schnürboden und das Volk im Saal.«357 Die 
extraterritoriale Verschiebung und Repräsentation dieser Konfiguration, die den König 
als öffentliche Person zum göttlichen Zeichen auf der Bühne macht, hat die Korrespon-
denz zweier souveräner Theaterräume zum Ziel, die bei Shakespeare den dramatischen 
Ausgangspunkt der rasanten Konfrontation bereithält. Ohne Zweifel erscheint der Am-
bassadeur dabei als ein wesentlicher Bestandteil der Repräsentation des ›vollkommenen‹ 
politischen Bildes. Mit Blick auf politische Fiktionalisierung und diplomatische Mimesis 
des body politic ist die Frage zulässig, ob dessen Souveränität nicht überhaupt erst zu 
einem Gutteil in der diplomatischen Konstellation bzw. durch den Diplomaten hervor-
gerufen wird. Diplomatische Mimesis wäre in diesem Verständnis auch als performative 
Erzeugung der Souveränität zu verstehen, und das im zweifachen Sinn: Der Gesandte 
fungiert nicht nur als Medium der auctoritas, potestas und majestas des Senders, sondern 
auch wechselseitig als Medium der Souveränität des gastgebenden Hofes oder Staates. 
Shakespeares kunstvolle Entfaltung der Delegationen im dramatischen modus operandi 
führt demgemäß nicht nur eine Eskalation der inhaltlichen Botschaft vor, sondern auch 
eine der politischen Medialität: Nachdem Châtillon die Synchronizität des Gesprächs der 
Könige über das Medium seines diplomatischen Körpers – Handlung und Rede – in den 
ersten beiden Verszeilen herstellt, entzieht er als extraterritoriale Figur am fremden Hof 
dieser Gleichrangigkeit in der dritten Zeile wieder die Berechtigung. Während der »King 
of France« rhetorisch in makelloser Souveränität erscheint, wird jene Johns im eigenen 
Machtbereich aufgrund einer illegitimen Delegation bloß als »borrowed« bezeichnet. 
Die politische Fiktionalisierung wird hier mit einem coup de théâtre als Fälschung ent-
larvt. Die spätere Kriegserklärung kündigt sich so bereits in der medialen Signatur der 
dramatischen Konfiguration an: Der französische König spricht durch den Diplomaten 
wiederum im Namen des ›rechtmäßigen‹ Herrschers von England.358 Während die dra-
matische Rhetorik auf der einen Seite die politische Fiktion aktualisiert, das blackboxing 

356	 Callières, De la manière de négocier avec les souverains, S. 23 f.
357	 Marin, Von den Mächten des Bildes, S. 180. 
358	 Vgl. zum zeitgenössischen Kontext und Maria Stuarts Sohn James Peter Lake, How Shakespeare 

Put Politics on the Stage. Power and Succession in the History Plays, Yale 2016, S. 181–194.



souver änität und mimesis

108

automatisiert, greift sie selbst beim Gegenüber das blackboxing wieder auf, um die Fiktion 
als Fiktion zu entlarven.359

An dieser Stelle drängt sich die Frage nach den Rangfolgeproblemen zwischen dem 
extraterritorialen Träger des body politic und dem fremden Souverän auf. Zouch eröffnet 
zur Klärung dieser Frage ein eigenes Kapitel: Ist einem Legaten des abwesenden höheren 
Souveräns der weniger hochstehende Souverän vorzuziehen? (IV/4) Er schreibt dazu – 
ganz im Verständnis des horizontal versetzten body politic: »Generaliter moribus receptum 
est, ut omnino idem Honor exhibeatur Legatis, qui iis à quibus missi sunt, si praesentes 
essent, deferretur. Idque constanter affirmat Paschalius. Quod Legati sunt Principum 
eorum qui miserunt, alterae, sive geminae personae.«360 Legaten und Ambassadeure 
erscheinen so als »Zwillingspersonen« der Souveräne. Darin liegt auch ein Grund für 
die Immunität und Rechtssicherheit des Gesandten, weil er der Einzige am Hofe ist, 
der mit dem aufgesuchten Souverän, der Recht gibt, über dem Recht steht. Gleichzeitig 
muss die territoriale Versetzung eine Einschränkung bedeuten, auf die Zouch anhand der 
deutschen Kurfürsten und der Goldenen Bulle eingeht: »Excipit duntaxat Principem, ad 
quem missa est Legatio, quem in ditione sua eminentiori loco esse aequum est. Refert 
tamen Conradus Brunus in Germania Electores praesentes absentium Legatis praeferri, 
idque se inter Principes animadvertisse testatur, Pro quo facit textus in Aurea bulla tit. 
25«361 Gerade für die Kurfürsten ist das nicht zu unterschätzen, denn, so Zouch, bereits 
der Legat Kaiser Karls  V. habe vor dessen Bruder Ferdinand, dem König der böhmischen 
Erblande, zurücktreten müssen. Die Differenz manifestiert schließlich die Mimesis: »Ra-
tio habetur, quod in Principe praesenti est revera Majestas, in Legato tantum Dignitas 
aliena & ficta.«362 

Trotzdem sind es die Ambassadeure, die das größtmögliche souveräne Nebeneinan-
der im frühneuzeitlichen Drama markieren, und deshalb sind sie folgerichtig auch jene 
Figuren, welche die daraus resultierenden Konflikte gestalten: Das betrifft bei Shakes-
peare nicht nur Châtillons Kriegserklärung, sondern auch den Auftritt des päpstlichen 
Legaten Pandolf, der – nach einer kurzen französisch-englischen Familienszene inklusive 
Hochzeit zwischen dem französischen Dauphin und der Nichte King Johns in Angers 
(II/2) – durch seine Intervention als Repräsentant eines Dritten den erneuten Kriegszu-
stand durch sein Beharren auf den päpstlich-religiösen Universalanspruch in England 
provoziert (III/1). Pandolf ruft als Erster zu den Waffen, am Ende der Szene wiederholt 
sich dieser Ruf in allen Reihen der Kriegsparteien. Zwar tritt der Götterbote in der ersten 
Szene von Shakespeares Historiendrama nun nicht selbst als allegorische Figur auf wie in 
Zouchs / Harsdörffers Freudenspiel, findet aber in Châtillon einen würdigen Vertreter. Bis 
auf einen kurzen Auftritt im zweiten Akt verschwindet die Figur des französischen Ge-

359	 Vgl. dazu auch Roman Jakobsons berühmten Hinweis auf die auf Brutus antwortende Rede des 
Antonius in Shakespeares »Julius Caesar«. Roman Jakobson, Linguistik und Poetik [1960], in: 
ders., Poetik. Ausgewählte Aufsätze 1921–1971, hrsg. von Elmar Holenstein und Tarcisius Schel-
bert, Frankfurt a. M. 1979, S. 83–121, hier S. 117.

360	 Zouch, Explicatio, S. 181.
361	 Ebd.
362	 Ebd., S. 182.



zur diplomatischen poetik der dr amatischen botenfigur

109

sandten, durch den dem französischen König die Bestätigung der Kriegserklärung über-
mittelt wird, wieder mit jener Selbstverständlichkeit, mit der er die erste Szene eröffnet 
hat, und hebt damit die mediale Synchronizität der Anfangsszene wieder auf: Châtillons 
performance im Zeichen Merkurs eröffnet eine dramatische Reflexionsfigur der modernen 
Diplomatie und ihrer Fiktionen als »Simulakrum des Augenblicks«.363 

So erscheint das Drama der Frühen Neuzeit in unterschiedlichen generischen und 
rhetorisch-sozialen Ausprägungen als jene literarische Form, die den »Umgang mit Dif-
ferenz« in den räumlichen Kontext der Souveränität übersetzen muss. Wenn die höfische 
Welt im theatrum-mundi-Modell also eine göttlich (bzw. völkerrechtlich) installierte The-
aterbühne ist, dann hat die diplomatische Dramatik die Möglichkeit, und vielleicht in 
einem größeren Ausmaß als bislang in der deutschsprachigen Forschung wahrgenommen, 
gleichzeitig verschiedene ›Welten‹ und heterogene Präsenzen zeremoniös nebeneinander 
auftreten und konfligieren zu lassen. Ambassaden und Ambassadeure verweisen in der 
dramatischen Konfiguration nicht nur auf die permanente Vermittlungsarbeit des sou-
veränen Bildes und die dahinterliegende Kette performativer Akte, sondern auch auf die 
Möglichkeit, mehrere dieser Bilder nebeneinander erscheinen zu lassen. Sie operieren 
darin selbst vermittelnd. 

8. Zur diplomatischen Poetik der dramatischen Botenfigur  
(Plautus, Seneca, Shakespeare, Opitz, Rist)

Die diplomatische Privilegierung des frühneuzeitlichen Theaters und die Vermittlungs
figuren zwischen den konfligierenden Blöcken lassen sich auch über einen dramenästheti-
schen Zusammenhang verfolgen, der sich zunächst unabhängig vom politischen Kontext 
erschließt, genauer: über die Funktion von Boten und Botenberichten. Das betrifft das 
Zusammenspannen zeitlicher und räumlicher Distanzen ebenso wie den Umgang mit 
dem atrocitas-Gebot des Aristoteles: »Grausame Marter und Pein so die Henkerbuben 
verüben«, so etwa Harsdörffer im Poetischen Trichter, »werden auf den Schauplätzen nicht 
gesehen/ sondern von den Botten […] erzehlet.«364 Auch Shakespeares diplomatische 
Eingangsszene aus King John basiert dramenpoetisch letztlich auf einer zutiefst epischen 
Instanz innerhalb des heterogenen dramatischen Zusammenhangs. Der Gesandte spannt 
mehrere Zeiten und Räume zusammen, die sich dem dramatischen Darstellungsvermö-
gen entziehen. Denn auch wenn Châtillon zunächst als Figur in dramatischer Handlung 
auftritt, reiht er sich bei seiner Rückkehr nach Frankreich mit epischem Bericht über die 
Ereignisse in England wieder in die Reihe der (im dramatischen Verständnis) ›technischen‹ 
Boten ein. Auch wenn wir es mit einer mimetischen Sonderstellung der diplomatischen 
Botschaft zu tun haben und der Gesandte als legatus und Ambassadeur im Souveräni-

363	 Jacques Derrida, Unabhängigkeitserklärungen, in: Uwe Wirth (Hrsg.), Performanz. Zwischen 
Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, S. 125.

364	 Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, S. 82.



souver änität und mimesis

110

tätsdiskurs deutlich vom nuncius abgehoben wird,365 erinnert die epische Funktion der 
Botschaft im dramatischen Text beharrlich an die mediale Dimension der Diplomatie. 
Zudem bleiben die Boten des merkurischen Mediendispositivs, wie sie vom Bevollmäch-
tigten, »Envoyé« und »Mediateur« über den »Abgeordneten« und »Krieges⸗ oder Frie-
dens⸗Herold« bis zum Dolmetscher, Nebengesandten und Kurier auch Höveln auflistet, 
im Drama der Frühen Neuzeit Zeichen der Entsendungsfunktion und des politischen 
Status der Entsender. Ebenso wie sie für die räumliche und zeitliche Dramenstruktur 
zentrale Funktionen übernehmen, dienen sie als Zeichen politischer Kommunikation 
und Fiktion.

Insbesondere am elisabethanischen Theater in England, aber auch in Frankreich oder 
den Niederlanden lässt sich eine für die frühneuzeitliche Dramenpoetik dominante Re-
zeptionslinie aufzeigen: Stilbildend für Botenberichte und kurze Botenauftritte für die 
drameninterne Chronik sind zum einen die auch für die Rhetorik der Historienstücke 
und Tragödien prägenden Seneca-Dramen,366 zum anderen Scaligers Erweiterung der 
aristotelischen Einheit der Handlung um jene des Raumes und der Zeit, aus der eine 
verstärkte Bedeutung von Mauerschau und Boten bzw. Botenbericht resultiert. Dabei ist 
ein regelrechter Botenfetisch367 des frühneuzeitlichen Theaters zu konstatieren, der bei 
Shakespeare insofern eine produktive Wendung erfährt, da sich darin die Konfrontation 
der überlieferten Formensprache der Seneca-Dramen mit neuen Funktionen (Charakter-
zeichnung, Nebeneinander der Räume etc.) abbildet.368

Boten und Botschaften sind demgemäß nicht mehr allein dramaturgischer Notbehelf, 
sondern generieren über den epischen Eingriff umso intensivere und dichtere dramati-
sche Szenen und Effekte: Gerade durch die Vermittlungsinstanz des Boten kommt es zur 
»lebendigsten Vergegenwärtigung« von Abwesenden in der dramatischen Szene.369 Dies 
gilt letztlich auch für die von Harsdörffer genannte, gleichsam vermittelte Darstellung 

365	 Der Auftritt Châtillons in der anonym publizierten Version »The troublesome Raigne of John, 
King of England« (1591), auf die sich Shakespeare u. a. bezog, unterscheidet sich in eben dieser 
Frage von der mimetischen embassy Châtillons bei Shakespeare. Im Prätext zu Shakespeares 
King John tritt der Gesandte nicht als Staatsschauspieler, sondern als Bote/nuncius auf, wodurch 
Shakespeares dramatischer Einsatz der diplomatischen Mimesis zu Beginn des Dramas noch 
bemerkenswerter erscheint.

366	 Vgl. Brian Arkins, Heavy Seneca. His Influence on Shakespeare’s Tragedies (1995), Heft 2, S. 1–16 
und Robert S. Miola, Shakespeare and Classical Tragedy: The Influence of Seneca, Oxford 2011. 
Zum »Senekismus« und der deutschen Seneca-Rezeption vgl. Paul Stachel, Seneca und das deut-
sche Renaissancedrama. Studien zur Literatur- und Stilgeschichte des 16. und 17. Jahrhunderts, 
Berlin 1907; Schings, Seneca-Rezeption, S. 133–150 und Stefanie Arend, Rastlose Weltgestaltung. 
Senecaische Kulturkritik in den Tragödien Gryphius’ und Lohensteins, Tübingen 2003 (= Frühe 
Neuzeit, 81). Vgl. allgemein den Sammelband Eckard Lefèvre (Hrsg.), Der Einfluß Senecas auf 
das europäische Drama, Darmstadt 1978.

367	 Vgl. Johann Fischl, De nuntiis tragicis, Wien Diss. 1910 und Wilhelm Grosch, Boten und Boten-
bericht im englischen Drama bis Shakespeare, Mainz Diss. 1910. 

368	 Vgl. Wolfgang Clemen, Shakespeare’s Use of the Messenger’s Report, in: ders., Shakespeare’s 
Dramatist Art. Collected Essays, London 1972, S. 92 ff.

369	 Wolfgang Clemen, Wandlung des Botenberichts bei Shakespeare, in: Bayerische Akademie der 
Wissenschaften (Hrsg.), Sitzungsberichte der historisch-philologischen Klasse der Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften, München 1952, S. 1–46.



zur diplomatischen poetik der dr amatischen botenfigur

111

von Grausamkeiten im Botenbericht. Abwesende Handlung und abwesende Figuren ge-
nerieren durch ihre Boten in der Performativität des Repräsentationsaktes umso stärkere 
»Präsenzeffekte«, um mit Louis Marin zu sprechen. Dabei tritt zunächst insbesondere die 
»referentielle Sprachfunktion« nach Roman Jakobson in den Vordergrund,370 meistens 
durch eine eigens für den epischen Bericht installierte Figur. Bote und Botschaft nehmen – 
nicht nur im antiken und frühneuzeitlichen Theater – Schlüsselpositionen im dramaturgi-
schen Zusammenhang von innerer und äußerer Dramenkommunikation ein. Sie sind jene 
Relaisstellen im dramatischen Text, die nicht nur für Peripetie und Handlungsfortgang 
sorgen, sondern auch  – selbst wenn keine direkte Publikumsadressierung vorliegt  – im 
Rahmen der inneren Kommunikation den Zuschauern bedeutende Informationen ana-
leptischer, proleptischer oder eben gegenwärtig-abwesender Natur zukommen lassen.371 
Mitunter übermitteln diese Boten auch ausschließlich solche Informationen, die weniger 
auf die Handlung als auf die Charakterisierung oder Fiktionalisierung bestimmter Figuren 
ausgerichtet ist. Darin werden referenzielle Rede und Handlung im Drama zum Einfalls-
tor für andere Sprachfunktionen, von der »phatischen« bis zur »poetischen«.372

In der politischen Entfaltung dieser rhetorischen und dramatischen Verdichtung ist die 
Urszene der frühneuzeitlichen Ambassaden im Kontext der Souveränität und Repräsenta-
tion beschrieben: Wenn wir noch einmal zu Shakespeare zurückkehren, steht Châtillon 
beispielhaft für die dramatische Verwandlung des Boten in einen Schauspieler des Staates. 
Der epische Rest des Boten wird dabei von der politischen Fiktionalisierung dramatisch 
›konsumiert‹: Während ein Bote durch seinen erzählten Bericht auf die eigene Medialität 
außerhalb der dramatischen Situation auf der Bühne verweist, verschleiert der Ambas-
sadeur im mimetischen Vollzug der Audienz diesen Zusammenhang. Die Illusion der 
Gleichzeitigkeit gilt für den Boten und Botenbericht nicht. Der diplomatische Auftritt 
erfolgt demgegenüber als blackboxing, das die Kette seiner komplexen jenseits der unmit-
telbaren Handlung liegenden Voraussetzungen unsichtbar macht. Vollzogen wird diese 
Verwandlung wiederum durch einen Schauspieler auf der Bühne. Shakespeares Eingangs-
szene führt die dramatische Institutionalisierung des Boten über die mimetische Praxis als 
diplomatische Instanz vor – als theatralen Effekt. 

Es ist also in einer Arbeit, die sich mit der historischen Signatur von diplomatischen 
Figurationen im Drama und auf der Bühne auseinandersetzt, angebracht, die Transfor-
mation dramatischer Charaktere mit der diskursiven Transformation der Diplomaten in 
der Frühen Neuzeit – vom Orator zum Ambassadeur und Verhandler – engzuführen und 
wechselseitig zu beleuchten.373 Aus dieser Perspektive ist sowohl die Individualisierung 
und Ausdifferenzierung der Boten- und Diplomatenfigur im Blick zu behalten374 als 

370	 Jakobson, Linguistik und Poetik, S. 90 f.
371	 Vgl. Manfred Pfister, Das Drama. Theorie und Analyse, 11. Aufl., München 2001, S. 153 f.
372	 Zu den Begriffen Jakobson, Linguistik und Poetik, S. 95 f. und Pfister, Drama, S. 154 ff.
373	 Vgl. Waquet, Vom Orator zum Diplomaten, S. 113–131.
374	 Vgl. Annika Lingner, »Die Zeit wird einem doch recht lang, wenn es keine Neuigkeiten giebt«. 

Zur Medialität der Neuzeit – der Funktionswandel des Boten in der dramatischen Literatur des 
18. Jahrhunderts, in: Martin Blawid / Katrin Henzel (Hrsg.), Poetische Welt(en). Ludwig Stockin-
ger zum 65. Geburtstag zugeeignet, Leipzig 2011, S. 227–236. 



souver änität und mimesis

112

auch jene der verdeckten Botschaftsakte von auf den ersten Blick nicht als diplomatische 
Figuren auftretenden Charakteren.375 Die politische Fiktionalisierung dient in beiden 
Fällen als Voraussetzung dafür, dass der Bote zu einem Charakter werden kann, der über 
seine technische Funktion hinausreicht – und so auch in die Handlung verstrickt wird, 
diese gewollt oder ungewollt auch vorantreibt. Damit ist er zum einen eine dramenpoeti-
sche Instanz der Vermittlung (Dramaturgie, Information, Handlungsumschwung, innere 
und äußere Bühnenkommunikation etc.), zum anderen auch eine Instanz der politischen 
Medialität im Verständnis des merkurischen Dilemmas (Intrige, Verdacht, Spionage etc.).

Gerade Shakespeares komplexes und höchst artifizielles Spiel mit den Aktanten der 
politischen Fiktionalisierung zeigt, dass diplomatische Handlung und Rede auf der 
Bühne des frühneuzeitlichen Theaters häufig wiederum Zonen mimetischer und dramen
poetologischer Selbstreferenz darstellen: Wer ist überhaupt ermächtigt und in der Lage, 
im Namen anderer vor anderen zu sprechen und (mit anderen im Namen eines oder 
von anderen) zu (ver)handeln? Welche diegetischen und symbolischen Ebenen werden 
dadurch verschränkt? Und welche Wirkung erzielt dieser Auftritt, welche Formen der 
gegenseitigen Wahrnehmung werden dadurch etabliert? Diese diplomatischen Markie-
rungen dramatischer Repräsentation bilden gewissermaßen das Komplementärstück zur 
dramatisch-theatralischen Referenz der Diplomatie- und Völkerrechtstheorie. So setzt 
sich das Drama nachahmend oder allegorisierend mit der Autorisation und Möglichkeit, 
Handlung vor anderen nachzuahmen, auseinander: Das Theater reflektiert die politische 
Fiktionalisierung, indem der Schauspieler »auf der Bühne eine Praktik [simuliert], die 
bereits als theatralische Repräsentation angesehen wird«.376 Die Parallelität der Schauspie-
ler- und Diplomatenanweisungen im Hamlet findet hier ihre performative Entsprechung.

Vor dieser Folie ist es aufschlussreich, sich Martin Opitz’ erste dramatische Überset-
zung in Erinnerung zu rufen: Senecas Troades, also jene Tragödie, die Daniel Heinsius, 
mit dem sich Opitz in Leiden über Seneca verständigte,377 als göttliche und Hugo Grotius 
als königliche Tragödie hervorgehoben haben.378 Opitz’ Übersetzung der Trojanerinnen 
(1625), die in der Vorrede programmatisch auf den aktuellen Zusammenhang des Krieges 
verweist,379 rückt Senecas mit Sentenzen gespickte Tragödie, die selbst auf griechischen 
Bearbeitungen des Stoffs in Dramen des Euripides und Sophokles beruht, auch als ›Bo-
tenstück‹ in den Fokus. Die Wirkungsästhetik, die Opitz in seiner für das barocke Trau-
erspiel stilprägenden Vorrede im Gegensatz zur aristotelischen Katharsis als Panzerung, 
als »Beständigkeit«380 gegenüber dem Leid, hervorhebt, dem die Trojanerinnen nach dem 

375	 Vgl. Rivère de Carles, Ambassador as Proteus, S. 113–137.
376	 Stephen Greenblatt, Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansichten der englischen Renais-

sance, Berlin 1990, S. 15.
377	 Winfried Woesler, Opitz’ Übersetzung von Senecas »Troades«, in: Alfred Noe / Hans-Gert Roloff 

(Hrsg.), Die Bedeutung der Rezeptionsliteratur für Bildung und Kultur der Frühen Neuzeit 
(1400–1750), Bern u. a. 2012 (=  Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, Kongress
berichte, 109), S. 225–242, hier S. 227. Bei Woesler finden sich auch detaillierte Bemerkungen zu 
Opitz’ Übersetzungspraxis sowie seiner Vorlage.

378	 Vgl. Opitz, Gelehrter Leute Zeugniß von den Trojanerinnen, S. 318 f.
379	 Vgl. Opitz, Trojanerinnen, S. 430 (»An den Leser«).
380	 Ebd.



zur diplomatischen poetik der dr amatischen botenfigur

113

Krieg durch die Griechen unterworfen werden, ist ohne die Boteninstanzen nicht denk-
bar. Es treten drei für die Handlungsführung tragende Botenfiguren auf: Talthybius, 
der die Botschaft von Achills Geist überbringt, die diplomatische Identifikationsfigur 
des Odysseus, der im Namen der Griechen von Andromacha die Herausgabe ihres (und 
Hectors) Sohnes verlangt, und ein neutraler »Botte«, der die Nachricht vom Tod des 
Astyanax an Mutter Andromacha und Großmutter Hecuba überbringt und damit den 
tragischen Höhepunkt markiert. Das dichte Netz der Botschaften beginnt beim epischen 
Bericht und der Augenzeugenschaft des Talthybius, der in der dramatischen Situation 
die göttliche Gewalt von Achills Geist und dessen für die Handlung zentrales Begehren 
aktualisiert:

Mein Hertz ist gantz bestürtzt/ mir zittern alle glieder:
Es ist was ärgers noch als daß man glauben kann.
Ich selbst/ ich hab’s gesehn: es brach jetzt Titan an
Von dem Gebirge her/ die Nacht war überwunden /
Als plötzliches Gethön vnd Widerschall entstunden /
Die Erde hüpfft’ empor/ der Pusch bewegte sich /
Die heiligen Hainen auch erbebten hefftiglich.
Die Klippen sprungen auff/ vnd die Ideer Steine
Die rollten vnter hin; ja nicht die Erd’ alleine/
Die See wird auch gewar daß jhr Achilles kömpt/
So daß sie mit gepraus’ vnd Wellen höher klimmt.
Da macht das Erdreich auff den Abgrundt seiner Höle;
Der Heldt Thessaliens erscheint mit Geist’ und Seele/
Als da wie Thracien erfahren seine That […].381

In der angehängten Auslegung der Dramenübersetzung erläutert Opitz die Figur des 
Talthybius: »Des Agamemnons Heroldt; wird vom Achilles beim Homerus [Ilias, I, 334] 
der Götter vnd Menschen Botte geheissen.«382 Wir haben es also mit einer beinahe an 
Hermes / Merkur reichenden Botengestalt, einem der ranghöchsten mykenischen Diplo-
maten zu tun. Die Botschaft der dramatischen Figur ist die narrative Übertragung und 
Bezeugung – »Ich selbst/ hab’s gesehn« – eines (mit Marin gesprochen) »vollkommenen 
Bildes«, das die fatale Handlung in Gang setzt. 

Als noch gewichtigerer Bote und Unterhändler erscheint Odysseus, der bereits in 
Homers Ilias als Kopf einer Delegation Agamemnons in Verhandlungen mit Achilles 
tritt, um ihn dazu zu bewegen, wieder auf das Schlachtfeld vor Troja zurückzukehren. 
Gegenüber dem Mann der Tat erweist sich Odysseus als gewitzter Rhetoriker und Int-
rigenspinner, da er ein ganzes Verhandlungspaket (Ehre, Frauen, Geld etc.) anzubieten 
hat, allerdings verschweigt, dass sich Achilles Agamemnons Führung bedingungslos zu 

381	 Opitz, Trojanerinnen, S. 442.
382	 Ebd., S. 487 (»Auslegung der Trojanerinnen«).



souver änität und mimesis

114

unterwerfen habe.383 Durch Rhetorik und Verhandlungstaktik unterscheidet sich sein 
Ethos nun auch deutlich vom bildlichen Wahrheitszeugnis des Talthybius. Der oberste 
Herold Agamemnons dient insbesondere als Medium der vertikalen Delegation, während 
der »Cephalener Fürst«384 horizontale Handlungsmodelle entwirft, um den mörderischen 
Plan der Griechen zu verfolgen. Vergleicht man das erwähnte Trostgedichte, das Opitz be-
reits 1621 fertiggestellt hatte, das aber erst 1633 erschien, nun mit der Seneca-Übersetzung, 
tritt in der Figur des Odysseus ein Spannungsverhältnis zutage: Während die Bestän-
digkeit des Intrigenspinners385 im Trostgedichte als Referenz eines heroischen Stoizismus 
aufgerufen wird – »Sein unverzagter Geist/ sein Geist erzeugt zu Kriegen/ | Zu Ehren 
angewehnt/ der kann nichts als nur siegen«386 –, treten seine Handlung und Rede hier 
nun als negatives Medium hervor, demgegenüber die Beständigkeit der leidenden Tro-
janerinnen wirkungsästhetisch zu prüfen ist. Andromacha ahnt mit Odysseus’ Ankunft, 
dass er »spinnet im Gewissen | Betrug vnd arge List«.387 Umso überraschender erscheint 
die ›Offenheit‹ seiner Botschaft:

[…] Vl. Zum ersten bitt’ ich dich/
Ich Botte harter Post/ daß du die Schuldt auff mich
Nicht etwan legen mögst/ ob ich sie gleich muß melden.
Das Wort ist meine zwar/ die Meynung ist der Helden
Vnd Griechen allerseits: des Hectors Sohn verwehrt
Die Reis’ auff heimwerts zu; der wird von Gott begehrt.
Es steht den Danaern dem Frieden nicht zu trawen:
Sie würden jmmer so zurücke müssen schawen/
Vnd stets im Harnisch seyn: die Phryger/ wo dein Kindt
Noch lebt/ Andromacha/ verbleiben hochgesinnt.
And. Heist Priester Calchas diß? Vl. Schwieg’ auch gleich Calchas eben
So sagt’ es Hector doch/ der mir noch jetzt zu leben
In seinem Sohne scheint. ein edler Samen schlegt
Der ersten Ankunfft nach von der er Früchte tregt.
So geht ingleichen auch der kleine bey-gefehrte
Der grossen Herde her/ eh’ jhm der Kopf noch härte
Von Hörnern worden ist/ tregt Stirn und Halß empor/
Als wie sein Vater pflegt/ vnd tritt dem Viehe vor.388

383	 Vgl. dazu Charles Hill, Grand Strategies. Literature, Statecraft, and World Order, Yale 2011, S. 12. 
Spätestens mit Heinrich von Kleists Penthesilea (1808) wird dieser diplomatische Odysseus von 
Achilles in einer seltsam komischen Passage der Lächerlichkeit preisgegeben.

384	 Opitz, Trojanerinnen, S. 454. 
385	 Vgl. Peter von Matt, Kunst der Intrige, S. 24 ff.
386	 Opitz, Trostgedichte, S. 223, II/433 f.
387	 Opitz, Trojanerinnen, S. 454.
388	 Ebd.



zur diplomatischen poetik der dr amatischen botenfigur

115

Odysseus’ »Post« ist wie jene des Götterboten bei Vergil – »interpres divum fert horrida 
iussa per auras« – hart. Unabhängig vom geplanten Kindsmord eröffnet das blackboxing 
ein dramatisches Netz von mehreren Delegations- und Repräsentationsakten als hoch-
gradig diplomatische Figuration. Über die Delegation lässt sich das Aufeinandertreffen 
von Odysseus und Andromacha mit der Eingangsszene von Shakespeares King John 
vergleichen: »Das Wort ist meine zwar/ die Meynung ist der Helden | Vnd Griechen 
allerseits«. Auch Odysseus spricht einerseits als einzelne Figur, andererseits im Namen 
der allgemeinen griechischen Sache, also des Souveräns. Ebenso wird die Figur des Orest 
in Jean Racines Tragödie Andromaque (1667) vor König Pyrrhus wie ein Ambassadeur 
anheben: »[…] tous le Grecs vous parlent par ma voix«.389

Der Auftritt der geschlagenen Androchmacha entfaltet bei Seneca keinen Anspruch 
auf Souveränität, sondern nachgerade eine Inversion der Eskalation in Shakespeares 
Szene: Voraussetzung für das Prolongieren des Krieges ist nun nicht die Aberkennung 
der Souveränität des anderen wie bei King John, sondern vielmehr deren diplomatische 
Wiedereinsetzung. Während die trauernde Androchmacha die eigene Souveränität in 
Person ihres verborgenen Sohnes bestreitet  – als ein Einzelner unter Vielen – und das 
Familiäre vor das Politische schiebt, wird diese von Odysseus aber beharrlich adressiert: 
als Bild einer bedrohlichen Zukunft (»Als wie sein Vater pflegt/ vnd tritt dem Viehe 
vor«) mit einer gewichtigen Stimme aus der Vergangenheit (»So sagt’ es Hector doch/ der 
mir noch jetzt zu leben | In seinem Sohne scheint«). Die Blackbox der Delegation hebt 
in der dramatischen Praxis eine doppelte Abwesenheit auf, indem die Souveränität des 
toten Vaters (und Großvaters) auf den von der Szene abwesenden Sohn übertragen wird. 
Zudem vermittelt sie so eine zeitliche (Geist Hektors, Stimme aus der Vergangenheit) 
wie räumliche (der gegenwärtig verborgen lebende Astyanax) Trennung. Der feindliche 
Geist der Vergangenheit verkündet den Krieg der Zukunft. Damit sind die beiden tragi-
schen Achsen des Seneca-Stückes, der Tod des Astyanax durch Odysseus und die Tötung 
der Polyxena durch Pyrrhus, mit den dazugehörigen Botschaftshandlungen, Odysseus 
als Vermittler des griechischen Willens und Talthybius als Überbringer von Achills Bot-
schaft, dramenpoetisch verbunden. 

Abgeschlossen werden die verwobenen Botschaftshandlungen durch einen Boten, der 
nach dem dramatischen Urmodell des Botenberichts in Aischylos’ Perser den klagenden 
Trojanerinnen von den Schrecken des Kindermords berichtet. Die epischen Instanzen 
der Boten, Herolde und Unterhändler erzeugen bei Seneca durch das komplexe Spiel von 
An- und Abwesenheit, Repräsentation und Delegation, dramatische Intensivierungen. So 
finden sich die Vermittlungsfiguren im Zeichen Merkurs, deren Einsatz bereits in Opitz’ 
Poetik zu beobachten war, an einer Stelle wieder, an der damit auf den ersten Blick nicht 
zu rechnen war: in einer als schwerfällig empfundenen und mit unzähligen Sentenzen 
angereicherten lateinischen Tragödie, die denkbar weit von der aristotelischen Wirkungs-

389	 Jean Racine, Andromaque, in: ders., Théâtre complet, hrsg. von Philippe Sellier, Bd. 1, Paris 1995, 
S. 217–307, hier S. 231 (I, 2).



souver änität und mimesis

116

ästhetik entfernt ist.390 Die deutsche Poetik beginnt ihr von Krieg und Zerstörung ge-
zeichnetes nationalsprachliches interpretatio-Projekt mit einem Lehrstück der Botschaft. 

In diesem dramenpoetischen Zusammenhang ist auch die Eingangsszene von  Johann 
Rists und Ernst Stapels Drama391 Irenaromachia (1630) zu verstehen. Darin bittet ein 
»Orator«, »der dich [Merkur, C. P.] vnd die Studia mit allem fleiß geehret«, bei Merkur 
um Einlass in den Götterhimmel. Der Götterbote meldet ihn bei Jupiter, der ihm »Audi-
entz« gewährt, als »Teutschen Legat[en]«.392 Schließlich tritt der deutsche Gesandte »cum 
ceremoniis« vor die »hohe May.[estät]«:

Großmechtigster Gott/was meine LandsLeute die Teutschen genötiget vnnd gezwun-
gen auß einhelligem Rath und Schluß/ an deine hohe Mayestat mich abzufertigen/ 
kan deiner Allwissenheit nicht verborgen seyn; Vnnd ist die Noth dermassen groß 
vnnd schrecklich/ daß/ wenn ich auch hundert Zungen hette/ ich dieselbe in viel 
tagen außzusprechen mich nit vnterwinden darff; auch dergestalt/ daß sie mich nit 
vmb abwendung der vielfeltigen vnd wolverdienten straffen abgefertiget/ viel weniger 
vmb restituirung jhrer vhralten Würden/ so dergestalt debilitiret vnd vernichtet/ daß 
ein jeder sein gespött daran haben kann/ zu sollicitiren befohlen; besondern nur 
einzig vnd allein vmb deß zeitlichen Lebens blosse erhaltung vnter den vielfeltigen 
beschwerungen anzuhalten. Denn/ Großmechtigster Gott/ wir werden leyder jetzo 
so schrecklich heimgesucht mit schrecken/ geschwulst/ fieber/ Pestilentz vnd anderen 
vngewöhnlichen unerhörten Kranckheiten/ daß vns nicht allein die Angesichter verfal-
len/ besondern auch der gantze Leib verschmachtet/ vnser Land/ davon wir nottürfftig 
vnterhalt samblen sollen/ gibt im Gewächs nicht/ denn der Himmel ist wie Ertz/ er 
gibt staub für regen/ die Erde vnter vns ist wie Eysen/ dahero seen wir viel auß/ vnd 
ernten wenig/ vnd wenn noch etwas gewuchsen/ wird solches von der grawsamen 
Martisgesind gestolen/ geraubet/ zertretten vnd verdorben/ ja es herrschen vber vns 
grawsame Thier/ einem Volck deß Sprach wir nicht kennen noch verstehen/ müssen 
wir dienen/ sie rauben vnsern Vorrath/ vnser Ochsen vnd Vieh wird für vnsern Augen 
geschlachtet/ vnd ein ander muß es fressen/ Weiber vnd Jungfrawen werden von un-
bendigen Leuten geschendet/ vnsere Jünglinge fallen durchs Schwerdt/ vnd die Alten 
vnd junge Kinder werden gemetscht/ daß die Wasser von Blut fliessen.393

Ein Orator und Legat, »der auß einhelligem Rath und Schluß/ an deine hohe Mayestät« 
geschickt wird, tritt als diejenige dramatische Instanz auf, die im Götterhimmel Not 
und Leid des Krieges für die »Teutschen« vorbringt. Es handelt sich dabei nicht allein 

390	 Vgl. etwa die negativ gemeinte Bezeichnung »tragoedia rhetorica« bei Friedrich Leo, De Seneca 
tragoediis observationes criticae, 2. Aufl., Berlin 1878, S. 148. Vgl. dazu auch Bernhard Zimmer-
mann, Tragödie, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9, Tübingen 
2009, S. 745–751.

391	 Zur Frage der Verfasserschaft vgl. Eberhard Mannack, Nachwort, in: Johann Rist, Sämtliche 
Werke, Bd. 1, hrsg. von ders. unter der Mitw. von Helga Mannack, Berlin 1967, S. 283 ff.

392	 Johann Rist/Ernst Stapel, Irenaromachia. Das ist eine Newe Tragico-comaedia Von Fried unnd 
Krieg, Hamburg 1630, fol. A VIr. 

393	 Ebd., fol.  A VIv–AVIIr. 



zur diplomatischen poetik der dr amatischen botenfigur

117

um einen Botenbericht, sondern  – das ist hier entscheidend  – um einen Akt der Re-
präsentation; das Abwesende der politischen Fiktion, das dadurch sichtbar und hörbar 
wird, ist die Souveränität der Klage – nicht die Mienen des Senats werden dem »senatus 
deorum«394 übermittelt, sondern die ›Thränen des Vaterlands‹, von denen schließlich 
auch die Gottheit bewegt wird.395

An Harsdörffers Übersetzung der englischen Schulkomödie, Opitz’ Übersetzung der 
Seneca-Tragödie und Rists Irenaromachia ist zu sehen, dass dramatische Boten- und Ge-
sandtenfiguren im 17. Jahrhundert nicht nur für die Grenze zwischen Bühnen- und Pu-
blikumsraum, d. h. die wirkungsästhetische Moderation, bedeutsam sind, sondern auch 
für die Grenze zwischen den Stilhöhen und dramatischen Gattungen. Die Boten und Ge-
sandten erweisen sich dabei als jene Figuren im Text und auf der Bühne, die auf die »Klas-
sifikationsakte« deuten, die der jeweiligen Stilhöhe bzw. der Gattung zugrunde liegen.396 
Sie treten gleichsam als Allegorien der Gattung und ihrer rhetorischen Zuordnungen auf. 
Damit sind das Tragische und das Komische gemeint sowie ihre rhetorische Klassifikation 
in das hohe bzw. ernste und das niedere Drama – und ihre spezifischen Mischformen.397 
Während die Botenfiguren in der Tragödie und der Komödie die jeweiligen generischen 
Sprechweisen repräsentieren, tritt Merkur, was nunmehr kaum verwundert, in den Misch-
formen als Mediator des Hohen und Niederen, Ernsten und Komischen auf. In diesem 
Verständnis führt Merkur den Grund seiner Ambassade aus und stellt der Fabel des 
Stücks in Plautus’ Amphitryon eine gattungspoetologische Überlegung voran:

quid? contraxistis frontem, quia tragoediam
dixi futuram hanc? deus sum, commutavero.
eandem hanc, si voltis, faciam ex tragoedia
comoedia ut sit omnibus isdem vorsibus.
utrum sit an non voltis? sed ego stultior,
quasi nesciam vos velle, qui divos siem. 
teneo quid animi vostri super hac re siet:
faciam ut commixta sit: tragicomoedia.
nam me perpetuo facere ut sit comoedia,
reges quo veniant et di non par arbitror.

394	 So der Titel einer wichtigen Vorlage der Irenaromachia: Bogislaw Philipp von Chemnitz, Senatus 
Deorvm de præsentibus afflictissimae et periclitantis Germaniæ miseriis & reducenda pace, o. O. 
1627. Vgl. auch Otto Heins, Johann Rist und das niederdeutsche Drama des 17.  Jahrhunderts, 
Marburg 1930, S. 26 f. und Bernhard Jahn, Art. Majuma, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze 
(Hrsg.), Gryphius Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 357–367, hier S. 358.

395	 Wenn allerdings Jupiter die Rede abbricht und Juno den deutschen Legaten maßregelt, die 
»heilige[n] Ohren« Jupiters nicht weiter zu verletzen, wird deutlich, dass das Aussprechen der 
unsagbaren Kriegsgräuel zu einem Bruch des zeremoniellen decorum geführt hat. Vgl. dazu 
Thomas Rahn, Krieg als Störfall der Rhetorik. Die Friedensspiele von Johann Rist und Justus 
Georg Schottelius, in: ders. (Hrsg.), Krieg und Rhetorik, Tübingen 2003 (= Rhetorik. Ein inter-
nationales Jahrbuch, 22), S. 43–57, hier S. 48.

396	 Vgl. zum Verständnis der Gattung als habitusstabilisierende »Klassifikationsakte« Werner Mich-
ler, Kulturen der Gattung. Poetik im Kontext 1750–1950, Göttingen 2015, S. 52 f.

397	 Vgl. Genette, Architext, S. 19 f.



souver änität und mimesis

118

quid igitur? quoniam hic servos quoque partes habet,
faciam sit, proinde ut dixi, tragicomoedia.398

Auch Stapels / Rists Irenaromachia (1630) verspricht eine »Tragico-comædia Von Fried 
unnd Krieg«. Das tragikomische Friedensspiel wird als generisch diplomatisches Drama 
und Theater im Heiligen Reich und in Europa um und nach 1648 seinen großen Hö-
hepunkt haben, wie Abschnitt III zu zeigen versucht.399 Und so werden die Könige in 
Harsdörffers Poetischem Trichter auch »von den Freudenspielen nicht ausgeschlossen/ 
wann die Geschichte fröliche Händel betreffen«.400 Die rhetorische Klassifikation und 
die generischen Mischformen gelten nicht allein für das Theater, sondern auch für das 
frühneuzeitliche Welttheater der Diplomatie. 

9. Ambassade, Zeremoniell und höfische Theatralisierung in Wien: 
Sbarras / Cestis Il pomo d’oro

In der theatralen Welt der europäischen Höfe der Frühen Neuzeit sind Klugheit und das 
Spielen unterschiedlicher Rollen Voraussetzung für die Teilnahme am sozialen Leben. 
Ebenso wie Höflinge Schauspieler auf der Bühne des Prestiges und der Rangfolge sind, 
trifft das – der Topos bleibt, wie zu sehen war, auch in der Diplomatietheorie konstant 
von Gentili oder Hotman bis zu Wicquefort – auf den fremden Diplomaten zu; mit dem 
Unterschied, dass dieser nun als offizieller Schaupieler auftritt, dessen Präsenz am Hof 
seinen Status als Stellvertreter eines fremden Fürsten zur Voraussetzung hat. In einem 
Rahmen, in dem soziale Praxis und Selbstgestaltung im höfischen Spiel die Regel ist, war 
der Gesandte an eine bestimmte Rolle gebunden, die durch seine Fremdheit im höfischen 
Gefüge markiert wurde. Gemäß Gesandtenliteratur sollte er also an diesem Spiel und der 
Theatralisierung der höfischen Kultur teilnehmen, sich aber von den Intrigen fernhal-
ten.401 Demgemäß kann sich der wiedererkennbare Auftritt des Diplomaten von anderen 
Praktiken der höfischen Kommunikation absetzen.

398	 Plautus, Amphitruo, S. 10 (Pr, 52–63): »Wie, eure Stirn gerunzelt, weil es hieß: | ›Tragödie‹? Ich 
bin Gott, ich ändre es gleich: | Dies Stück laß ich nach Wunsch mit gleichem Text | Komödie 
werden aus Tragödie ! | Nun, wollt ihr oder nicht? Ich bin dumm, | daß ich als Gott nicht weiß, 
ihr wollt es gern. | Es ist mir klar, wonach das Herz euch steht: | Ich mische sie euch als … Tragi-
komödie ! | Denn daß sie ganz und gar Komödie wird, | wo Gott und König spielen, geht nicht 
an. | Was also? Da ein Sklave auch erscheint, | sei frisch kreiert die Tragikomödie.«

399	 Grundsätzlich zur Gattungsgeschichte der Tragikomödie vgl. noch immer Karl S. Guthke, Die 
moderne Tragikomödie. Theorie und Gestalt, übers. von Gerhard Raabe, Göttingen 1968, S. 13–52. 
Allerdings klammert Guthke den Nürnberger Zusammenhang (vgl. Kap. III dieser Arbeit) in 
seiner historischen Übersicht aus.

400	 Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, S. 97. Während bei Opitz und Birken in den Poetiken 
gegenüber der Ständeklausel Strenge herrschte, hebt Harsdörffer im Sinne der Sophister-Übersetzung 
und seiner eigenen Komödie Die Redkunst im Poetischen Trichter die Mischformen hervor.

401	 Vgl. Hampton, Fictions of Embassy, S. 142.



ambassade, zeremoniell und höfische theatr alisierung in wien

119

Das extraterritoriale Erscheinen des abwesenden Souveräns durch den Ambassadeur 
stellt nicht nur zwei politische Fiktionalisierungen gegenüber, sondern zeigt zunächst die 
Eingliederung des Gesandten als soziale Person eines anderen höfischen Systems, als einer 
vom Souverän mit einer Ambassade vertrauten Person in die fremde Hofgesellschaft und 
deren Zeremoniell; insbesondere beim durchgehenden Aufenthalt der négociation perma-
nente, d. h. den ambassadeurs ordinaires und den Residenten. Nach Wicquefort handelt es 
sich dabei um den nicht immer spielenden honnête homme bzw. zweiten Körper des Dip-
lomaten, der sich nun mit Blick auf die öffentliche Maske seiner Rolle mit einem System 
an Rangfolgen, Sitzordnungen bei Festversammlungen und Banketten, Zugangserlaub-
nissen sowie öffentlichen Aufführungen, Ballett und Theater auseinandersetzen muss. So 
wie er selbst am eigenen Hof Teil eines Zeremonialsystems ist, bewegt er sich zwar nicht 
zur Gänze unabhängig von seinem königlichen »Schalt⸗Bild«, doch auch getrennt davon 
im Sozialraum des fremden Hofes und an dem ihm zugewiesenen Platz – umso mehr, 
wenn es sich um den Träger einer permanenten Gesandtschaft handelt.402 

Nach Fragen der Medialität und Repräsentation kommt nun jene des sozial-symbo
lischen Raumes hinzu, in dem diese Klassifikationsakte gesetzt, rezipiert und strukturiert 
werden. Über diese sozialräumliche Komponente und seine Funktion in der absolutisti-
schen Herrschaftsordnung schreibt Norbert Elias: 

Wenn […] keine Etikette, kein Zeremoniell, vorhanden gewesen wäre, hätte der ein-
zelne nach Gutdünken etwa eine Zeit lang verschwinden können; seinem eigenen Er-
messen wäre ein verhältnismäßig großer Spielraum geblieben. Die höfische Apparatur 
der Etikette und des Zeremoniells aber unterwarf nicht nur die Schritte jedes Einzel-
nen weitgehend der Kontrolle des Einherrschers; sie machte auch die vielen Hunderte 
zugleich übersehbar, sie wirkte bis zu einem gewissen Grade wie eine Signalapparatur, 
bei der jeder Eigenwille, jeder Fehler eines Einzelnen, weil er mehr oder weniger die 
anderen störte und ihre Prestigeansprüche verletzte, öffentlich sichtbar wurde und so 
auch durch die ganze Reihe der Zwischenglieder hindurch zum König gelangte.403

Die Funktionsweise dieses geschlossenen Distinktions- und Kontrollsystems, wie sie 
Elias hier am Beispiel des französischen Hofes zuspitzt, blendet allerdings die perfor-
mative Dimension und jene Ebene des Zeremoniells weitgehend aus, die symbolische 
Kommunikation, soziale und politische Praxis überhaupt erst möglich macht.404 Beide 
Kommunikationsebenen zusammengedacht  – Kontrollmechanismus und Performativi-
tät  – bedingen die soziale Rhythmisierung des höfischen Raumes als Bühne jenes 
»Makrotheaters«,405 das die Gesandten vermessen und bespielen. Die Geometrie des 
zeremoniellen Raumes, sowohl als engmaschiges Distinktions- und Kontrollsystem als 
auch als Ort symbolischer Kommunikation, bedingen die im vorangegangenen Abschnitt 

402	 Vgl. Peck, Theatrical Negotiations, S. 729–733.
403	 Norbert Elias, Die höfische Gesellschaft, 13. Aufl., Frankfurt a. M. 2016, S. 227.
404	 Vgl. etwa Volker Bauer, Strukturwandel der höfischen Öffentlichkeit. Zur Medialisierung des Hofle-

bens vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Historische Forschung 38 (2011), S. 585–620. 
405	 Luhmann, Kunst der Gesellschaft, S. 432.



souver änität und mimesis

120

aufgeworfene Frage, wer ermächtigt und in der Lage ist, im Namen anderer vor anderen 
zu sprechen und (mit anderen im Namen eines anderen) zu (ver)handeln.406 Fragen der 
permanenten Verhandlung und der diplomatischen Mimesis sind also immer auch Fragen 
des höfisch-sozialen Kontexts. Dieser ist Voraussetzung dafür, dass sich eine Ambassade 
als diplomatischer Zwischenraum am fremden Hof  – zu denken wäre an Shakespeares 
Châtillon am englischen Hof  – auftun kann, ebenso wie eine allegorische Tanz- oder 
Theaterperformance im höfischen Raum eine Bühne erzeugt, als Mikrotheater im Mak-
rotheater. Entscheidend für eine erfolgreiche Ambassade in diesem Raum ist die Frage der 
sogenannten »Ehren⸗Bezeugung«.407 

Neben dem französischen Hof bildet sich dieser Zusammenhang nach 1648 am deut-
lichsten am Wiener Hof ab, dem es seit den schwierigen Westfälischen Friedensverhand-
lungen wieder gelang, die Position des Kaisers innerhalb des Reiches, dessen Wahl seit 
1438 ununterbrochen auf Habsburger gefallen war, sowie das politische Gewicht der ös-
terreichischen Erblande und der Dynastie zu stärken.408 Die kaiserliche Hofburg dient als 
Bühne für eine »variety and flexibility of legations«,409 was die Theorie einer politischen 
Kommunikation und Rechtsverbindlichkeit inter gentes kompliziert. Das liegt nicht nur 
an der kaiserlichen Symbolpolitik, die ungebrochen am Konzept der Universalmonarchie 
festhielt, sondern vielmehr auch am Nebeneinander der verschiedenen Gesandtschafts-
arten des diplomatischen Corps in Wien: Gesandte der Kurfürsten und Reichsstände, 
permanente Gesandtschaften europäischer Monarchien, anlassbezogene Botschaften (auch 
von kleineren politischen Einheiten wie freien Reichsstädten), zudem existieren unter-
schiedliche Qualitäten der permanenten Vertretung durch Präzedenzstreitigkeiten, jene 
»Ersatzkriege«410 im postwestfälischen Zeitalter: etwa im Fall Frankreichs und Spaniens.411

Wenn sich – was an größeren Höfen wie dem kaiserlichen, spanischen oder französi-
schen und dem Vatikan der Regelfall war – mehrere Gesandte nebeneinander in einem 
zentralen höfischen Kontext platzieren, kommt es zwangsläufig zu Konfrontationen, 
weil die Synchronizität der Gesandtschaften mit den komplexen Rangfolgesystemen und 
verschiedenen Allianzen überfordert ist. So erwies sich z. B. die vom Wiener Hof für die 
eigenen Gesandten beanspruchte ›kaiserliche Präeminenz‹ vor den Gesandten der europä-

406	 Vgl. Barbara Stollberg-Rilinger, Zeremoniell, Ritual, Symbol: Neue Forschungen zur symbolischen 
Kommunikation in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, in: Zeitschrift für Historische Forschung 
27 (2000), S. 389–405 u. dies., Die Wissenschaft der feinen Unterschiede. Das Präzedenzrecht und 
die europäischen Monarchien vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, in: Majestas 10 (2002), S. 125–150. 
Zum diplomatischen Zeremoniell auch Niels F. May, Zwischen fürstlicher Repräsentation und 
adliger Statuspolitik. Das Kongresszeremoniell bei den westfälischen Friedensverhandlungen, 
Ostfildern 2016 (= Beihefte der Francia, 82), S. 18–25.

407	 Lünig, Theatrum Ceremoniale, Bd. 1, S. 368.
408	 Vgl. Klaus Malettke, Hegemonie – multipolares System – Gleichgewicht. Internationale Bezie

ungen 1648 /1659–1713, Paderborn 2012 (= Handbuch der Geschichte der Internationalen Bezie-
hungen, 3), S. 155–173.

409	 Daniela Frigo, Introduction, in: dies. (Hrsg.), Politics and Diplomacy in Early Modern Italy. The 
Structure of Diplomatic Practice, 1450–1800, Cambridge 2000, S. 1–24, hier S. 8.

410	 Braungart, Hofberedsamkeit, S. 137.
411	 Siehe Kapitel III/4.



ambassade, zeremoniell und höfische theatr alisierung in wien

121

ischen Souveräne als zunehmend schwierig.412 Bei den daraus resultierenden Präzedenz-
streitigkeiten handelt es sich um polemische Konfrontationen, die auf der Unmöglichkeit 
des Ausgleichs zwischen unterschiedlichen Rangfolgeverständnissen basieren. Auch nach 
1648 und der völkerrechtlichen Gleichordnung von christlichen Souveränen dominieren 
diese Fragen die diplomatische Praxis. Zu unterscheiden ist dabei zwischen plénipoten-
tiaire und ambassadeur. So ist der plénipotentiaire  – etwa im Verständnis des französi-
schen Kanzlers Mazarin – zwar zur Verhandlungsführung autorisiert, besitzt jedoch als 
anlassbezogener und außergewöhnlicher Botschafter nicht Rang und Botschaftsrechte des 
permanenten ambassadeurs. Anders das spanisch-kaiserliche Verständnis, das sich auch in 
der eingangs zitierten Klassifikation Conrad von Hövelns findet, in welcher der »Gross⸗
Gevollmächtige« über dem Botschafter und Residenten rangiert. Dabei werden auch zwei 
Repräsentationsformen politischer Herrschaft diplomatisch aufgefächert: im plénipotenti-
aire die Ebene der potestas als Stellvertretung des abwesenden Fürsten in Verhandlungen, 
im Ambassadeur jene der dignitas als Repräsentation der fürstlichen Ehre,413 die bei Prä-
zedenzstreitigkeiten von Gesandtschaften an Höfen oder bei außerordentlichen Verhand-
lungen wie auf Kongressen im Zentrum stehen. Die beiden Bereiche lassen sich wiede-
rum nach Qualität und Intensität unterscheiden: Um Konfrontationen in der Rangfolge 
der Ambassadeure zu vermeiden, sandten fremde Höfe oft nur Minister-Residenten, die 
in der höfischen Rangfolge unterhalb der Ambassadeure rangierten, oder anlassbezogene 
kleinere Gesandtschaften. So führt Balthasar von Stosch in seinem Präcedentz⸗ Oder Vor-
der⸗Recht aller Potentaten und Respubliquen, das Leopold I. gewidmet ist, aus: »Alle Christ-
liche Potentaten des gantzen Europæ, geben ihme die Oberstelle: Er hat keine Agenten 
in andern Königlichen Höfen; da hergegen bey ihm aus gantz Europa Residenten sich 
befinden.«414 Allerdings spiegelt sich in Stoschs Inszenierung des vermeintlichen Vorrangs 
deutlich das oben erwähnte Präzedenzproblem kaiserlicher Gesandter an europäischen 
Höfen wider. Auch Carter lässt der kaiserlichen Diplomatie (zu hochrangig) ebenso wie 
jener der Kurfürsten (zu niederrangig) im etablierten europäischen Residentennetzwerk 
der Diplomatie im 17. Jahrhundert einen Sonderstatus zukommen.415

Deutlich manifestierte sich das Problem der Präzedenz bei höfischen Opern- und 
Theateraufführungen, einem zentralen Bestandteil der europäischen Diplomatie: Um 
Streitigkeiten über die Sitzordnung am Wiener Hof zu vermeiden, wurde daher »häufig 
ein Raum abgetrennt«, »wo ein Würdenträger incognito und unsichtbar einer Aufführung 
beiwohnen konnte«.416 Dabei diente der Zuschauerraum des höfischen Theaters nicht 

412	 Vgl. Müller, Das kaiserliche Gesandtschaftswesen, S. 123–126 und 142 f. und Braungart, Hof
beredsamkeit, S. 138 f.

413	 Vgl. May, Kongresszeremoniell, S. 54–62.
414	 Balthasar Sigismund von Stosch, Von dem Praecedentz⸗oder Vorder⸗Recht/ aller Potentaten und 

Respubliquen in Europa, Samt einer sonderbaren Zugabe von der Hoheit des Ertz⸗Hertzoglichen 
Hauses Oesterreich, Breslau 1677, S. 123.

415	 Vgl. Charles H. Carter, The Ambassadors of Early Modern Europe: Patterns of Diplomatic Re-
presentation in the Early Seventeenth Century, in: Christer Jönsson / Richard Langhorne (Hrsg.), 
Diplomacy, Bd. 2: History of Diplomacy, London u. a. 2004, S. 232–250, hier S. 232.

416	 Herbert Seifert, Die kaiserliche Hofoper zur Zeit Leopolds I., in: ders., Texte zur Musikdramatik 
im 17. und 18.  Jahrhundert. Aufsätze und Vorträge, hrsg. von Matthias J. Pernerstorfer, Wien 



souver änität und mimesis

122

nur als theatrum praecedentiae, sondern auch als Bühne der diplomatischen Verhandlung: 
»Während der Vorstellungen wurden – wie in den öffentlichen Theatern Venedigs – unter 
anderem diplomatische Angelegenheiten besprochen und auch Erfrischungen gereicht.«417 

Gesandte bildeten neben Hofstaat und Geistlichkeit das bevorzugte Publikum für das um 
majestas, potestas und dignitas kreisende allegorische Staatstheater,418 das am Wiener Hof 
mit Leopold I. durch die Konkurrenz mit Frankreich wieder stärker das universalistische 
Bildprogramm in Szene setzte. 

Als monumentales Beispiel für ein Mikrotheater im höfischen Makrotheater sei auf 
die an zwei Tagen, am 12. und 14.  Juli 1668, aufgeführte Oper Il pomo d’oro verwiesen 
(Abb. 7). Ursprünglich sollte die vom Minoritenpater Antonio Cesti mit einem Libretto 
von Francesco Sbarra, als poeta cesareo am Wiener Hof,419 komponierte Oper gemeinsam 
mit einem Rossballett und einem Feuerwerk zur Vermählung von Leopold und Margarita 
von Spanien 1666, dann anlässlich der Geburt des Sohnes Ferdinand Wenzel 1667 zur 
Aufführung gelangen. Nach dem plötzlichen Tod des Prinzen fand die Aufführung der 
Oper schließlich zum 17. Geburtstag der Kaiserin und zur Feier ihrer erneuten Schwan-
gerschaft im Juli 1668 statt.420 Die Oper behandelt den populären mythologischen Stoff 
des Paris-Urteils:421 Beim Göttermahl wirft Zwietracht einen goldenen Apfel mit der Auf-
schrift »Alla più bella«/»der Schönesten«,422 worauf zwischen  Juno, Pallas und Venus ein 
Streit darüber ausbricht, wem der Apfel gebühre. Bei Sbarra übergibt Jupiter das Urteil an 
den trojanischen Prinzen Paris, der die bekannte folgenreiche Entscheidung zugunsten der 
Venus und für die Liebe der Helena trifft. Cesti / Sbarra sparen den Trojanischen Krieg aus, 
an seine Stelle tritt im universal-allegorischen Verständnis die Festung des Mars, in der der 
pomo d’oro versteckt ist. Jupiter zieht den Zankapfel schließlich ein, um ihn 

der allervortrefflichsten und großmächtigsten Heldin/ als jemals das grosse Aug der 
Welt gesehen; der würdigsten Gemahlin und Tochter der Allerdurchleuchtigsten und 
Höchsten Häupter/ so die beede größte Reiche in der Wellt bezepten sollen. An dersel-

2014, S. 399. Vgl. auch ders., Die Oper am Wiener Kaiserhof im 17. Jahrhundert, Tutzing 1985, 
S. 20 f.

417	 Seifert, Die kaiserliche Hofoper, S. 399.
418	 Vgl. Seifert, Oper am Wiener Kaiserhof, S. 17.
419	 Vgl. Alfred Noe, Hoftheater und italienische Hofdichter vor Metastasio, in: Andrea Sommer-

Mathis / Elisabeth Th. Hilscher (Hrsg.), Pietro Metastasio. Uomo universale (1698–1782), Wien 
2000, S. 27–35 und ders., Nicolò Minato: Librettist und Poeta cesareo, in: Johannes Loescher 
(Hrsg.), Scipione Africano. Drama per Musica (1664) von Nicolò Minato und Francesco Cavalli. 
Text & Materialien, Saarbrücken 2002, S. 29–38.

420	 Vgl. Carl B. Schmidt, Antonio Cesti’s »Il pomo d’oro«: A Reexamination of a Famous Habsburg 
Court Spectacle, in: Journal of the American Musicological Society 29 (1976), Heft 3, S. 381–412, 
bes. S. 384–391

421	 Vgl. auch Herbert Seifert, Der Sig-prangende Hochzeit-Gott. Hochzeitsfeste am Wiener Hof der 
Habsburger und ihre Allegorik 1622–1699, Wien 1988 (= dramma per musica, 2), S. 23–40.

422	 Johann Gabriel Meyer, Der guldene Apfel/ Schauspiel/ Gehalten in Wien/ auf das höchstherr
lichst⸗gesegnete/ Vermählungs⸗Fest: Dero Römisch. Käiserl. Und Königlichen Majestäten LEO-
POLDJ und MARGARETæ/ aufgesetzt von Francisco Sbarra, Röm. Käs. Majest. Raht. Anjetzo 
aber aus dem Italiänischen übersetzt, Nürnberg 1672, fol. A 5v. 



ambassade, zeremoniell und höfische theatr alisierung in wien

123

Abb. 7: Innenansicht des Theaters auf der Cortina in Wien mit Zuschauern / Publikum  
und Teilansicht der Bühne, Il Pomo d’Oro (1668)

ben werdet ihr/ Juno/ euren Pracht in so vielen Kronen/ mit welchen ihr haar beperlet 
eingeflichten/ verwundert schauen: Und ihr Pallas in ihrem hohen Verstand eure herr-
liche Tugend-Gaben von dem Verhängniß Zu betrachten bekommen: Ihr aber schöne 
Mutter der Liebe werdet euch erfreuen an ihrer Schönheit/ eure eigentliche Gestalt 
und Bildniß als in einem Spiegel zu ersehen.423

Es folgt das Schluss-Ballett zu Ehren der Kaiserin, welches auch das auf den Namen 
Margarita bezogene Perlen-Motiv des großen Rossballetts von 1667 im Innenhof der 
Burg wieder aufgreift.424 Die Ritter der Erde streiten und kämpfen stellvertretend für 
die ›Naturkräfte‹ mit den Tritonen des Meeres und Geistern der Luft. Im hierarchischen 
Wolkengebäude, stratifiziert nach absteigender Rangfolge, thront Jupiter mit Gefolge. 
Nach der Zueignung des Apfels an die junge Kaiserin erscheint im Wolkenhimmel ein 
neues Zentrum: Die geheime Kammer der göttlichen Vorsehung steht offen; sie zeigt 
Leopold und Margarita, umgeben von ihren Vorfahren und ihren zukünftigen Nach-
kommen (Abb. 8).425 

Der auf die schwangere Kaiserin bezogenen licenza des Schlusses entspricht auch 
die allegorische Repräsentation des Prologs, der mehrere Länderpersonifikationen auf 

423	 Meyer, Der guldene Apfel, fol. F 5r.
424	 Vgl. Seifert, Hochzeit-Gott, S. 30 f.
425	 Vgl. Albert A. Stanley, Cesti’s »Il pomo d’oro«, in: Papers and Proceedings of the Music Teachers’ 

National Association 1 (1906), S. 139–49, bes. 143 f. und Schmidt, Cesti’s »Il pomo d’oro«, S. 383. 



souver änität und mimesis

124

dem »Schauplatz der Österreichischen Ehre« auftreten lässt, die sich um die auf einem 
schwebenden Pegasus sitzende »Österreichische Ehre«426 gruppieren: »Auff einer Seiten 
das Reich/ Ungarn/ Italien/ Sardinien; auf der andern/ Spanien/ Ameriken/ Böhmen/ 
die teutsche Erbländer«.427 Als nachträglicher Hinweis auf den ursprünglichen Anlass 
der kaiserlichen Hochzeit wird diese Konfiguration durch Amor und den Hochzeitsgott 
Hymen auf zwei Wolken komplettiert. Seitlich dienen Bildsäulen der kaiserlichen Ah-
nengalerie zu Pferd als Rahmen (Abb. 9).

Dieses Ensemble entspricht dem Versuch, ein an Ludwig XIV. anschließendes »Theater 
des vollkommenen Bildes des Machtsubjekts«, wie es Marin beschreibt, zu konfigurieren. 
Eine solche Repräsentationsform von Macht setzt voraus, dass Macht zuerst ein lustvolles 
Geschenk an ›sie selbst‹ sei. Daraus erwachse das darstellerische Potenzial, ihre Effekte 
gegenüber dem Publikum zu synchronisieren. Soll eine Repräsentation machtvoll sein, 
müsse sie ihre eigenen genussvollen Effekte im Betrachter stimulieren. Marin und Burke 
haben diesen Effekt an den Karten, Medaillen, Porträts und historischen Erzählungen 
des Sonnenkönigs nachgezeichnet.428 Im semiotischen Verständnis von Marins »Präsenz-

426	 Meyer, Der guldene Apfel, fol. A [IIr].
427	 Ebd.
428	 Vgl. Burke, Ludwig XIV, S. 25–52. Grundsätzlich zum Wiener Hof: Friedrich Polleros, Sonnen-

könig und österreichische Sonne. Kunst und Wissenschaft als Fortsetzung des Krieges mit ande-
ren Mitteln, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte 40 (1987), S. 239–256. Zu den medialen 
Strategien Leopolds I. und dessen höfischer Öffentlichkeit vgl. Andreas Gestrich, Absolutismus 
und Öffentlichkeit. Politische Kommunikation in Deutschland zu Beginn des 18. Jahrhunderts, 
Göttingen 1994, wenngleich Gestrich kaum auf die Oper am Wiener Kaiserhof eingeht. Vgl. 
dazu Maria Goloubeva, The Glorification of Emperor Leopold I in Image, Spectacle and Text, 

Abb. 8: Szenenbild: »Venere sopra il sui Carro salisce dalla fortezza al Cielo«, 5. Akt, 10. Szene, 
Lodovico Burnacini: Il Pomo d’Oro (1668)



ambassade, zeremoniell und höfische theatr alisierung in wien

125

effekt« bedeutet das, dass alle diese Formen zur Voraussetzung haben, dass das Sichtbare 
durch eine bestimmte Lesart reguliert wird, und vice versa das Gelesene bestimmte Bilder 
hervorruft.429 Dabei versteht er den Absolutismus als semiotisches System, in dem sich 
das Sichtbare und das Lesbare gegenseitig bestätigen. Mit dieser Einsicht werden Ästhetik 
und Ideologie als Elemente eines Prozesses verständlich: Ideologie fungiert so als Codie-
rung der Rezeption einer ästhetischen Geste in der Geste selbst.430 

Nach den Beschränkungen der absolutistischen Ambitionen im Dreißigjährigen Krieg 
und dem darauffolgenden Frieden drückt sich in der allegorischen Konfiguration von Ces-
tis / Sbarras Oper ein neues Selbstbewusstsein aus. Gerade aus der Vereinigung der habsbur-
gischen Linien und aus der Gefahr neuerlicher Türkenkriege generierte der kaiserliche Hof 
gegenüber den Reichsständen Macht. Im Auditorium finden sich im Gegensatz zum gro-
ßen Rossballet des Jahres 1667 keine bürgerlichen oder niederen Stände, sondern Höflinge 
und Diplomaten.431 Sie sind das Rezeptionsmedium für die »überaus künstliche Opera«, 
die »für die allerkostbarste gehalten/ so jemals gesehen worden«.432 Das meint nicht nur die 

Mainz 2000; Jutta Schumann, Die andere Sonne. Kaiserbild und Medienstrategien im Zeitalter 
Leopolds I., Berlin 2003 sowie Bernhard Jahn, Johann Christian Hallmanns Spätwerk.

429	 Vgl. Marin, Das Porträt des Königs, S. 10 f.
430	 Vgl. ebd., S. 25 f. und als konzise Darstellung von Marins These auch Mark Franko, Double 

Bodies: Androgyny and Power in the Performances of Louis XIV, in: TDR 38 (1994), Heft 4, 
S. 71–82, hier S. 75. 

431	 Vgl. Seifert, Oper am Wiener Kaiserhof, S. 21.
432	 Eucharius Gottlieb Rinck, Leopolds des Grossen/ Röm. Käysers/ wunderwürdiges Leben und 

Thaten. Zwey Theile, Leipzig 1708, zitiert nach Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 414.

Abb. 9: Szenenbild: »Teatro della Gloria Austriaca«, Lodovico Burnacini: 
Il Pomo d’Oro (1668)



souver änität und mimesis

126

prunkvolle Ausstattung und die entsprechenden Ausgaben (300.000 Gulden),433 sondern 
auch einen Präsenzeffekt der Macht, dem es im Fall von Il pomo d’oro wie später kaum 
mehr am Wiener Hof gelingt, die ideologische Codierung in der ästhetischen Geste des 
intermedialen Spektakels434 zu verankern. Dazu gehört gerade die pompöse Überschreitung 
der Genrekonventionen des italienischen drama per musica, sowohl hinsichtlich der fünfak-
tigen Szenenvielfalt (im Gegensatz zu den sonst üblichen musikdramatischen Dreiaktern) 
als auch hinsichtlich der quantitativen Aufschwellung auf insgesamt zehn Stunden Auffüh-
rungszeit, die auf zwei Tage verteilt und im Theater auf der Cortina gespielt wurde. Eben 
dieses Theater ließ Leopold durch Lodovico Burnacini für diese Aufführung erbauen.435 

Die symbolische Formel der ästhetischen Geste findet sich in Balthasar Sigismund von 
Stoschs Von dem Päcedentz⸗oder Vorder⸗recht aller Potentaten und Respubliquen in Europa 
(1677) auf den Punkt gebracht: »Andere Potentaten sind nur Könige der Privat⸗Personen/ 
die Keyserliche Majestät aber ist ein König der Könige.«436 Damit wird nun auch das Ne-
beneinander unterschiedlicher diplomatischer Semantiken im 17. Jahrhundert verständ-
lich, ist doch dieses Verständnis vom Modell, das wir eingangs bei Zouch kennengelernt 
haben, denkbar weit entfernt. Bereits am ersten Reichstag nach den Westfälischen Frie-
densverhandlungen in Frankfurt 1653 hatte Ferdinand III. »im Glanz des Friedenskaisers, 
begleitet von einem Hofstaat, der nach Tausenden zählte«, die Abgesandten des Reichs-
tags zu einer italienischen Opernaufführung geladen, die er sich 46.000 Gulden kosten 
ließ. Zu dieser musiktheatralen Machtdemonstration, die für die Inszenierung der Hoch-
zeitsoper Leopolds als Vorbild diente, schreibt Schilling: »Mit Staunen und Besorgnis 
nahmen die Reichsstände zur Kenntnis, daß die Habsburger ungeachtet der Niederlage, 
die ihren hochfahrenden Plänen für einen monarchisch organisierten Kaiserstaat soeben 
zugefügt worden war, diese zeremonielle Bühne souverän beherrschten.«437 Gerade der 
Reichstag, dem durch die Westfälischen Friedensverträge eine zentrale Bedeutung für die 
Neugestaltung des Reichs nach 1648 zukam, kann als Sinnbild für die Beschränkung der 
kaiserlichen Souveränität angesehen werden, mussten doch nun alle Fragen der kaiser
lichen Außenpolitik inklusive Kriegssteuern und Bündnispolitik mit den Reichsständen 
verhandelt werden. Es gehört zur Dialektik des habsburgischen Absolutismus vor dem 
Hintergrund der verschiedenen diplomatischen Ebenen des Reichs, dass gerade diejenige 
Institution, welche die Beschränkung der absolutistischen Möglichkeiten verkörperte – 
und ab 1663 als Immerwährender (Gesandten-)Reichstag in Regensburg abgehalten wer-
den sollte –, in ästhetische Politik, d. h. in ein Zeremonialtheater transformiert wurde. 
Giovanni Burnacini, Vater von Lodovico, erbaute für L’inganno d’amore 1653 ein aufwen-

433	 Seifert, Hochzeit-Gott, S. 37 f.
434	 Vgl. Nicola Gess, »L’opéra est un spectacle« (Voltaire): Zur Intermedialität der tragédie en musique, 

in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedialität in der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte, 
Berlin / Boston 2017, S. 95–115.

435	 Vgl. Seifert, Hochzeits-Gott, S. 37–40.
436	 Stosch, Von dem Präcedentz⸗oder Vorder⸗Recht, fol. aIIr.
437	 Schilling, Höfe und Allianzen, S. 104 f. Mark Hengerer, Ferdinand III. (1608–1657). Biographie, 

Wien u. a. 2012 (= Veröffentlichungen der Kommission für Neuere Geschichte Österreichs, 107), 
S. 307, führt aus: »Der Erfolg war immens, die Oper als Kunstform im Reich etabliert.« 



ambassade, zeremoniell und höfische theatr alisierung in wien

127

diges Holztheater.438 Zu dieser Dialektik gehört es auch, dass einerseits die Reichsstände 
souveräner und »unabhängiger als je zuvor« waren, andererseits das »kaiserliche Prestige 
blieb und […] später propagandistisch umso mehr ausgebaut« wurde.439 

Das Theatrum Europaeum berichtet für Il pomo d’oro vom »Türkischen Gesandten« 
und »Spanischen Botschaffter«, der einen eigenen Kurier »wegen solcher hochrühm
lichen Begängniss der Käyserin Geburts-Tages und glücklich vollbrachter Comoedie/ 
wie auch mit Andeutung/ daß Ihre Majestät die regierende Käyserin/ wiederumb mit 
einer Leibs-Frucht schwanger gienge/ nebenst noch andern wichtigen Geschäfften nach 
Madrit abgefertigt«.440 Die Liste des diplomatischen Corps in Wien unter Kaiser Leopold 
I. führt vor Augen, welche Gesandten neben dem türkischen Bassa, der nicht nur ein 
»Glückwunschungs⸗Compliment von der Pforte« überbrachte, sondern auch wegen der 
Auseinandersetzungen mit Venedig auf Kreta und der ungarischen Befestigungen am 
Hof vorstellig wurde,441 und dem spanischen Ambassadeur Marchese de Malagon an der 
Aufführung teilgenommen haben: Das Spektrum reicht von den Gesandten der Kurfürs-
ten über den schwedischen Minister-Residenten Baron Balbitzky bis zum (nach der Re-
stauration der Stuarts von Charles II. geschickten) englischen Gesandten Mylord Taaffe, 
Graf von Carlingford.442 Eben diese Gesandten stellten sich rund um die Aufführung in 
diplomatischen Audienzen mit Gratulationen ihrer Souveräne ein. 

Während Kaspar Stieler für Herzog Johann Ernst zu Sachsen-Weimar eine hand-
schriftliche Übertragung der europaweit gerühmten Oper anfertigte,443 brachte der mit 
Sigmund von Birken bekannte Pegnitz-Schäfer Johann Gabriel Meyer 1672 in Nürnberg 
eine deutsche Übersetzung heraus,444 die für eine weitere Verbreitung der Kunde von der 
prunkvollen Oper im Reich sorgte. Dabei ist die Bedeutung der Libretti auch für aus-
ländische Gesandtschaften nicht zu unterschätzen. Diese waren selbst bemüht, über die 
Opernaufführungen regelmäßig Bericht zu erstatten, ebenso wie Leopold die Verbreitung 
der Libretti seiner dramatischen Aufführungen an anderen europäischen Höfen forcierte: 
nicht nur, aber vorwiegend an den verwandten und verbündeten Höfen.445 Von Il Pomo 
d’oro schickte er 16 Exemplare an den kaiserlichen Gesandten in Spanien, Graf Pötting, 
und 14 an die Königin von Spanien, »damit es alda Vnder die leutt kemben Möge«.446 

438	 Vgl. zur zeitgenössischen Wirkung Johannes Georgius Schleder, Theatrum Europaeum, Bd. 7, 
Frankfurt a. M. 1670, S. 343: »Viel fürnehme Herren/ Spectatores und Gesandte affirmirten für 
gewiß/ daß Sie dergleichen in Franckreich/ Welsch- und Teutschland nie gesehen.«

439	 Hengerer, Ferdinand III., S. 318 f.
440	 Johannes Georgius Schleder, Theatrum Europaeum, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1677, S. 803.
441	 Ebd.
442	 Vgl. Eduard Vehse, Geschichte des östreichischen Hofs und Adels und der östreichischen Diplo-

matie, Bd. 5, Hamburg 1852, S. 131–150.
443	 Vgl. Herbert Zeman, Die Fama von »Il pomo d’oro« im zeitgenössischen Weimar des 17. Jahr-

hunderts und die deutsche Barockliteratur, in: Literatur in Bayern 17 (1989), S. 35–42.
444	 Vgl. Markus Paul, Reichsstadt und Schauspiel. Theatrale Kunst im Nürnberg des 17.  Jahrhun-

derts, Tübingen 2002 (= Frühe Neuzeit, 69), S. 413–432, zur Verbindung mit Birken S. 419.
445	 Vgl. Susanne Rode-Breymann, Musiktheater eines Kaiserpaars, Wien 1667–1705, Hildesheim 2010, 

S. 33.
446	 Brief von Leopold I. an Graf Pötting, 1667, zitiert nach Seifert, Oper am Kaiserhof, S. 21.



souver änität und mimesis

128

Gesandte lassen also nicht nur den Souverän erscheinen, sondern sie rezipieren und 
vermitteln Inszenierungen von Souveränität auch an den Entsender. Das zeigt sich nicht 
zuletzt im zeremoniellen Zusammenhang von Il Pomo d’oro: In der Tätigkeit als rezipie-
rende Vermittlerfiguren übernehmen sie beinahe die Aufgabe der jeweils entgegengesetz-
ten Gesandten, wie etwa an der Überkreuzung des kaiserlichen Gesandten in Madrid 
(von Pötting) und des spanischen Gesandten in Wien (Marchese de Malagon) zu sehen 
ist. Dabei ist freilich festzuhalten, dass es sich im Falle der Hochzeit Leopolds um eine 
dynastische Relation handelt, die nicht zuletzt im gemeinsamen ideologischen Bildfeld 
der Universalmonarchie zusammenläuft.447 Gleichzeitig zeigen die Reaktionen im Reich 
und Europa auf die pompöse Inszenierung der Oper, dass die Aufführung nicht nur 
allegorisch rezipiert wurde, sondern gewissermaßen auch semiotisch: Theater, Oper und 
Zeremoniell fungieren demnach als Zeichensysteme, an denen je nach allegorischer Fik-
tion oder Konfiguration auch innere Entwicklungen und Friktionen beobachtet und an 
die Höfe der Sender zurückgemeldet werden können. Deutlich wird das etwa am Brief 
des venezianischen Gesandten aus dem Jahr 1678, in dem er seinen Dogen darüber infor-
mierte, dass Kaiser Leopold sich mit symbolischen Bestrafungen bei Fehlverhalten seiner 
Minister und Hofleute begnüge. Anstelle von tatsächlichen sozialen oder politischen 
Sanktionen würden sie lediglich in der Opernhandlung an den Pranger gestellt.448 Die 
kulturellen Artefakte, insbesondere die Aufführungen des absolutistischen Präsenzeffekts, 
dienen in Bezug auf Text, Performanz und zeremoniellen Kontext als zentrales Medium 
der diplomatischen Informationsbeschaffung und Spionage.

Das Wiener Beispiel verdeutlicht, dass die Gesandtschaften an den theatralen Künsten 
partizipieren, die selbst wiederum als Zentrum der Zeremonialkultur fungieren. Seifert 
hat gezeigt, dass diese Involvierung mitunter bis in künstlerische Zusammenhänge reicht, 
etwa im Verhältnis zwischen den italienischen und den kaiserlichen Höfen,449 also Auf-
führungen auch als diplomatische Festgaben in beide Richtungen fungieren können. Da-
bei eröffnet das kulturelle Zeichensystem des (Musik-)Theaters die Auseinandersetzung 
mit und Zirkulation von politischen Figurationen und der Inszenierung des body politic, 
die aufmerksam beobachtet werden. Das hat Auswirkungen auf die künstlerische Praxis 
und die Relation zwischen der höfischen Welt und der Gelehrtenrepublik, insbesondere 
für die skizzierten diplomatischen Relationen innerhalb des Reiches. Für die schwierige 
Kommunikation zwischen konfessionspolitischer Verhandlung und Kaiserlob, die sich 
in deutschsprachigen protestantischen Dramenformen nach 1648 und damit zweifellos 
im diplomatietheoretischen Modell wiederfinden, das wir eher dem völkerrechtlichen 
Paradigma bei Grotius oder Zouch zurechnen können, ist diese Ebene stets mitzudenken. 
Als kulturelle Praxis und symbolische Kommunikation steht das protestantische Drama 
im Horizont der kaiserlichen Inszenierungen in steter Verhandlung mit dem theatrum 
praecedentiae der Universalmonarchie.450

447	 Vgl. zur zwischenstaatlichen dynastischen Kommunikation Schilling, Konfessionalisierung und 
Staatsinteresse, S. 100 f.

448	 Vgl. Seifert, Kaiserliche Hofoper, S. 400.
449	 Vgl. Seifert, Oper am Wiener Kaiserhof, S. 21 ff.
450	 Vgl. dazu auch Kap. III/7, IV/3 und V/5.



129

III. Einhegung des Krieges, Performativität des Friedens:  
Ballett, Schäferspiel, Tragico-Comoedia und Festspiel 

1. Allegorien der Kongressdiplomatie:  
Französisches »Ballet« und Jesuitentheater in Münster 

Während im letzten Abschnitt Austauschprozesse zwischen diplomatischer und dramati-
scher Mimesis im Vordergrund standen, kommt mit den großen (multilateralen) Friedens-
kongressen des 17. Jahrhunderts nun eine für die allegorisch-rhetorische Medialisierung der 
höfischen Öffentlichkeiten neue Dimension hinzu: Die Boten, Ambassadeure und Unter-
händler, die wir bisher als Repräsentanten und Mediatoren mit ihren jeweiligen Vermitt-
lungskonflikten betrachtet haben, treten nun auch als Akteure der Verhandlung auf. Dabei 
avancieren sie im Rahmen von diplomatischen Feierlichkeiten und Vertragsabschlüssen 
selbst zu Repräsentierten – das betrifft nicht nur ihre unmittelbare Funktion für einen Herr-
schaftszusammenhang, sondern auch ihre Zugehörigkeit zur Gruppe der Gesandten bzw. 
Abgesandten. Insbesondere im Kontext der Westfälischen Friedensschlüsse werden mittels 
diplomatischer Repräsentation nicht nur Friedens- und Herrscherallegorien inszeniert und 
ins Bild gesetzt, »sondern auch die Unterhändler und konkreten Verhandlungslokale«1 
selbst. Der Kongress bietet den diplomatischen Akteuren neue Bühnen des self-fashioning. 
Damit rücken Praktiken der Repräsentation und Verhandlung, aber auch eine spezifische 
Lebens- und Festkultur der Gesandten auf den Friedenskongressen in den Blick, die als 
honnêtes hommes des europäischen Adels ebenso zu leben wie zu verhandeln verstehen.2 

An der ikonografischen Veränderung ist auch der einsetzende Wandel hin zu einem 
historisch-politischen Realismus und dem Praxisfeld der Diplomatie abzulesen.3 Die 
Kulturgeschichtsschreibung der Diplomatie versucht diesem Umstand nicht nur durch 
die zunehmende Fokussierung auf einzelne diplomatische Akteure und auf das Netz-
werk von Akteuren zwischen den großen agonalen Erzählungen nationaler Kriegs- und 
Friedensgeschichte Rechnung zu tragen,4 sondern auch dadurch, dass die Praktiken und 
Instrumente des diplomatischen Apparats sichtbar und ›dramatisch‹ werden, d. h. als han-
delnde Akteure dargestellt werden. Ohne dass dadurch die fiktional-symbolische Ebene 
politischer Herrschaft infrage gestellt wird, an der sie beteiligt sind, rücken diplomatische 
Figurationen und Praktiken mit der Frage der Immanenz und ›Machbarkeit‹ des Friedens 
in den Blick – und zwar unter Ausschluss der Souveräne. Auch in dieser Aufteilung ist 

1	 Burkhardt, Bildkultur des Staatensystems, S. 82.
2	 Vgl. Wicquefort, L’Ambassadeur et ses fonctions, Bd. 2, Köln 1689, S. 2.
3	 Vgl. Heinz Duchhardt, Friedenskongresse im Zeitalter des Absolutismus – Gestaltung und Struk-

turen, in: Forschungen und Quellen zur Geschichte des Dreißigjährigen Krieges, hrsg. v. Konrad 
Repgen, Münster 1981, S. 226–239 und Hans-Martin Kaulbach, Pax im Kontext. Zur Ikonographie 
von Friedenskonzepten vor und nach 1648, IV. Die Institutionalisierung der Friedenskongresse, in: 
De zeventiende eeuw 13 (1997), S. 323.

4	 Vgl. dazu Hillard von Thiessen / Christian Windler (Hrsg.), Akteure der Außenbeziehungen. Netz-
werke und Interkulturalität im historischen Wandel, Wien / Köln 2010.



einhegung des krieges, performativität des friedens

130

Merkur zu entdecken, wie die folgende Auseinandersetzung mit dramatischen Formen 
aus dem unmittelbaren Umfeld der europäischen Friedenskongresse zeigen soll.

Nach jahrelangen zähen Verhandlungen, Boykotten, Präzedenzstreitigkeiten und Warte-
zeiten auf Vollmachten und Nachrichten von den Höfen in Paris, Stockholm und Wien, 
dem monatelangen Replizieren und Kommentieren von Vertragsentwürfen unterzeich-
neten die Parteien des Dreißigjährigen Krieges und ihre Verbündeten am 24. Oktober 
1648 die Westfälischen Friedensverträge. Die verschiedenen Konflikte, Kriegsterritorien 
und -zeiten, ihre Bewegungen und Dynamiken hatten dazu geführt, dass bereits auf dem 
die Friedensverhandlungen vorbereitenden Frankfurter Deputationstag von 1643 über die 
Ursachen des Dreißigjährigen Krieges Uneinigkeit herrschte; wie der streitbare Reichs-
publizist und schwedische Hofhistoriograf Bogislaw Philipp Chemnitz berichtet, geriet 
man »[h]ierunter […] von den rechten Ursachen des Krieges in Discurs; deren sich zu 
erkundigen, man vor nothwendig ermessen: Sintemahl Materia Belli Materia Pacis sei, 
und vorher gründlich erforschet werden müsste.«5 Der Versuch von Chemnitz, materia 
belli und materia pacis zu synchronisieren, muss zunächst verwundern, lenkt den Blick 
jedoch auch auf jenes heterogene Gefüge, das für ein Verständnis der Westfälischen Frie-
densverträge von 1648 und die daraus hervorgegangene politische Ordnung elementar 
ist: Gerade die konfessionelle Unordnung und Polemik diente letztlich als Möglichkeit 
des Friedens im Dreißigjährigen Krieg. Denn die Konfessionalisierung der Politik wurde 
in den Friedensverhandlungen zwischen dem Kaiser, europäischen Monarchien und den 
deutschen Reichsständen keineswegs aufgegeben, sondern – gleich einer irenischen Wen-
dung, wie wir sie beim frühen Opitz entdeckt haben – lediglich als politische Praxis 
nach außen gekehrt. Aus der Perspektive dieses politischen Handlungsspielraums ist auch 
zu verstehen, dass »1648 eben dieselben Politiker, die ein, zwei Jahrzehnte zuvor zu den 
führenden Vertretern des Konfessionalismus gezählt hatten, diesen schließlich unbeirrt 
aufgaben und nicht mehr auf die Bedenken der Theologen hörten oder gar, wie im Fall 
des Kaisers und der katholischen Fürsten, den Protest des Papstes ignorierten«.6 

Zum Symbol dieser diplomatischen Dynamik in der Konfessionsfrage avancierte der 
kaiserliche Prinzipalgesandte in Münster, Graf von Trauttmansdorff, der Vorwürfen von 
spanischer und bayerischer Seite ausgesetzt war, gegen die katholische Sache zu verhandeln, 
und der die Abreise des päpstlichen Nuntius Chigi in Kauf nahm.7 Auch innerhalb des 
›monströsen‹ Reichsgebildes gewährleistete also die vertraglich abgesicherte und politisch 

5	 Bogislaw Philipp Chemnitz zitiert nach Johannes Burkhardt, Der Dreißigjährige Krieg, Frank-
furt a. M. 1992, S. 19.

6	 Heinz Schilling, Der Westfälische Friede und das neuzeitliche Profil Europas, in: Heinz Duchhardt 
(Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diplomatie – politische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezepti-
onsgeschichte, München 1998, S. 3–32, hier S. 19. So erscheint auch die Wende Maximilians von 
Bayern vom Konfessions- zum Friedenspolitiker als »Fortsetzung christlicher Politik mit anderen 
Mitteln«.

7	 Vgl. dazu etwa die Beilagen eines Briefes an Ferdinand III. vom Februar 1646, die den Briefwechsel 
Trauttmansdorffs mit dem Kurfürsten von Bayern beinhalten. Acta Pacis Westphalicae, Serie III, 
Abt. A, hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit 
der Vereinigung zur Erforschung der Neueren Geschichte e. V. durch Konrad Repgen, bearb. von 
Max Braubach u. a., Münster 1985, S. 259–265.



allegorien der kongressdiplomatie

131

entschärfte Mehrkonfessionalität den Zusammenhalt;8 »Normalzustand« zwischen den 
Reichsständen war nun der Friede und nicht der Krieg. Die Lösung, die man in Westfalen 
gefunden hatte, war »dieselbe Lösung, die zuvor noch Kriegsgrund gewesen war: konfessi-
onelle Parteienbildung«,9 corpus catholicorum und corpus evangelicorum. Der Wechsel vom 
Krieg zum Frieden erscheint wie ein Umschlag, der letztlich auf der Etablierung der Teilsou-
veränität der Reichsstände beruhte. Die konfliktreichen Positionen und Überlagerung meh-
rerer Ebenen erweisen sich dabei als Voraussetzung einer flexiblen diplomatischen Lösung, 
die mehr ist als die Lösung eines Konflikts und sich schließlich in einer Neuordnung sowohl 
des Reiches als auch Europas entfaltet. Die »Geburtsstunde der modernen europäischen 
Diplomatie«10 in Westfalen ist ohne dieses Gefüge eines größeren relationalen Zusam-
menhangs von Differenzen bzw. durch einen »Umgang«11 mit diesen Differenzen nicht 
zu verstehen. Zum Erfolg führten dabei auch zuletzt in der Krisenanalytik internationaler 
Beziehungen wieder vermehrt wahrgenommene Verhandlungsprozesse; in Westfalen wurde 
neben der schwierigen Klärung der Rangfolgen zunächst rein operativ verhandelt: ohne ge-
genseitiges Vertrauen, ohne Anspruch auf Wahrheitsfindung und ohne Waffenstillstand.12

In der Präambel des Instrumentum Pacis Osnabrugensis (IPO) und dem § 1 des Instru-
mentum Pacis Monasteriensis (IPM) werden die jeweiligen Vertragspartner, also Kaiser und 
schwedische Königin (IPO) einerseits, Kaiser und französischer König (IPM) andererseits 
benannt. Hinzu kommen noch die »confoederates et adhaerentes« beider Seiten, wozu 
auch die  – gemäß den unterschiedlichen Konfliktzonen des Krieges auf beiden Seiten 
vorzufindenden – Reichsstände zählen. Der damit besiegelte Friede soll ein christlicher, 
allgemeiner und ewiger sein – »Pax sit christiana, universalis, […] perpetua veraque et 
sincera amicitia« –, begleitet von wahrer und aufrichtiger Freundschaft.13 Parallel zur 
Unterzeichnung des »Friedens-Instrument[s] von denen Herren Gevollmächtigten vnnd 
Gesandten«14 endeten schließlich auch die Kampfhandlungen. Zur Gänze abgeschlossen 
sollte die Unterzeichnung jedoch erst mit der Ratifikation sein: »Es versprechen vnd 

8	 Vgl. zur Verklammerung von Reichsverfassung und Völkerrecht in Religionsfragen Steiger, Grund-
gesetz für Europa?, S. 76 f.

9	 Kittsteiner, Stabilisierungsmoderne, S. 101.
10	 Ebd., S. 99.
11	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 262.
12	 Vgl. Michael Rohrschneider, Kriegsverdichtung und Friedensfähigkeit. Verhandlungstechniken auf 

dem Weg zum Frieden am Beispiel des Kongresses von Münster und Osnabrück (1643–1649), in: 
Stephan Schaede / Karlies Abmeier (Hrsg.), Syrien liegt in Europa. Vor 400 Jahren begann der Drei-
ßigjährige Krieg, Rehburg-Loccum 2020 (= Loccumer Protokolle, 36), S. 199–213. Zum Vergleich mit 
dem Syrien-Krieg auch Herfried Münkler, der allerdings weniger auf den Verhandlungsprozess als auf 
die vergleichbare Asymmetrie des Krieges rekurriert. Herfried Münkler, Der Dreißigjährige Krieg. 
Europäische Katastrophe, deutsches Trauma 1618–1648, Berlin 2017, S. 817–843. 

13	 Lateinischer Text des IPO (1648 Oktober 24), in: Acta Pacis Westphalicae, Serie III, Abt. B, Bd. 1, 
hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Ver-
einigung zur Erforschung der Neueren Geschichte e. V. durch Konrad Repgen, bearb. von Antje 
Oschmann, Münster 1998, S. 2.

14	  § 98 IPM; Deutsche offiziöse Übersetzung des IPM von 1648 (gedruckt bey Heyll in Mainz und 
verlegt von Fischer in Frankfurt a. M.), in: Die Westfälischen Friedensverträge vom 24. Oktober 
1648. Texte und Übersetzungen, 2004 (=  Acta Pacis Westphalicae. Supplementa electronica, 1), 
S. 23; http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/m_1648dt-heyll.pdf (zuletzt 17. 2. 2024).

http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/m_1648dt-heyll.pdf


einhegung des krieges, performativität des friedens

132

verheissen die Keyserl. vnd Königl. Schwedische/ auch der Reichs Stände Legaten vnd 
Gevollmächtigte«, so der Text in einer deutschen Übersetzung des IPO aus dem Jahr 
1649, »[…] daß die gewöhnliche Jnstrumenta der Bekräfftigung innerhalb 8. Wochen/ 
von dem Tage der Vnterschreibung zu rechnen/ allhier zu Oßnabrug von beyder seiten 
gebürlich sollen praesentiret vnd rechtmässig gegen: auch miteinander außgewechselt 
werden.«15 Tatsächlich waren die Ratifikationen im Februar 1649 großteils abgeschlossen, 
die letzte erfolgte jedoch erst 1651. 

Wenige Tage nach der Unterzeichnung Ende Oktober 1648 berichtet der kaiserliche 
Gesandte Johann Maximilian von Lamberg von einer Theateraufführung in Münster: 
»Nach mittag bin ich zu den pp. Jesuiten zu der comoedi gefahren. Mein gemahl ist auch 
mit hin sambt den kindern; die gravin von Oxenstern ist mit ihr gefahren.«16 Damit ist 
eine Freiluftaufführung des Münsteraner Jesuitenklosters für die Gesandten des Westfäli-
schen Friedenskongresses und ihre Familien gemeint, die der Hinweis auf die gemeinsam 
eintreffenden Damen Lamberg und Oxenstierna verdeutlicht. Die studiosi des Müns-
teraner Jesuitenklosters brachten anlässlich der Friedensverträge für das diplomatische 
Kollektiv des Westfälischen Friedenskongresses das Stück Zorobabel zur Aufführung.17 
Überliefert ist die Perioche, die dem Publikum des lateinisch vorgetragenen Theaters ge-
reicht wurde, um den Zusammenhang der historisch-biblischen Handlung mit der Frie-
densallegorie auch über den Kreis der gelehrten Gesandten hinaus vermitteln zu können: 
Das Drama schildert die Machtergreifung des Persers Darius und den Aufstieg des Isra-
eliten Zorobabel am persischen Hof. Dieser erwirbt die »Gunst des Königs« als gelehrter 
Orator, weshalb Zorobabel schließlich gemeinsam mit dem exilierten Volk die Heimkehr 
nach Jerusalem und die Wiedererrichtung des Tempels gewährt wird. 

Jeden Akt dieses Münsteraner Friedenstheaters beschließt ein Chor, der Bezüge zum 
Dreißigjährigen Krieg und den Westfälischen Friedensschlüssen herstellt: So hofft der 
Chor nach dem dritten Akt, in dem die gelehrten Disputationen am Hof stattfinden, 
»daß in Teutschland die Kriegsstreit ins Studieren verkehrt werden«, und als die Heimkehr 
nach Jerusalem und der Wiederaufbau besiegelt werden, »wünschet der Chor deßgleichen 
den Teutschen« und bedankt sich bei den »H. H. Abgesandten«.18 Zugleich erfolgt das 
Lob der Gesandten sowie deren entsprechende Auftritts- und Verhandlungspraxis impli-
zit über die Figur des Orators Zorobabel. In seiner dramatischen Figuration spiegeln sich 

15	 XVII, 1, IPO; Deutsche anonyme Übersetzung des IPO (1649), in: Die Westfälischen Friedens-
verträge vom 24.  Oktober 1648. Texte und Übersetzungen, 2004 (=  Acta Pacis Westphalicae. 
Supplementa electronica, 1), S. 51; http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.
pdf (zuletzt 17. 2. 2024).

16	 3. November 1648; Acta Pacis Westphalicae, Serie III:, Abt. C, Bd. 4: Diarium Lamberg 1645–1649, 
hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Ver-
einigung zur Erforschung der Neueren Geschichte e. V. durch Konrad Repgen, bearb. von Herta 
Hageneder, Münster 1986, S. 202.

17	 Vgl. zum Manuskript: S. 1. et typ. 2 Bl. 20 (P. B. Münster, Msc 83), nach Paul Bahlmann, Jesuiten-
Dramen der niederrheinischen Ordensprovinz, Leipzig 1896 (=  Beihefte zum Centralblatt für 
Bibliothekswesen, XV), S. 100. 

18	 Wiedergegeben in ebd., S. 250–253, hier S. 252 f.

http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf
http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf


allegorien der kongressdiplomatie

133

sowohl Verhandlungsgeschick als auch Friedensethik, sowohl nationale Souveränität als 
auch internationales Recht. 

Bereits vor den Friedensschlüssen fanden französische Tanz- und Theateraufführun-
gen in Münster statt: Ab 1645 gelangten das Ballet de la paix, ein weiteres »Ballet« anläss-
lich der Geburt des Duc de Longueville sowie (Musik-)Dramen Corneilles, Desmarets’ 
und Mairets vor Gesandten des Kongresses zur Aufführung. In Szene gesetzt wurden 
sie vom Kaplan der französischen Gesandtschaft François Ogier,19 der wie sämtliche 
Mitwirkende der Aufführungen Teil der Entourage des französischen Prinzipalgesandten 
in Münster, Comte d’Avaux, war. Bei den genannten Balletten handelt es sich um dra-
maturgisch nur lose verbundene tänzerisch-allegorische Szenenfolgen mit gesungenen 
Passagen.20 In der den allegorischen Tanz in dramatischer Figurenrede erläuternden 
und die gesungenen Passagen wiedergebenden Druckfassung des Ballet de la paix tritt 
Mercurius als Personifikation der diplomatischen Praxis und Wissenskultur auf; noch 
einmal sei auf das in seinem Auftritt gebündelte Selbstverständnis dieser Praktiken  – 
»Des plus grands differens je suis Mediateur, | Vous n’aurés point de Paix si ie n’en suis 
l’auteur; | Ie suis son Courrier & son Guide«21 – und der darin begründeten Immanenz 
des Friedens verwiesen. Demgemäß bereitet das ›Geleit‹ des Vermittlers Merkur dem 
allegorischen Auftritt des (noch flüchtigen) Friedens, der auf »ordre du grand Iupiter« 
zum Wiederaufbau des Friedenstempels nach Münster gekommen ist, den Weg: 

[…]
Ie descends donc du Ciel en terre
Pour en jetter le fondement:
Plus ferme que le diament
I’en vais poser la pierre:
Espagnols, Francois & Germains
Suiués l’ouurage de mes mains.

Que chacun de vous l’embelisse
Et de quelque ornement nouueau
Rende plus parfait & plus beau
Ce nouuel Edifice,
Ou vos Enfans & vos Neueux
Diront en y faisant des væux.

19	 Vgl. Jürgen Grimm / Margaret M. McGowan, Ballets Danced in Munster: François Ogier, Drama-
tist, in: Dance Research 20 (2002), Heft 2, S. 27–37.

20	 Vgl. Grimm / McGowan, Ballets Danced in Munster, S. 34 und Welch, Theater of Diplomacy, 
S. 108–118.

21	 Ballet de la Paix, fol. A3r. Details zur tänzerischen Aufführung liefert ein Bericht des französischen 
Delegationsmitglieds Théodore Godefroy, der für die Geschichte des höfischen Zeremoniells 
im 17. Jahrhundert eine überaus wichtige Figur war. Vgl. Grimm / GcGowan, Ballets Danced in 
Munster, S. 29 f. 



einhegung des krieges, performativität des friedens

134

En ce lieu la Paix fugitiue,
Enfin desarma nos guerriers,
Changeant pour jamais leurs lauriers,
En des branches d’oliue:
Triomfe Chrestiens: le Croissant
S’en va de crainte palissant.22

Zwar hat die Personifikation des Friedens ihren Auftritt, jedoch nur, um Spanien, Frank-
reich und Deutschland ihre Hände zu reichen und ihr kommendes Wirken des »Triomfe 
Chrestiens« als pax christiana in Aussicht zu stellen, wobei der »Croissant«/Halbmond 
ängstlich abzieht. 

René Descartes’ La naissance de la paix, das am schwedischen Hof in Stockholm im 
Dezember 1649 für Königin Christina aufgeführt wurde, ist offensichtlich von Ogiers 
Ballet de la paix beeinflusst. Hier darf der Friede endlich einziehen.23 Auch in Johann 
Rists Friedensspielen Irenaromachia (1630) und Das Friedewünschende Teutschland (aufge-
führt 1647 in Hamburg, im Druck 1649) befindet sich der Friede – zutiefst erhofft – zwar 
auf dem Wege nach Deutschland, kann dort jedoch nicht verweilen. Im Schlussauftritt 
des Friedewünschenden Teutschland gibt Gott der büßenden Personifikation Deutsch-
lands »die Hoffnung des wehrten Friedens« mit.24 In der Konfiguration des allegorischen 
Schlussbilds äußert Deutschlands himmlischer Fürsprecher Merkur »die Hoffnung/ das-
selbe thut auch Teutschland mit innerlicher Begierde«.25

Die unter dem bloß heuristischen Begriff »Friedensspiel« subsumierte, historisch nicht 
im engeren Sinn fassbare Gattung schließt – das zeigen die Beispiele des Jesuitentheaters 
und des französischen Balletts in Münster – unterschiedliche Zusammenstellungen von 
Musik, Chor, Tanz, allegorischen und dramatischen Auftritten, panegyrischen und päd-
agogischen Elementen mit ein. Einerseits sind sie Teil einer allegorischen Medialisierung 
des Friedens, die der Münsteraner »Postreuter« als öffentliche ›Entfaltung‹ des Friedens 
versinnbildlicht (vgl. Abb. 1), andererseits sind sie durch ihre häufige Einbettung in dip-
lomatische Verhandlungen und höfische Feste selbst Teil der diplomatischen Praxis. Im 
Zentrum der Allegorie steht die Ausführung einer Antithese: Der Kriegsgott (Mars oder 
Polemos) tritt ab und die Personifikation des Friedens (Pax oder Irene) tritt auf – wenn 
auch noch unter Vorbehalt. Die Filiation dieser antithetischen Konfiguration reicht bis 
zum Beginn des kultischen griechischen Theaters zurück, darunter auch Aristophanes’ 
Komödie Eirene (425 v. Chr.), an deren Ende – von einem Bauernchor im Olymp ge-
fordert  – die Friedensgöttin Eirene aus jener Höhle befreit wird, in die sie der Krieg 
(Polemos) geworfen hat.26 

22	 Ballet de la paix, fol. A3v.
23	 Grimm / McGowan, Ballets danced in Munster, S. 35 f. und Welch, Theater of Diplomacy, S. 127 f.
24	 Rist, Das Friedewünschende Teutschland, S. 189.
25	 Ebd., S. 191.
26	 Vgl. Aristophanes, Der Frieden, in: ders., Sämtliche Komödien, übers. von Ludwig Seeger, Zürich 

1968, S. 263–321, hier S. 273.



allegorien der kongressdiplomatie

135

Als – in einem weiteren Verständnis – Friedensspiele eint das lateinische Jesuitendrama 
und das französische Friedensballett nicht nur der Anlass des Westfälischen Friedenskon-
gresses. Vielmehr bauen diese Friedensspiele als allegorisch tanzende und als mimetisch 
bzw. chorisch sprechende Figuration auf der strukturellen Opposition von Krieg und 
Frieden auf. Ihre Dramaturgie folgt einer großen Bewegung: dem Einzug bzw. der Wie-
derkehr des Friedens – als Pazifizierung der dramatischen Konfiguration oder tatsächlich 
auftretend als Personifikation.27

 Im Kontext der Friedensverhandlungen findet sich die Allegorie des Friedenseinzugs 
als Abfolge auf beiden Seiten einer Friedenswunschmedaille Sebastian Dadlers. Auf der 
einen Seite ist das Ringen des Friedens mit dem Krieg (Pax und Bellona) zu sehen, auf 
der anderen der Sieg des Friedens (Abb. 10). Dethlefs liefert eine detaillierte, in unserem 
Zusammenhang aufschlussreiche Beschreibung:

Sie zeigt auf der Vorderseite den Friedensprozeß als einen Ringkampf zwischen den 
Personifikationen von Krieg und Frieden: Gerade hat Pax, die Friedensgöttin, Bellona, 
den Krieg, ergriffen. Am linken Bildrand hält eine Hand den Siegespreis – die Erdkugel 
mit dem Palmzweig und mit den Attributen des Friedens: Merkurstab und Ölzweig, 
während rechts der Gorgonenschild (für den Tod) und eine Lanze auf den Krieg ver-
weisen. Das Distichon der Umschrift lautet übersetzt ›Der Friede und der Krieg streiten 
im unentschiedenen Ringen. Der Friede – so wünscht Europa – möge glücklich siegen.‹ 
Die Rückseite verbildlicht den Sieg der Friedensgöttin über den Krieg, den ein gefallener 
geharnischter Soldat zwischen Fahnen und Waffen andeutet. Die Figuren der Gerech-
tigkeit und des Wohlstandes stehen im Hintergrund, inmitten blühender Landschaften 
mit einem pflügenden Bauern vor einer Stadt als Friedenssymbol. Die Umschrift lautet 
›Nach Überwindung des Krieges trägt der beste Frieden die glücklichen Siegeszeichen. 
Nun kehren Gerechtigkeit und der vertriebene Wohlstand auf die Erde zurück.28

Der zwischen dem Ringen und dem Einzug liegende symbolische Zwischenraum eröffnet 
nun der kulturellen Diplomatie in Westfalen Interpretations- und Darstellungsmög-
lichkeiten, die nicht zuletzt von den Gesandten selbst in ihren Wahlsprüchen, Stamm-
bucheinträgen, in Friedenspredigten und -appellen sowie in der Gelehrtenkorrespondenz 
innerhalb der Gemeinschaft der Gesandten aufgegriffen wurden, mitunter auch um 
dadurch aktuelle Verhandlungspositionen und -konflikte zu kommentieren.29 

27	 Vgl. Peck, Theatrical Negotiations, S.  737–742, und Clemens Peck, »Kriegs Ab⸗ und Friedens Ein-
zug«. Zur diplomatischen Performativität der Friedensspiele am Nürnberger Exekutionstag, in: 
Dorothée Goetze/Lena Oetzel (Hrsg.), Warum Friedenschließen so schwer ist. Frühneuzeitliche 
Friedensfindung am Beispiel des Westfälischen Friedenskongresses, Münster 2019 (=  Schriften-
reihe zur Neueren Geschichte, 39 /2), S. 273–290.

28	 Gerd Dethlefs, Friedensappelle und Friedensecho. Kunst und Literatur während der Verhandlun-
gen zum Westfälischen Frieden, Münster Diss. 1998, S. 7 f. Zu Friedensmedaillen vgl. Renger E. 
de Bruin / Alexander Jordan, Friedensfeiern und Gedächtniskultur, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), 
Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, 
Berlin / Boston 2021, S. 640 f.

29	 Vgl. Dethlefs, Friedensappelle und Friedensecho, S. 96–219. 



einhegung des krieges, performativität des friedens

136

Abb. 10: Sebastian Dadler, Friedensmedaille (1648)



allegorien der kongressdiplomatie

137

Die weitreichendste Form der Friedensmedialisierung auf dem Kongress in Westfalen 
findet jedoch im Theater statt, wie am Schultheater der Jesuiten und dem französischen 
Friedensballett zu sehen war. Entscheidend dabei ist die Aufführung des Friedensauf- 
und des Kriegsabtritts im zeremoniellen Kontext unter Einbeziehung der diplomatischen 
Vertreter. Sie werden so nicht nur als Betrachter, sondern selbst als Rollenfiguren im 
großen Theater der neuen pax christiana verständlich und den Tänzern und Schauspielern 
vergleichbar.30 Im Zorobabel des Münsteraner Jesuitentheaters ist dieser Vergleich Teil der 
dramaturgischen Komposition: Indem der Chor die zeitlichen Ebenen, jene der histori-
schen Handlung und jene der westfälischen Aufführungs- und Rezeptionszeit 1648, in 
der überzeitlichen Friedensallegorie überblendet, setzt er die Schauspieler des historisch-
biblischen Friedenstheaters und die Gesandten des europäischen Friedenskongresses, die 
pacificatores orbis christiani,31 als physische Zeichen dieser Allegorie gleich.32 So spiegelt 
sich im kleinen Friedenstheater die diplomatische Rolle des größeren. 

Durch die wechselseitige Dynamisierung von Text und sozialem Kontext, von künst-
lerischer und politischer Praxis, von Performativität und »Verkörperungsbedingungen«33 
ermöglichen gerade performanztheoretische Forschungsperspektiven einen detaillierten 
Blick auf die barocke Fest- und Zeremonialkultur34 im Zeichen des Westfälischen Frie-
dens: Einerseits betrifft das den Blick auf die Zeremonialkultur selbst, deren symbolisch-
kommunikative und performativ-theatralische Dimension dadurch in den Vordergrund 
tritt.35 Andererseits ist damit konkret eine theatralische Praxis als künstlerische Auffüh-
rung sowie deren performative Teilhabe am Zeremoniell gemeint, in dessen Rahmen die 
Aufführung eingebettet ist.36 Während für Festkultur und Zeremoniell dadurch spezi-
fische Aufführungspraktiken, Rollenmuster und (Körper-)Rhetoriken ins Zentrum des 
Interesses rücken, sind Theater und Tanz als privilegierte Orte der symbolischen Kom-

30	 Erika Fischer-Lichte, Performativität. Eine Einführung, Bielefeld 2012, S. 38.
31	 Vgl. dazu das Titelkupfer von Abraham van Diepenbeecks und Anselm van Hulles Sammlung 

von Gesandtenporträts (vom Verleger Pieter van der Slaart in Rotterdam 1696 herausgegeben): 
»Pacificatores orbis christiani, sive icones principum, ducum, et legatorum«. Vgl. II/3 und Abb. 3.

32	 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Semiotik des Theaters. Eine Einführung, Bd. 2: Vom »künstlichen« zum 
»natürlichen« Zeichen. Theater des Barock und der Aufklärung, 4. Aufl., Tübingen 1999, S. 31 f.

33	 Vgl. Fischer-Lichte, Performativität, S. 53–72. Der Begriff meint hier leibliche Ko-Präsenz, Räum-
lichkeit, Atmosphäre, Ereignishaftigkeit etc.

34	 Vgl. Alewyn, Das große Welttheater, bes. S. 69 f.
35	 Vgl. Berns / Rahn (Hrsg.), Zeremoniell als höfische Ästhetik; Barbara Stollberg-Rilinger, Zeremo-

niell, Ritual, Symbol: Neue Forschungen zur symbolischen Kommunikation in Spätmittelalter 
und Früher Neuzeit, in: Zeitschrift für Historische Forschung 27 (2000), S. 389–405 und Niels F. 
May, Zwischen fürstlicher Repräsentation und adliger Statuspolitik. Das Kongresszeremoniell bei 
den westfälischen Friedensverhandlungen, Ostfildern 2016 (= Beihefte der Francia, 82), S. 17–45.

36	 Vgl. Andrea Sommer-Mathis, »Theatrum« und »Ceremoniale«. Rang- und Sitzordnungen bei 
theatralischen Veranstaltungen am Wiener Kaiserhof im 17. und 18. Jahrhundert, in: Jörg Jochen 
Berns / Thomas Rahn (Hrsg.), Zeremoniell als höfische Ästhetik in Spätmittelalter und Früher 
Neuzeit, Tübingen 1995 (=  Frühe Neuzeit, 25), S. 511–533 und Roswitha Jacobsen, Theater als 
Medium höfischer Kommunikation, in: Axel Walter (Hrsg.), Medien höfischer Kommunikation. 
Formen, Funktionen und Wandlungen am Beispiel des Gothaer Hofes, Leiden und Boston 2015 
(= Daphnis 42 [2013], Heft 2), S. 468–489.



einhegung des krieges, performativität des friedens

138

munikation zu lesen,37 die nicht nur im Verständnis einer eingeschränkten Mimesis ab-
bildet, sondern auch eine mediale Funktion in der Herstellung politischer und rechtlicher 
Realitäten übernimmt: Theatralische wie zeremonielle (Sprech-)Handlungen vollziehen, 
wovon sie sprechen  – so die geteilte Erkenntnis eines produktiven Mimesis-Verständ-
nisses in den unterschiedlichen theoretischen Positionen.38 Demgemäß kann thesenhaft 
festgehalten werden, dass die kulturellen Artefakte und ihre materielle bzw. körperliche 
Dimension, wie wir sie im Theater und Tanz vorfinden, in das politisch-rechtliche Legiti-
mierungssystem und die Verhandlungspraxis involviert sind.

Während die höfische Kultur auf diese Weise Sozialstruktur und Herrschaftsallegorie 
medialisiert,39 erscheint der performative Zusammenhang politischer und theatraler Prak-
tiken im Kontext der frühneuzeitlichen Kongressdiplomatie signifikanter und gleichzeitig 
fragiler als im höfischen Bereich. Das hat zunächst damit zu tun, dass sich insbesondere 
der westfälische Verhandlungskomplex und die Praktiken seiner Festkultur außerhalb 
eines spezifischen höfischen Zeremoniells ereignen. An dessen Stelle treten unterschied
liche Zeremonial- und Rangfolgesysteme in Korrespondenz und Konkurrenz und verstär-
ken die Konfliktstruktur der Verhandlungen – was im Umkehrschluss dazu führt, dass 
gerade das bellizistische 17.  Jahrhundert eine deutliche Bedeutungssteigerung zeremoni-
eller Statusfragen erfährt.40 Während die gastgebenden Kongressstädte also permanente 
Präzedenzstreitigkeiten ausgleichen müssen, ermöglichen sie dadurch auch multilaterale 
Konstellationen und eine neue Rollenvielfalt diplomatischer Akteure abseits höfischer 
Strukturen.41 Diese Spannung führt dazu, dass das französische Ballet de la paix einer-
seits als westfälische Übertragung des französischen Hofes und seiner Zeremonialkultur 
im Zeichen des Ballet de cour zu lesen ist, in welcher der tanzende Körper als zentrales 
Herrschafts- und Ordnungsmedium ausgestellt wird.42 Auf diesen Umstand verweist auch 

37	 Vgl. Marie-Thérèse Mourey, Der Körper als Medium höfischer Kommunikation am Beispiel des 
Hofballets, in: Axel Walter (Hrsg.), Medien höfischer Kommunikation. Formen, Funktionen und 
Wandlungen am Beispiel des Gothaer Hofes, Leiden / Boston 2015 (Daphnis 42 [2013], Heft 2), 
S. 491–513.

38	 Vgl. dazu ausgewählt etwa John R. Searle, Was ist ein Sprechakt, in: Uwe Wirth (Hrsg.), Perfor-
manz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt  a. M. 2002, S. 83–103; 
Jacques Derrida, Unabhängigkeitserklärungen, in: ebd., S. 121–128; Judith Butler, Performa-
tive Akte und Geschlechterkonstitution. Phänomenologie und feministische Theorie, in: ebd., 
S. 301–322 und Fischer-Lichte, Performativität.

39	 Vgl. Gunter Gebauer / Christoph Wulf, Mimesis. Kultur  – Kunst  – Gesellschaft, Reinbek bei 
Hamburg 1992, S. 168–190 und Bauer, Strukturwandel der höfischen Öffentlichkeit, S. 585–620.

40	 Vgl. May, Zeremoniell, S. 618 f.
41	 Vgl. May, Kongresszeremoniell, bes. S. 91–172 und Bernhard Jahn, Ceremoniel und Friedensord-

nung. Das Ceremoniel als Störfaktor und Katalysator bei den Verhandlungen zum Westfälischen 
Frieden, in: Klaus Garber u. a. (Hrsg.), Erfahrung und Deutung von Krieg und Frieden. Reli-
gion – Geschlechter – Natur und Kultur, München 2001, S. 969–980.

42	 Vgl. Marina Nordera, Ballet de cour, in: Marion Kant (Hrsg.), The Cambridge Companion to 
Ballet, Cambridge 2007, S. 19–31. Vgl. zur politisch-kulturellen Dimension des tanzenden Körpers 
im französischen und deutschen »Ballet« des 17. Jahrhunderts Margaret McGowan, Ballet de cour, 
in: Ludwig Finscher (Hrsg.), Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie 
der Musik, begründet von Friedrich Blume, 2., neubearb. Ausgabe, Kassel u. a. 1999, Sp. 1163–1170; 
Mourey, Körper als Medium höfischer Kommunikation, S. 491–513 und dies., Höfisches Ballet, 



allegorien der kongressdiplomatie

139

das im gedruckten Cartel aufgelistete Verzeichnis der Darsteller, in dem mehrheitlich al-
legorische Figuren auf Mitglieder der französischen Gesandtschaft aufgeteilt werden. An-
dererseits adressiert das Friedensballett aufgrund des diplomatischen Publikums und des 
Kongresszusammenhangs nicht nur eine heterogene Gruppe von Diplomaten, sondern 
überhaupt unterschiedliche politische und soziale Gruppen. Wenn auch die symbolische 
Zuordnung der französischen Gattung »Ballet« selbst auf dessen Dominanz deutet, muss 
die Stilisierung des französischen Hofes als Idealbild dabei im Hintergrund bleiben.

Zu beachten ist die chronologische Dramaturgie der Aufführungen und die soziale 
wie politische Differenzierung: Das Ballett wurde an drei aufeinanderfolgenden Tagen 
vom Gefolge des Grafen d’Avaux aufgeführt. Am 26.  Februar 1645, dem Sonntag vor 
Fastnacht, fand es im Quartier des zweiten französischen Gesandten Servien anlässlich 
eines Festbanketts statt. Geladen waren die beiden Mediatoren bei den Verhandlungen 
zwischen kaiserlichen und französischen Delegationen (der Kölner Nuntius Fabio Chigi, 
später Papst Alexander VII., und der venezianische Diplomat Alvise Contarini) sowie die 
Gesandten der französischen Verbündeten (Schweden, Hessen, Savoyen und Portugal). 
Am folgenden Tag (Rosenmontag) wurde die Aufführung im Quartier des kaiserlichen 
Gesandten Nassau-Hadamar sowie in der Kurie des Osnabrücker Fürstbischofs War-
tenberg wiederholt – einmal für die Gegner Frankreichs, einmal für die »umworbenen 
Reichsstände[ ], die die eigentliche politische Öffentlichkeit des Kongresses bildeten«.43 
Am dritten Tag, Karneval, wurde das Ballet de la paix unter der Schirmherrschaft des 
Grafen d’Avaux für die Münsteraner Bürger, Vertreter des lokalen Adels und des Klerus 
im Rathaus aufgeführt.44

Die getanzte, zum Teil auch deklamierte und gesungene Friedensallegorie aktualisiert 
also unterschiedliche Adressaten- und Medialisierungsebenen, auf dem Kongress und 
darüber hinaus.45 Während allegorische Figuration und Kostümierung dabei für referen-
zielle Eindeutigkeit der als »Ballet à l’entrées« strukturierten Aufführung sorgen,46 werden 
auf der Ebene der politisch-rechtlichen Sprache die Register gemischt. Das Ballet de la 
paix reflektiert die Ambivalenz von res publica christiana und völkerrechtlich legitimierter 
Gleichrangigkeit und ermöglicht darin eine Vermittlung der Verhandlungspositionen.47 
Zudem bleiben typische mythologische Herrscherallegorien des höfischen Balletts bzw. 
der Oper wie später Herkules oder Apollo für Ludwig XIV. oder auch Leopold I. aus, um 
dem fragilen Zusammenhang Europas, den die zusehenden und nach dem Abschluss des 
Balletts selbst gemeinsam tanzenden Gesandten und Bürger repräsentieren, Form zu ver-
leihen. Die französischen Hegemonialansprüche erscheinen so nicht unmittelbar in der 
allegorischen Figuration, allerdings in der Aufführungspraxis. Die potenzielle Wiederkehr 

Zeremoniell und fürstliche Repräsentation im Umkreis von Sophie Charlotte von Hannover 
(1668–1705), in: Archiv für Kulturgeschichte 1 (2016), S. 65–94.

43	 Dethlefs, Friedensappelle und Friedensecho, S. 170. Dazu auch Anja Stiglic, »Ganz Münster ist 
ein Freudental«. Die öffentlichen Feierlichkeiten als Machtdemonstration auf dem Münsterschen 
Friedenskongreß, Münster 1998.

44	 Vgl. Dethlefs, S. 169.
45	 Vgl. ebd., S. 170 f.
46	 Vgl. Nordera, Ballet de cour, S. 19 f.
47	 Vgl. Welch, Theater of Diplomacy, S. 113.



einhegung des krieges, performativität des friedens

140

des Friedens wird im allegorischen Ballet de la paix prozesshaft gedeutet, indem der Friede 
gemeinsam mit den personifizierten Nationen Deutschland, Spanien, Frankreich und 
Italien harmonisch tanzt und Discordia als Stellvertreterin des Krieges ausgetrieben wird. 
Der Auftritt des einfigurigen Friedens und Abtritt des Krieges stehen dabei in Relation 
zur harmonischen Konfiguration der divergierenden Teile.48 Als Voraussetzung dieser 
von Discordia ungestörten Schlusskonfiguration sprechen, singen und tanzen die Per-
sonifikation der Zeit und Merkur die versammelten Gesandten an; wenn auch in den 
Aufführungen getrennt, adressieren sie die Gesandten als eigene Gruppe: »Vous n’aurés 
point de Paix si ie n’en suis l’auteur«, trägt etwa Merkur vor.

Als Gegenbegriff zur Discordia kommt der Concordia  – parallel zum Frieden  – im 
Diskurs des christlichen Friedens eine wichtige Funktion zu. Sie dient als rhetorisches Me-
dium und als utopischer Fluchtpunkt divergierender Positionen und Polemiken. Sofern 
das Völkerrecht göttliches bzw. Naturrecht ist, entsprechen Concordia und amicitia die-
sem Recht als politische Konfigurationen. Gleichwohl wird die Concordia im politischen 
Diskurs dadurch auch selbst zum Schauplatz politischer und konfessioneller Polemik. Im 
internationalen Zusammenhang der pax christiana meint die Concordia auch die jenigen 
Kräfte, die es für den Krieg mit dem Osmanischen Reich zu bündeln gilt. Die kaiser
lichen Gesandten warfen von Beginn der Westfälischen Verhandlungen an schwedischen 
und französischen Vertretern vor, die türkische Kriegsgefahr als Kalkül zur Schwächung 
des Kaisers einzusetzen und dadurch das europäische Christentum zu bedrohen.49 Der 
kaiserliche Gesandte Isaak Volmar drohte Frankreich über die Mediatoren, er würde die 
französische Weigerung, sich am Kampf gegen die Türken zu beteiligen, unvermittelt pu-
blizieren. Die Anspielung im Ballet de la paix zeigt, dass die französischen Abgeordneten 
versuchten, diesem Bild entgegenzuwirken und den Topos selbst zu besetzen.50

48	 Vgl. ebd., S. 108–118.
49	 Die interkonfessionelle Dringlichkeit führt Grotius in seinen drei Büchern De jure belli ac pacis 

aus, die Ludwig XIII. gewidmet sind: »Ich füge hinzu, daß alle Christen die Glieder eines Körpers 
sind, von dem jedes die Schmerzen und Übel der anderen mit empfinden soll. Dies gilt sowohl 
für die Einzelnen wie für die Völker als solche. Jeder soll Christus nicht um seinetwillen dienen, 
sondern auch um der ihm anvertrauten Macht willen. Dies können aber die Könige und Völker, 
wenn ein gottloser Feind wütet, nur, wenn sie einander gegenseitig beistehen. Dies ist wohl nicht 
ausführbar, wenn kein Bündnis geschlossen ist. Dies Bündnis ist schon früher geschlossen worden, 
und zum Vornehmsten desselben ist gemeinsam der Römische Kaiser erwählt worden. Alle Chris-
ten müssen deshalb zum gemeinsamen Zweck nach ihren Kräften Männer und Geld zusammen-
bringen. Wer es nicht tut, ist nicht zu entschuldigen, er müsste denn durch einen unvermeidlichen 
Krieg oder ähnliches Übel zu Hause festgehalten werden.« (Grotius, De jure belli ac pacis, S. 284 
(Buch II/Kap. XV, § XII).

50	 Dazu Johann Gottfried von Meiern, Acta Pacis Westphalicae Publica Oder Westphälische Frie-
dens⸗Handlungen und Geschichte, Zweyter Theil, Göttingen, 1734, S. 788–789 (Buch 17, X–XI): 
»casu quo Caesarea Majestas denegata sibi Pace, fines limitaneos contra violentiam Turcici 
exercitus sufficienter defendere, transitumque prohibere nequiret, coram DEO totoque Orbe 
Christiano, emissis in publicum literis protestandi […] adscribi debeat.« Die Mediatoren teilten 
dies den Franzosen mit und »vermeldeten, daß es endlich dahin kommen möchte, im Fall keine 
bessere Conditiones von seiten der Crone Franckreich admittiret werden wollten, daß der Kayser 
solche per Modum publicae protestationis der gantzen Christlichen und erbaren Welt bekandt 
machen würde […]« Vgl. auch Dethlefs, Friedensappelle, S. 168.



allegorien der kongressdiplomatie

141

Auf den ersten Blick scheinen auch die Auftritte von zwei vom Krieg verheerten 
Bauern, die schließlich mit Soldaten um die letzte Habe (zwei Ferkel und eine Gans) 
kämpfen, in das Bild der Gegenüberstellung von nationalem Kriegsleid und Friedens-
hoffnung bzw. internationaler Harmonie zu passen – ähnlich wie die ruinierten Kauf- 
und Edelleute sowie das Lob für die »Bourgheoises de Vestphalie« durch »Gentilhommes 
Francois« vor dem Tableau des Grand Ballet. Während Jürgen Grimm darin auch eine 
Gegenüberstellung von Einfachheit und Moral der deutschen Bauern und Bürger mit 
dem verderbten Hofleben, Natürlichkeit gegen Verstellung sieht, verweist Ellen R. Welch 
auf die strenge sozialrhetorische Klassifikation des Ballet de la paix, das ausschließlich von 
französischen Edelleuten und Pagen aufgeführt wurde. Gemäß der Ständeklausel waren 
im französischen »Ballet à l’entrée« für Bauern groteske Kostüme und komische Auftritte 
vorgesehen, was auch die theatrale Repräsentation der Tiere plausibilisiert. 

Zumindest für die ersten drei Aufführungen diente das von Ogier eingesetzte Neben-
einander von Tragischem und Komischem, Hohem und Niederem, serieux und grotesque 
als kulturelle Vermittlung, um aus der heterogenen Gruppe der Gesandten »a coherent 
community bound by shared professional values«51 zu erzeugen. Offenbar spielt das Ballet 
dabei auch auf die mitunter ruralen Lebensbedingungen in Münster an, über die sich 
die größeren Gesandtschaften regelmäßig beschwerten: So lokalisierte Trauttmansdorff 
seinen ersten offiziellen Brief in »Münster hinter dem Saustall«, während der französi-
sche Gesandte Doulceur über »la ville aux cochons« schrieb.52 Zumindest ambivalent 
musste sich also das Lob der westfälischen Natürlichkeit im Auftritt der Bauern und der 
Anrede der Münsteraner Bürgerinnen bei der letzten Vorstellung im Rathaus der Stadt 
ausnehmen. Die französischen Edelleute besingen die »Simplicité« und »Naiveté« der 
westfälischen Frauen und verabschieden sich von den französischen Hofdamen: »Nous 
cherchons fortune autre part, | Les monuemens de la nature | Passent les finesses de 
l’art.«53 Die Lizenz, sich darin auch unverhohlen über den Verhandlungsort (»monue-
mens de la nature«) lustig zu machen, der nicht weiter von den Lustbarkeiten (»finesses 
de l’art«) und dem Diskurs der europäischen Höfe entfernt sein könnte, ist wohl auch 
dem Karneval geschuldet.

Das Ballet de la paix ist eng mit dem Wirken des französischen Prinzipalgesandten in 
Münster verknüpft. Graf d’Avaux genoss innerhalb der Gruppe der Kongressgesandten 
ein hohes Ansehen, es ist also wenig verwunderlich, dass ein von ihm befördertes Frie-
densballett an der Allegorisierung dieses kollektiven Bewusstseins der Gesandten arbeitet. 
Wie Anuschka Tischer gezeigt hat, trat d’Avaux für einen raschen Frieden mit Spanien 

51	 Welch, Theater of Diplomacy, S. 122.
52	 Zit. nach Fritz Dickmann, Der Westfälische Frieden, Münster 1959, S. 190. Vgl. auch Trauttmans-

dorff an Ferdinand III., in: Max Braubach u. a. (Hrsg.), Acta pacis Westphalicae, Bd. 2/A/3, Müns-
ter 1985, S. 486 ff. Im Bittbrief um Abberufung aus Westfalen beklagt sich Trauttmansdorff noch 
einmal über die für die Gesandten, die meisten waren Aristokraten, schwierigen Lebensumstände: 
»Daß vornembste aber, ausser der gegentheilen beharrlicher obstinaton, ist dieses, nachdem bey 
denen vielfältig außgestandenen müheseeligkeiten meine leibskrefften von tag zu tag dergestalt ab-
nehmen, daß ich mir nit getrawe, in diesem rauhen landt nach gestalt der schlechten wohnungen 
die dem alter ohnedaß beschwerliche winterszeit unnd ungelegenheit außzutauren.« (Ebd., S. 487).

53	 Ballet de la paix, fol. A4v.



einhegung des krieges, performativität des friedens

142

ein, was den französischen Kardinal Mazarin und dessen Vertrautem, dem Sekundar
gesandten Servien, zunehmend missfiel und schließlich noch vor der Unterzeichnung der 
Friedensverträge zur Abberufung des Grafen aus Münster führte.54 Während der franzö-
sische Diplomat also am Hofe Ludwigs XIV. in Ungnade fiel, stieg er zugleich zur pazi-
fikatorischen Referenzfigur der deutschen Gelehrten auf. So widmete ihm der Jesuit und 
gelehrte Dichter Jacob Balde 1646 seine Odensammlung Memmiana, die auch Anlass für 
den humanistisch versierten d’Avaux war, mit Balde in Kontakt zu treten. Anlässlich des 
Waffenstillstands von Ulm (1647), den Maximilian I. gegen den Willen des Kaisers mit 
Frankreich geschlossen hatte, verfasste Balde das Poesis osca sive Drama georgicum (1647).55 
Das als Lesedrama angelegte ›Bauernspiel‹ hat insofern ein Alleinstellungsmerkmal in der 
Friedensdramatik, als es seine Figuren in einer altlateinischen, archaisierenden Kunstspra-
che (›oskisch‹) sprechen lässt, was als besondere Ehrerweisung den französischen Gesand-
ten und dessen Expertise in der lateinischen Sprache adressierte. So galt d’Avaux – nicht 
zuletzt zum Unmut seines Sekundargesandten – als Verfechter der lateinischen Verhand-
lungssprache, die zwar als Verhandlungs- und Vertragssprache in Münster dominant war, 
aber vom Französischen, Spanischen und anderen Sprachen begleitet wurde.56 Ähnlich 
wie im Ballet de la paix ist der Frieden hier noch flüchtig:

Monendus es, quicunque attigeris nostra: nos tempori, vt fluxit, fluitque, scribere. vt 
fluxurum est, non consuesse, immo nec posse. nisi, quod quidem facillimum videtur, 
ex Poëta momento temporis, fiam vates. vti non semel ex inopinato transmutatus sum. 
quo tamen ipso tempore, pæne tantùm perænigmata præsensiones euoluo.57

54	 Vgl. Anuschka Tischer, Französische Diplomatie und Diplomaten auf dem Westfälischen Frie-
denskongress. Außenpolitik unter Richelieu und Mazarin, Münster 1999 (=  Schriftenreihe der 
Vereinigung zur Erforschung der Neueren Geschichte, 29), S. 127–155 und 171–180.

55	 Vgl. Wilfried Stroh, Claude de Mesmes d’Avaux und Jacobus Balde S. J. Eine Lateinerfreundschaft 
im Schatten des Dreißigjährigen Krieges, in: Les Études classiques 85 (2017), S. 219–266 sowie 
Franck Lestringant, Jacob Balde et l’ambassadeur Claude d’Avaux. Une amitié très catholique dans 
les remous de la guerre de Trente Ans, in: Jean-Marie Valentin (Hrsg.), Jacob Balde und seine Zeit, 
Bern u. a. 1986, S. 91–108.

56	 Vgl. Guido Braun, Une tour de Babel? Les langues de la négociation et les problèmes de traduc-
tion au Congrès de la paix de Westphalie (1643–1649), in: Rainer Babel (Hrsg.), Le diplomate 
au travail. Information und Kommunikation im Umkreis des Westfälischen Friedensprozesses, 
München 2005, S. 139–172 und Guido Braun, »La doctrine classique de la diplomatie française?« 
Zur rechtlichen Legitimation der Verhandlungssprachen durch die französischen Delegationen 
in Münster, Nimwegen, Frankfurt und Rijkswijk (1644–1697), in: Christoph Kampmann u. a. 
(Hrsg.), L’art de la paix. Kongresswesen und Friedensstiftung im Zeitalter des Westfälischen 
Friedens, Münster 2011, S. 197–259.

57	 In der Übersetzung: »Lass dir gesagt sein, wer immer du unsere Worte in die Hand bekommst, 
dass wir so für die Zeit schreiben, wie sie verflossen ist und verfließt, aber gewöhnlich nicht so, 
wie sie verfließen wird, ja das können wir auch gar nicht. Es sei denn, dass ich, was ja ganz leicht 
zu sein scheint, in einem Augenblick aus einem Dichter ein Prophet werde. So bin ich nicht nur 
einmal unvermutet verwandelt worden, enthülle eben dann aber meine Vorahnungen fast nur 
durch Rätsel.«



auszug des krieges, einzug des friedens

143

Diplomatische wie literarische Schrift werden im vanitas-Modus der Vergänglichkeit 
irdischer Beziehungen gegenübergestellt und tatsächlich von der Realität des Krieges 
eingeholt: Als Baldes bäuerliches Friedensspiel gedruckt wurde, war der Waffenstillstand 
bereits gebrochen.58 Baldes Loblied des Waffenstillstands und der Verweis auf den Fluss 
der Zeit rücken zugleich die zeitliche Dimension diplomatischer Theatralität in den 
Blick, die im Verbund mit der dominanten medialen und räumlichen Ausprägung der 
Diplomatie gedacht werden muss. Wie beim Waffenstillstand bedeutet das zeitliche 
Dazwischen der Diplomatie für Konfliktzusammenhänge zunächst nichts anderes als 
Unterbrechung und Zeitgewinn sowie die Möglichkeit der Heterochronie als Übergang 
zwischen Krieg und Frieden.59

2. Auszug des Krieges, Einzug des Friedens:  
Das schwedische Festmahl in Nürnberg 1649 (Harsdörffer, Klaj, Birken)60

Die Spannung zwischen Friedensallegorie und diplomatischer Praxis, zwischen einer 
allegorischen Bewegung und der Komplexität der teilhabenden Parteien, repräsentiert 
durch das Kollektiv der Gesandten, gilt auch für den auf den Westfälischen Kongress 
folgenden Nürnberger Exekutionstag von 1649 /50, auf dem die konkrete Ausführung 
der im Instrumentum pacis offengebliebenen Auflösung der Heere im Reich verhan-
delt wurde. Die theatralische Festkultur des kleinen Nürnberger Friedenskongresses im 
Schatten von Münster und Osnabrück, die zur Gänze von der literarischen Gesellschaft 
der Pegnitz-Schäfer ausgedacht, in Szene gesetzt und nachbereitet wurde, sucht in der 
Kulturgeschichte der Frühen Neuzeit in Deutschland ihresgleichen:61 Als Texte sind 
eine Friedensrede von Georg Philipp Harsdörffer, ein poetisch-allegorischer Festbericht 
sowie ein kleines Friedensspiel von Johann Klaj überliefert, von Sigmund von Birken 
ein poetischer Festbericht, die epische Aufarbeitung des gesamten Exekutionstags und 
ein Friedensspiel. Wie im Fall der skizzierten westfälischen Friedensspiele und ›Ballets‹ 
sind die Gesandten und Offiziere des Nürnberger Exekutionstags auf unterschiedlichen 
medialen Ebenen der diplomatischen Festkultur vertreten: Sie sind Publikum, ihre 

58	 Vgl. Lestringant, Jacob Balde, S. 249 f.
59	 Vgl. Timothy Hampton, The Slumber of War: Diplomacy, Tragedy, and the Aesthetics of the 

Truce in Early Modern Europe, in: Nathalie Rivère de Carles (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, 
Theatre and Soft Power. The Making of Peace, London 2016, S. 27–45.

60	 Auszüge der folgenden beiden Kapitel finden sich in Peck, »Kriegs Ab⸗ und Friedens Einzug«, 
S. 273–290.

61	 Vgl. Hartmut Laufhütte, Das Friedensfest in Nürnberg 1650, in: Klaus Bußmann / Heinz Schilling 
(Hrsg.), 1648. Krieg und Frieden in Europa, Bd. 2, Münster 1998, S. 347–357 und Eberhard 
Mannack, Die Stellung der Pegnitzschäfer in der deutschen Barockliteratur, in: John Roger Paas 
(Hrsg.), »der Franken Rom«. Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17.  Jahrhunderts, 
Wiesbaden 1995, S. 137 und Bernd Roeck, Die Feier des Friedens, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), 
Der Westfälische Friede. Diplomatie  – politische Zäsur  – kulturelles Umfeld  – Rezeptions
geschichte, München 1998, S. 642 f. 



einhegung des krieges, performativität des friedens

144

Praxis, ihre Repräsentation und die von ihnen unterzeichneten Verträge sind Inhalt der 
Friedensspiele, und sie treten mitunter selbst auf den allegorisch-dramatischen Bühnen 
der Friedensfeste auf.62 

Auch die Nürnberger Friedensspiele und Festdokumentationen  – das führt bereits 
der Titel von Birkens Friedensspiel Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug unmissver-
ständlich vor Augen – variieren den allegorischen Wechsel von Krieg zum Frieden in 
unterschiedlichen Figurationen. Wenn nun im Folgenden von der diplomatischen Per-
formativität der Texte und Aufführungen die Rede ist, geht es nicht nur um die Ebene 
der künstlerischen Darstellung und Inszenierung des Friedens bzw. der Akte und Akteure 
des Friedensschließens, sondern auch um die prozedurale Ebene der Herstellung, also 
um die politisch-diplomatischen Handlungsräume, an denen das Friedensspiel teilhat. 
Bislang hat die Forschung die performative Dimension von Birkens und Klajs Friedens-
dichtungen an Details und städtischem Kontext der Aufführung63 sowie der rhetorisch-
metrischen Ebene des Sprachspiels64 festgemacht. Die vorliegende Studie fügt diesem 
Verständnis des allegorischen Schauspiels jenes der diplomatischen Performativität hin
zu,65 die am Nürnberger Exekutionstag maßgeblich daran beteiligt ist, die Gesandten und 
Offiziere als diplomatische Gemeinschaft hervorzubringen und die reale und symbolische 
Präsenz des Krieges im Frieden zu verwalten. 

Die retrospektiv gegenüber den westfälischen Verhandlungen unterschätzten Nürnber-
ger Exekutionsverhandlungen fanden vom April 1649 bis zum Juli 1650 statt. Als Verhand-
lungsparteien traten an vorderster Stelle Bevollmächtigte und Gesandte des Kaisers sowie 
der schwedischen Krone auf, zusätzlich waren Gesandte Frankreichs und der Reichsstände 
anwesend, die zum Teil aus Westfalen weiter nach Nürnberg reisten.66 Der Begriff der 
Exekution verweist auf Ausführungsmechanismen der Demobilisierung der Armeen sowie 
deren Satisfaktion und Unterhalt bis zur Demobilisierung.67 Der Friede von Osnabrück 
(IPO) hatte, so Peter H. Wilson, »absichtlich die Behandlung eines ganzen Spektrums an 

62	 Vgl. Dirk Niefanger, Das Nürnberger Friedensmahl von 1649. Plurimediale Inszenierung und 
Überlieferung, in: Bettina Brandl-Risi / ders. (Hrsg.), Das Gastmahl. Medien. Dispositive. Struk-
turen. Sechs Modellstudien, Hannover 2019, S. 37–53.

63	 Vgl. Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 344–361.
64	 Vgl. Klaus Garber, Sprachspiel und Friedensfeier. Die deutsche Literatur des 17. Jahrhunderts auf 

ihrem Zenit im festlichen Nürnberg, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfälische Friede. Di-
plomatie – politische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptionsgeschichte, München 1998 (= His-
torische Zeitschrift. Beihefte, 26), S. 679–714 und Karl-Bernhard Silber, Die dramatischen Werke 
Sigmund von Birkens (1626–1681), Tübingen 2000 (= Mannheimer Beiträge zur Sprach- und 
Literaturwissenschaft, 44), S. 52–127 und Dirk Niefanger, Poetisches Taratantariren. Kriegsbilder 
in der Nürnberger Barockdichtung, in: Birgit Emich / Gabriela Signori (Hrsg.), Kriegs / Bilder in 
Mittelalter und Früher Neuzeit, Berlin 2009 (= Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 42), 
S. 277–294.

65	 Vgl. dazu in der angloamerikanischen Literatur- und Kulturwissenschaft Hampton, Fictions of 
Embassy, S. 1–13 und Welch, Theater of Diplomacy, S. 1–10.

66	 Vgl. Peter H. Wilson, Der Dreißigjährige Krieg. Eine europäische Tragödie, übers. von Thomas 
Bertram, Tobias Gabel und Michael Haupt, Darmstadt 2017, S. 874.

67	 Vgl. Art. XVI, XVII IPO und § 98–120 IPM. Vgl. dazu auch Antje Oschmann, Der Nürnberger 
Exekutionstag 1649–1650. Das Ende des Dreißigjährigen Krieges in Deutschland, Münster 1991 
(= Schriftenreihe der Vereinigung zur Erforschung der Neueren Geschichte, 17), S. 83.



auszug des krieges, einzug des friedens

145

Problemen auf später verschoben, um den Krieg beenden zu können«.68 Der Vertragstext 
des IPO hält sich demgemäß mit dem konkreten Abzug und der Entlassung der Soldaten 
zurück und verweist stattdessen auf die militärischen Oberbefehlshaber: »Es solle aber so 
wohln der Soldatesca Abdanckung/ als der Oerter Widereinräumung/ zu bestimpter Zeit/ 
mit solcher Ordnung vnd Weise geschehen/ wie sich die Kriegs⸗Generaln vergleichen 
werden: jedoch mit Beobachtung dessen/ was Hauptsachlich bey dem Articul von Befrie-
digung der Kriegs⸗Völcker ist verglichen worden.«69 Als dementsprechende »Kriegs⸗Gene-
raln« traten der Generalissimus der schwedischen Armee, Pfalzgraf Karl Gustav von Zwei-
brücken, und der kaiserliche Generalissimus Ottavio Piccolomini, Herzog von Amalfi, als 
oberste Verhandlungsführer mit militärischem Gefolge in Nürnberg auf. 

Hervorzuheben ist dabei die Rolle der Reichsstände, die in den Westfälischen Friedens-
verträgen sowohl als Vertrags- (in corpore und gemeinsam mit dem Kaiser als imperium) 
als auch als Bündnispartner (in den jeweiligen Einzelfällen mit der französischen oder 
schwedischen Krone) auftraten70 und in Nürnberg die Hauptlast der von der schwedi-
schen Krone als Bedingung für die Auflösung des Heeres geforderten fünf Millionen 
Reichstaler übernahmen.71 Dabei lässt sich auch ein zeremonieller Rollenwechsel beschrei-
ben: War die vornehmliche Rolle der reichsständischen Abgesandten am Westfälischen 
Friedenskongress eine der passiven Teilnahme, wurden sie nun stärker in die Verhand-
lungen eingebunden, insbesondere vor dem Abschluss des Hauptrezesses.72 Ferdinand 
hatte zunächst versucht, die Fragen der Restitution und Exekution als Herstellung der 
kaiserlichen Autorität dem Reichshofrat zu übergeben, in dem bei den Richtern ein ka-
tholisches Übergewicht herrschte. Deshalb waren die reichsständischen Abgesandten auch 
nicht offiziell zu den Verhandlungen geladen, allerdings akzeptierte der Kaiser schließlich 
die geschlossene bikonfessionelle Deputation als Hilfsinstanz für den Reichshofrat.73

Die Abgesandten der protestantischen und katholischen Reichsstände wurden dabei 
nach den größtenteils bereits ratifizierten Friedensverträgen unvermittelter mit der Prä-
senz des Krieges konfrontiert, als das noch in den Verhandlungen um Konfessionspoli-
tik, territoriale Hoheitsrechte und die Reichsverfassung in Münster und Osnabrück der 
Fall gewesen war. Das betrifft nicht zuletzt auch institutionelle und diskursive Überlap-
pungen: Als problematisch erwies sich das symbolische Nebeneinander von Krieg und 
Frieden, von Offizieren und Gesandten bei den »Aushandlungen« in Nürnberg, da, wie 
Gottfried von Meiern festhält, sich »die Kriegs⸗Officiers mit denen […] Pacificis […] 
nicht wohl zu stellen pflegen.«74 Als Leistung des Nürnberger Exekutionstags ist demge-
genüber nicht nur der Inhalt der Verhandlungen anzusehen, sondern auch deren formale 
Voraussetzung, also die Frage, wie und mit welchen Vertretern überhaupt zu verhandeln 

68	 Wilson, Dreißigjähriger Krieg, S. 872.
69	 IPO in der deutschen Übersetzung von 1648, XVI § 20, APW Supplementa electronica, 1.
70	 Vgl. Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 37 f. Zum reichsrechtlichen ius suffragii der Reichsstände 

in Westfalen vgl. ebd., S. 39.
71	 Vgl. Oschmann, Nürnberger Exekutionstag, S. 49–62. 
72	 Vgl. ebd., S. 49–62 und S. 415 f.
73	 Vgl. Wilson, Dreißigjähriger Krieg, S. 874.
74	 Johann Gottfried von Meiern, Acta pacis executionis publica oder Nürnbergische Friedens-

Executions-Handlungen und Geschichte, Bd. 1, Hannover und Tübingen 1736 /37, S. 369.



einhegung des krieges, performativität des friedens

146

sei. Da einerseits erste, ausschließlich militärische Verhandlungsinitiativen gescheitert 
waren, andererseits die auf dem Westfälischen Friedenskongress entwickelten Umgangs- 
und Beratungsformen in diesem Zusammenhang nur mehr bedingt wirksam waren,75 
ist der Aspekt der Verhandlungspraxis, des kommunikativen Neben- und Miteinanders 
nicht zu unterschätzen.

Von der Schwierigkeit dieser Konstellation, mit Krieg und Kriegsherren im Frieden 
und im diplomatischen Zusammenhang umzugehen, zeugt auch Johann Klajs Einleitung 
zur Nürnberger Festdokumentation Irene. Zwar gilt auch hier die westfälische »Morgen-
röte des Friedenstages«, 

Doch hält sich Mars annoch/ zwar still/ in den Qvartiren/
wie dieser nun vergnügt in künfftig abzuführen/
erheischet neuen Raht; wie man ihm geb ein Geld/
damit er reisen könt in eine fremde Welt.76

Erinnert sei daran, dass der Westfälische Friede auch deshalb realisiert werden konnte, 
weil der Krieg – selbst verlagert – weiterging. Zu einer ersten Lösung, die Reise des Mars 
in die »fremde Welt« zu finanzieren, kam es im September 1649 beim »Interims Receß 
der Executions Friedens⸗handlungen«. Ohne eine vertraglich bindende Lösung für alle 
offenen Fragen des Westfälischen Kongresses gefunden zu haben, sollten nach dem 
Interimsrezess »in gewissen Fristen etliche Plätze geräumet/ und ein theil des Kriegsvolks 
[…] abgedanket werden«.77 Nachdem auch die kaiserlichen Offiziere und Gesandten 
die Statusprobleme innerhalb der Delegation überwunden78 und den Interimsrezess 
unterzeichnet hatten, richtete Karl Gustav am 25.  September das große ›Nürnberger 
Friedensmahl‹ aus, ein Festbankett im Rathaussaal, auf dessen kulinarische Dimension 
(von den Friedenspasteten bis zum weinspendenden Löwen) der Friedensallegorie nur 
verwiesen werden kann.79

75	 Vgl. Oschmann, Nürnberger Exekutionstag, S. 101–123.
76	 Johann Klaj, Irene/ das ist/ die Vollständige Ausbildung Des zu Nürnberg geschlossenen Friedens 

1650, in: Johann Klaj, Friedensdichtungen und kleinere poetische Schriften, hrsg. von Conrad 
Wiedemann, Tübingen 1968, S. 16.

77	 Sigmund von Birken, Die Fried⸗erfreuete Teutonie. Eine Geschichtschrifft von dem Teutschen 
Friedensvergleich/ was bey Abhandlung dessen/ in des H. Röm. Reichs Stadt Nürnberg/ nachdem 
selbiger von Osnabrügg dahin gereiset/ denkwürdiges vorgelaufen; mit allerhand Staats⸗ und 
Lebenslehren/ Dichtereyen/ auch darein gehörigen Kupffern gezieret/ in vier Bücher abgetheilet/ 
ausgefertiget von Sigismundo Betulio, Nürnberg 1652, S. 56.

78	 Piccolomini verwehrte sich zunächst gegen die Gleichstellung als Plenipotentiarius mit dem mi-
litärisch unerfahrenen Blumenthal-Nachfolger Volmar. Vgl. Johann Georgius Schleder, Theatri 
Europæi Sechster und letzter Theil/ Das ist/ Außführliche Beschreibung der Denckwürdigsten 
Geschichten/ so sich hin und wieder durch Europam […] vom Jahr Christi 1647. biß 1651. begeben 
und zugetragen […], Frankfurt am Mayn 1663, Sp. 926a-b. Dazu auch Laufhütte, Friedensfest in 
Nürnberg, S. 349.

79	 Bei Klaj, Irene, S. 59–66; Birken, Teutonie, S. 63, und Schleder, Theatri Europæi, Sp. 939b-941a. 
Vgl. auch Hermann Glaser, Die weiße Taube aus der Pastete. Das Friedensmahl von Nürnberg 
im Jahre 1649. In: Uwe Schultz (Hrsg.), Speisen, Schlemmen, Fasten. Eine Kulturgeschichte des 
Essens, Frankfurt a. M./Leipzig 1993, 206–217. Vgl. auch Hans Hattenhauer, Wie die Deutschen 



auszug des krieges, einzug des friedens

147

Aus Sigmund von Birkens Teutonie und Johann Klajs Irene geht hervor, dass kurze Frie-
densgedichte und psalmodierende Chöre zwischen den Gängen zum Festarrangement des 
Banketts gehörten.80 Im Zentrum des Festbanketts standen allerdings zwei von Georg 
Philipp Harsdörffer zusammengestellte und allegorisierte »Schautrachten«81 – in allegori-
scher Architektur angerichtete Speisen und Dekorationen –, die auch auf dem berühmten 
Stich nach Sandrarts Bild zu sehen sind (Abb. 11), der der Festdokumentation beigefügt 
ist.82 Bei der ersten handelt es sich um einen »Siegesbogen« des Friedens, »gewidmet der 
Einigkeit, welche oben auf stunde« mit einem Handzettel, auf dem sich die emblemati-
schen Zeilen finden: »Unumque necesse est. | Eins ist nötig dieser Zeit/ | nemlich Fried 
und Einigkeit«.83 Zu ihren Füßen liegen  – ebenfalls mit Sinnsprüchen versehen  – die 

den Westfälischen Frieden feierten, in: Daphnis 36 (2007), S. 511–536, und Hedwig Bramenkamp, 
Krieg und Frieden in Harsdörffers »Frauenzimmer Gesprächspielen« und den Nürnberger Frie-
densfeiern 1649 und 1650, München 2009, S. 265 ff.

80	 Bei Birken, Teutonie, S. 58–62, und Klaj, Irene, S. 48–51 sowie in den Anmerkungen zur emblema-
tischen Ausführung: S. 64–69.

81	 Birken, Teutonie, S. 58.
82	 Vgl. Klaj, Irene, S. 44 f. Vgl. zum Gemälde auch Helmut Neuhaus, Zwischen Krieg und Frie-

den. Joachim Sandrarts Nürnberger Friedensmahl-Gemälde von 1649 /50, in: Helmut Altrichter 
(Hrsg.), Bilder erzählen Geschichte, Freiburg i. Br. 1995 (= Historiae, 6), S. 167–199.

83	 Birken, Teutonie, S. 58.

Abb. 11: Georg Daniel Heumann, Kupferstich nach Joachim von Sandrart:  
Das Friedensmahl im Nürnberger Rathaus 1649 (1736)



einhegung des krieges, performativität des friedens

148

Zwietracht und der kriegerische Triumph. An den Seiten befinden sich weitere Sinnbilder 
der Planeten Saturn, Jupiter, Mars, Sol, Venus, Merkur und Luna: »Der Sternen güldner 
Glantz«84 bezeichnet dabei auf unterschiedliche Weise die allegorische Wiederkehr des 
Friedens und Abkehr des Krieges. So spricht etwa Mars: »Mein Schwerd höret auf zu 
schneiden | und fährt wider in die Scheiden.«85 Die zweite Schautracht stellt schließlich 
einen Berg dar, der »sechseckigt und in drey Theile abgesondert/ deren jedes auf eine 
von den dreyen vereinigten Kronen deutete.«86 Die beiden Schautrachten bilden ein 
Ensemble, das dem triumphierenden Frieden durch Eintracht und der allegorischen 
Übertragung auf die verhandelnden Kriegsparteien gewidmet ist. 

Bereits im letzten Band seiner Frauenzimmer Gesprächspiele hatte Harsdörffer ange-
deutet, dass es Aufgabe der Poeten sei, »das Friedensbeginnen zu beschreiben«.87 Dar-
zustellen sei der Friede etwa »auf Schaupfenninge[n] oder in Holtz/ Stein/ etc. oder in 
Freudenspielen«, bevorzugt auf einem »Siegswagen«88 fahrend. Harsdörffer stellt seine 
Schautrachten in der Reihe der allegorisierten Friedenssiege selbstverständlich neben den 
Einzug des personifizierten Friedens im »Freudenspiel«. Dabei stehen die allegorischen 
Schautrachten des Festbanketts am Beginn einer mimetischen Verkettung: zum einen 
in den poetischen Rekonstruktionen bei Klaj und Birken, wobei sich die Bild-Schrift-
Struktur der emblematischen Schaugerichte in der metrisch-typografischen Anordnung 
entfaltet. Zum anderen greift Klaj die emblematisch-allegorische Anordnung der Schau-
gerichte auch in dem kurzen Friedensspiel Kriegeskrieg / Friedenssieg auf, das Teil der Fest-
dokumentation Irene ist und dem Festrahmen als dramatisierter metrischer Text in der 
überlieferten Form retrospektiv zugeordnet wurde:89 Das allegorische Spiel vom Frie-
denssieg wird hier als Streitrede in Szene gesetzt, welche die allegorische Bewegung des 
Kriegsab- und Friedenseinzugs ohne weitere Handlungselemente vorstellt. Irene nimmt 
die Rede des Krieges auf, um sie Wort für Wort in dreihebigen Jamben zu wenden:

Daß alles blieben ligen/
daß niemand hoch gestiegen/
daß Jung und Alt verschmacht:
daß man mit blossen Füssen
hat betteln gehen müssen/
das hast du Krieg gemacht.
Daß nichts nicht blieben ligen/
daß alles hoch gestiegen/

84	 Ebd., S. 61.
85	 Ebd., S. 59.
86	 Ebd., S. 61.
87	 Georg Philipp Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele, Bd. 8, hrsg. von Irmgard Böttcher, 

Tübingen 1969 (= Deutsche Neudrucke / Reihe: Barock, 20), S. 451. 
88	 Ebd., S. 489.
89	 Zumindest findet sich in den Festbeschreibungen keine Erwähnung eines Friedensspiels oder sze-

nischen Auftritts. Dagegen stehen die Friedenschöre im Mittelpunkt. Vgl. Clemens Peck, Chorus 
pacis. Gleichklang und Choreografie im Friedensspiel um 1650, in: Julia Bodenburg u. a. (Hrsg.), 
Chorfiguren. Transdisziplinäre Studien, Freiburg i. Br. 2016 (Paradeigmata, 30), S. 175–191.



auszug des krieges, einzug des friedens

149

noch Jung noch Alt verschmacht:
daß man mit blossen Füssen/
nicht betteln dürfen müssen/
das hab ich Fried gemacht.90

Die Personifikation wiederholt dadurch die antithetische Grundstruktur des Streitge-
sprächs noch einmal in der eigenen Rede. Im rhetorischen Wettstreit werden thematisch 
die Bereiche Himmel und Engel, Regierung und Herrschaft, Landwirtschaft und Ernte, 
Ehe und Reproduktion, Kunst und Gelehrsamkeit durchgearbeitet, bis sich Mars dem 
Urteil des »Götterraht[s]« fügt und »bitterböß vom Frieden überwunden | hin in sein al-
tes Loch« zurückkehrt. Bereits der Titel des kurzen Friedensspiels Kriegskrieg / Friedenssieg 
evoziert, dass Mars nicht aus der antagonistischen Welt des Krieges heraustreten kann, 
während Irene den siegreichen Frieden rhetorisch in die Bereiche des gesellschaftlichen 
Nutzens überträgt. Der »Götterraht« selbst folgt hier also keineswegs einer übergeordne-
ten ethischen oder rechtlichen Position, sondern dem besseren rhetorischen Argument. 
Das ist deshalb plausibel, weil die Figuren selbst Personifikationen argumentativer Kom-
plexe sind.91 Der Abgang des Krieges wird mit der epischen Bemerkung versehen: »[O]b 
er sey gantz verschwunden/ | ist noch nicht an dem Tag«.92 Zwar sind die Westfälischen 
Friedensverträge unterzeichnet und weitgehend ratifiziert, in Nürnberg bleibt es aber 
vorerst beim Interimsrezess. 

Der Auftritt Concordias, der den Kreis zu Harsdörffers Schautrachten schließt, been-
det den kurzen Text des Friedensspiels. Die Rede der Concordia bezieht sich unmittelbar 
auf die Darstellung in den Schautrachten, wo die Zwietracht zu ihren Füßen liegt: »Ich 
Eintracht mit euch eins/ die Zwitracht ist verzecket/ | da ligt das Knochenbild/ die Ra-
benbeine strecket.«93 Concordia spricht ein Lob der Bienen, die den unterschiedlichen 
christlichen Kronen und Teilen des Reiches als Vorbild dienen sollen.94 Während der 
rhetorische Friedenssieg die Bedeutung der Verhandlungen des diplomatischen Kollek-
tivs hervorstreicht, lässt sich Concordia als Vermittlungsfigur weiter differenzieren: Der 
vereinte Auftritt von Irene / Pax und Concordia erfolgt im Anschluss an die römische My-
thologie und Augustinus als Verkörperung einer stabilen Ordnung.95 So ruft bereits der 
Beginn von Concordias Rede die »kluge Policey«96 auf. Gerade das Vorbild der »Immen 
Reich« erinnert zunächst an das Zusammenwirken der Reichsstände untereinander – »Ich 

90	 Klaj, Irene, S. 23.
91	 Vgl. Rahn, Krieg als Störfall der Rhetorik, S. 43. Rahn führt zu Schottelius’ und Rists Friedens-

spielen aus: »Die Figuren sind disponible Argumente. Ihre Konstellationen in den verschiedenen 
Dialogsituationen bzw. in der Abfolge der Dialoge entsprechen der Erörterungsstruktur des Trak-
tats. Eine Untersuchung der argumentativen Makrostruktur der Friedensspiele hätte eben diesen 
Traktatcharakter in den Blick zu nehmen und deutlich zu machen, durch welche rhetorischen 
Mittel die Partei des Friedens ergriffen wird.«

92	 Klaj, Irene, S. 31.
93	 Ebd.
94	 Vgl. ebd., S. 32 f.
95	 Vgl. Zouch, Explicatio, S. 4 f.
96	 Klaj, Irene, S. 32.



einhegung des krieges, performativität des friedens

150

Eintracht mit euch eins« – sowie des Kaisers mit den Reichständen. Darüber hinaus dient 
Concordia als Vermittlungsfigur zwischen den drei Kronen, die Harsdörffers Schautracht 
aufruft. Der bedeutende Auftritt Concordias97 im Friedenskontext verweist allerdings 
nicht mehr wie etwa im frühen Mittelalter auf concordia caritatis oder amicitiae, sondern 
gemäß der Westfälischen Verträge auf eine »im Recht begründete Einigkeit«.98 Noch ein-
mal sei an dieser Stelle an Richard Zouchs Ius inter gentes erinnert, das den Begriff dieser 
rechtlichen Concordia bereits im ersten Paragrafen seiner völkerrechtlichen Abhandlung 
aufruft: »Pax est, inter diversos Principes, vel populos justa Concordia, ex qua alii cum aliis 
secure agunt, ejusque ius, Statum, Dominium, Debitum & Delictum inter eos quibuscum 
Pax est, respicit.«99 Diese Aktualisierung der westfälischen Einigkeit – das führt Klajs Ver-
kettung der drei Ebenen des Bundes deutlich vor Augen  – bezieht sich erstens auf die 
diplomatische Ebene der europäischen Souveräne, zweitens auf jene des imperiums, also 
Kaiser und Reichsstände, und drittens auf den Bund der Reichsstände selbst, der in den 
Westfälischen Verträgen über der jeweiligen Funktion der Reichsstände als Bündnispart-
ner steht. Auf allen drei Ebenen hatte Krieg geherrscht, der nun in den Frieden überführt 
wurde. Wiederum steht die Verklammerung von Reichsverfassung und Völkerrecht, deren 
Bedeutung für die Westfälischen Friedensverträge und die Ordnung Europas nach 1648 
so wichtig ist,100 im Zentrum. Dass sich die diplomatisch-militärische Gemeinschaft rund 
um die Schautrachten und die dadurch zum Ausdruck gebrachte Concordia zeremoniell 
versammelt, aktualisiert diesen Zusammenhang des Friedensmahls durch das gemeinsame 
Tafeln: Die »sechs Classen« von Festgästen wurden nacheinander zu ihren Plätzen geführt, 
wobei die Sitzordnung zuvor »verglichen« worden war. Erst nachdem Piccolomini und 
Karl Gustav an ihren Plätzen am Kopf der großen Tafel angelangt waren, konnte »ein 
jeder alsobalden seinen Platz«101 am Tisch der Concordia einnehmen. 

Nach dem Schwedischen Friedensmahl manifestierte sich zunächst die diskursive Hoheit 
der Feldherren und Offiziere, die am Verhandlungstisch vorherrschte, auch im festlichen Zu-
sammenhang der Concordia: So kam es zu etlichen Salven, die von den ehemaligen Kriegs-
parteien abgefeuert und vom Nürnberger Bürgertum durchaus mit Bangen wahrgenommen 
wurden – allerdings mit einer bemerkenswerten performativen Wendung: Um »zu erweisen/ 
daß nun mehr nicht nur die Leiber/ sondern auch die Gemüter/ die Waffen abzulegen ge-
sonnen […], macheten [die sämtlichen (H. h.) Gäste] also aus ihrem bisherigen Kriegsernst 
einen erfreulichen Friedenscherz«.102 So überliefert die Festdokumentation, dass Piccolomini, 
Karl Gustav und einige »Haupt⸗Leute« noch einmal »Soldaten spielen« wollten und als Mus-
ketiere verkleidet auf die Burg zogen, um dort feierlich »vom Herrn Kayserlichen Obristen 
Ranfft, weil nunmehro Friede seye, Schertz⸗weise abgedanckt, und ihrer Dienste erlassen 

97	 Vgl. dazu Stefanie Stockhorst, Ethische Aufrüstung. Zur Konvergenz von Landlebensdichtung 
und Neostoizismus im Zeichen des Dreißigjährigen Krieges am Beispiel von J. G. Schottelius’ 
»Lamentatio Germaniae exspirantis« (1640), in: Euphorion 105 (2011), Heft 1, S. 1–18, bes. S. 4 ff. 
und 17 f.

98	 Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 79. 
99	 Zouch, Explicatio, S. 1.

100	 Vgl. Steiger, Grundgesetz für Europa?, S. 40 ff.
101	 Meiern, Acta pacis executionis publica, 1, S. 371.
102	 Birken, Teutonie, S. 70.



auszug des krieges, einzug des krieges

151

worden«.103 Es handelt sich dabei um die performative Fortschreibung der Friedensallegorie, 
die mit dem Festschmaus begonnen hatte, mit anderen Mitteln: Der Beschreibung dieses auf 
der Burg zur Aufführung gelangten Scherzspiels ist auch die Erleichterung der reichsständi-
schen Abgesandten und der Nürnberger Bürger anzumerken, dass es trotz »starckem Trunck« 
zu keinen Konflikten zwischen »so vielen ehedessen im Felde gegeneinander gestandenen 
Leuten«104 kam. Die Heerführer und ihre Entourage treten gleichsam auf die Friedensbühne, 
um dort einerseits Soldaten zu spielen, andererseits in diesem Spiel als ›einfache‹ Soldaten 
abzutreten, also den Auszug des Krieges und den Einzug des Friedens nachzuahmen. Dem 
entsprechen auch die mehrfachen Scheingefechte und Salven: Der exzessive Einsatz der 
Kriegsmittel durch die Offiziere begleitet den militärischen Abzug des Krieges. Nicht nur die 
beteiligten Heerführer untereinander, sondern auch Heerführer gemeinsam mit den (Ab-)
Gesandten finden so einen theatralen Modus, miteinander bzw. mit der Präsenz des Krieges 
im Frieden umzugehen. So hält das durch die Friedensallegorie in Gang gesetzte burleske Ab-
dankungsspiel nicht nur das nach wie vor vorhandene Gefahrenpotenzial der im Reich stati-
onierten Heere und Söldner für die Reichsstände in Evidenz, sondern gehört auch zu einem 
Set symbolischer Praktiken, das den unterschiedlichen militärischen und diplomatischen 
Teilnehmern des Friedenskongresses situative Rollenwechsel und Selbstdarstellungen ermög-
lichte, die auch bei darauffolgenden kleineren festlichen Anlässen wiederholt wurden.105 

3. Auszug des Krieges, Einzug des Krieges:  
Birkens Amalfisches Friedensspiel und die militärisch-diplomatische 

Gemeinschaft

Mit dem Interimsrezess war die erste Demobilisierung eingeleitet; von den kaiserlichen 
Heeresverbänden verblieben die Hälfte, von den schwedischen und den übrigen Truppen 
etwa zwei Drittel in den Territorien des Reiches stationiert. Bis zum Februar 1650 kamen 
die schwedischen und die kaiserlichen Unterhändler, die im permanenten Austausch mit 
den reichsständischen Abgesandten standen, rasch voran. So wurden drei Abzugster-
mine vereinbart; die kaiserlichen und bayerischen Besatzungen sollten zuerst aus dem 
Südwesten des Reiches, der nicht-bayerischen Oberpfalz abziehen, um am Mittel- und 
Niederrhein aufgelöst zu werden. Die schwedischen Truppen sollten zuerst aus Mähren 
abziehen, abschließend aus Brandenburg, wobei die strategische Überlegung, die Ver-

103	 Meiern, Acta pacis executionis publica, 1, S. 372.
104	 Ebd., S. 369.
105	 Vgl. Conrad Wiedemann, Nachwort des Herausgebers, in: Johann Klaj, Friedensdichtungen und 

kleine poetische Schriften, Tübingen 1968, S. 24*f.: »Nach dem ›Schwedischen Friedensmahl‹ rissen 
die Festlichkeiten in Nürnberg nicht mehr ab. Unter anderem kam es zu einem ›Valedictions‹-
Bankett für Feldmarschall Wrangel in der Nacht des 5. März 1650, zu einem Feuerwerk vor dem 
Spitaltor am 16. März und zu einem Bankett in ländlicher Umgebung am 6. Juni, bei dem man 
in einer ›Lauberhütte‹ tafelte und ein Feuerwerk abbrannte. Klaj hat dieses Lustige Feldpanquet am 
Schluß der Irene (S. 71–87) beschrieben.« Vgl. Bramenkamp, Krieg und Frieden, S. 299–315.



einhegung des krieges, performativität des friedens

152

sorgung und den Schutz der abziehenden Truppen so besser gewährleisten zu können, 
allerdings beim kurbrandenburgischen Abgesandten für Protest sorgte.106

In der Folge stockten die Verhandlungen der schwedischen, kaiserlichen und franzö-
sischen Bevollmächtigten sowie der reichsständischen Gesandten, wobei letztere droh-
ten, zwischen den Fronten politisch und finanziell aufgerieben zu werden. Als größte 
Hindernisse des Hauptrezesses erwiesen sich die Fragen der Restitution und der weite-
ren Evakuierung, insbesondere der von einer spanischen Garnison besetzten und eben 
deshalb für den schwedischen Verbündeten Frankreich gefährlichen pfälzischen Festung 
Frankenthal. Dabei verfolgte Karl Gustav eine riskante und harte Verhandlungslinie 
gegenüber den kaiserlichen und den reichsständischen Gesandten, die eine Kritik am 
Westfälischen Friedensvertrag beinhaltete. Auf der Gegenseite war der Wiener Hof in 
der Causa Frankenthal in stetem Kontakt mit Spanien und versuchte symbolisch im-
mer wieder an den alten kaiserlichen Funktionen festzuhalten. In beiden Fällen kam es 
dabei zu gehörigen Spannungen zwischen den Fürsten, ihren Verbündeten sowie ihren 
diplomatisch-militärischen Vertretern. Während sich die Handlungsräume zunehmend 
verengten, blieb auch die interkonfessionelle Allianz der Reichsstände von dieser Warte-
zeit nicht unbelastet.107

Hinzu kam, dass der Pfalzgraf als schwedischer Kronprätendent von Königin Chris-
tina zurück nach Schweden berufen worden war. Die Drohung Karl Gustavs abzureisen, 
wenn innerhalb einer Zwei-Wochen-Frist keine Einigung erlangt würde, dürfte Fort-
schritte gebracht haben: Als die kaiserliche Delegation darauf mit Vorschlägen reagierte, 
wurde das Ultimatum zurückgenommen108 und Karl Gustav versprach Piccolomini bei 
einem schwedischen Gartenfest, dem »Verträulichkeitsmahl«,109 Nürnberg erst nach Un-
terzeichnung des Hauptrezesses zu verlassen. Der Abschluss des schwedisch-kaiserlichen 
Hauptrezesses kam auch deshalb schließlich zustande, weil zum einen Ferdinand III. und 
sein Generalissimus den Abbruch der Verhandlungen nicht riskieren wollten und zum 
anderen, weil Karl Gustav »nicht mehr gewillt war, auf französische Interessen Rücksicht 
zu nehmen«.110 Die Kaiserlichen und die Schweden unterzeichneten am 26. Juni 1650 den 
Friedensrezess, kaiserliche und französische Gesandte am 2. Juli.111 

Wenn in der Forschung vom multimedialen »Gesamtkunstwerk«112 der Nürnberger 
Friedensfeste die Rede ist, sticht jenes Fest hervor, das der kaiserliche Generalissimus 
am Schießplatz St. Johannis außerhalb der Stadt zu diesem Anlass am 4. Juli ausrichtete. 
Die wesentlich von Sigmund von Birken in Szene gesetzte allegorische Verzahnung von 
diplomatischem Zeremoniell, Festarchitektur und Festbankett mit seinem Friedensspiel 
Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug überragt das Festbankett aus dem September 1649 
sowie die übrigen Feste, die von unterschiedlichen Delegationen in Nürnberg jeweils 

106	 Vgl. Oschmann, Nürnberger Exekutionstag, S. 349 ff.
107	 Vgl. ebd., S. 307–343.
108	 Vgl. Schleder, Theatrum Europaeum, Bd. 6, Sp. 1048a.
109	 Birken, Teutonie, S. 90.
110	 Oschmann, Nürnberger Exekutionstag, S. 400.
111	 Vgl. ebd., S. 409 f.
112	 Laufhütte, Friedensfest in Nürnberg, S. 351.



auszug des krieges, einzug des krieges

153

mit dem Versuch ausgerichtet wurden, die vorhergehenden Feuerwerke, Schlittenfahr-
ten und Bankette zu übertreffen.113 Dafür günstig war, dass der junge Birken bei Justus 
Georg Schottelius in Wolfenbüttel an einem für Festkultur bedeutsamen Hof hospitiert 
hatte,114 bevor er nach Nürnberg kam. Mit Diplomatie, Völkerrecht sowie mit der reichs-
publizistischen Diskussion um den staatsrechtlichen Status der Reichsstände war Birken 
durch seine rechtswissenschaftlichen Studien in Jena bei Johannes Limnaeus, der selbst 
für Ansbach am Westfälischen Friedenskongress teilnahm, vertraut.115 An dieser Stelle sei 
auf die Scharnierfunktion der Staatsrechtstheorie des Reichs für Literatur und Theater 
der Diplomatie verwiesen: Einige der in dieser Arbeit behandelten Dichter und (Rechts-)
Gelehrten, die im diplomatischen Kontext hervortreten bzw. diplomatische Figurationen 
auftreten lassen, waren wie Birken über die Reichspublizistik zuerst mit der Diplomatie-
theorie und jener des Völkerrechts in Kontakt gekommen.116

Für die Erfassung des performativen Ensembles von Birkens Friedensspiel ist der Zu-
sammenhang von Raumordnung und Dramaturgie von Bedeutung (Abb. 12): Einander 
gegenüberliegend befanden sich am jeweiligen Längsende des Festplatzes zwei hölzerne 
Gebäude; auf der linken Seite ein Holzbau, über dessen Eingang die Fahnen des Reichs, 
Schwedens und Frankreichs angebracht waren. Auf der Kuppel thronte ein zweiköpfiger 
Adler mit Kaiserkrone auf einer Weltkugel, rund um die Kugel waren die Fahnen der üb-
rigen Reichsfürsten gruppiert.117 Damit war gleichermaßen das Gebäude der Concordia 
aufgestellt, als Allegorie der Eintracht zwischen den verfeindeten Monarchien und der 
Einigkeit im bzw. des Reiches. Am anderen Ende befand sich ein von der kaiserlichen Ar-
tillerie eingerichtetes »Brand⸗Castell, die Wohnung der Discordia«. Zwischen den beiden 
Gebäuden stand »auf einem viereckigen Podest eine Säule mit einem Bild des Friedens, 
der, mit einem Kranz von Früchten gekrönt, in der linken Hand einen Palmzweig und in 
der rechten eine Lorbeerkrone trug«.118 Birkens KriegsAb⸗und FriedensEinzug wird dabei 
so in Szene gesetzt, als handle es sich um eine große allegorische Schautracht in bewegten 
und kommentierten Bildern:119 So schob sich nach der Mahlzeit zur Überraschung der 

113	 Vgl. Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 346.
114	 Vgl. Garber, Sprachspiel und Friedensfeier, S. 702. Schottelius hatte bereits anlässlich des Son-

derfriedens von Braunschweig 1642 sein Neu erfundenes Freuden⸗Spiel genandt Friedens⸗Sieg zur 
Aufführung gebracht.

115	 Zu Limnaeus vgl. Hoke, Johannes Limnaeus.
116	 Auf diesen Zusammenhang verweist Bach, Politische Theologie, S. 111 ff.
117	 Vgl. Schleder, Theatrum Europaeum, Bd. 6, Sp. 1075b.
118	 Sigmund von Birken, Teutschlands Krieges⸗Beschluß und FriedensKuß. Besungen und beklungen 

in den Pegnitzgefilden von dem Schäfer Floridan, Nürnberg 1650, S. 22.
119	 An dieser Stelle sei noch einmal an Harsdörffers bildorientierte Dramenpoetik erinnert, die 

Birken aufgreift. Harsdörffer führt im 2. Band des Poetischen Trichters aus: »Ich sage ein lebendiges 
Gemähl; massen die Rede nicht bilden/ das Bild aber nicht reden kann/ beedes aber durch die 
lebendigen Personen deß Schauplatzes ausgewürket wird.« (Harsdörffer, Poetischen Trichters 
zweyter Theil, S. 73) Vgl. auch Georg Philipp Harsdörffer, Kunstverständiger Discurs, von der 
edlen Mahlerey (Nürnberg 1652), hrsg. von Michael Thimann, Heidelberg 2008 (=  Texte zur 
Wissensgeschichte der Kunst, 1). Zum Bildcharakter nach Harsdörffer vgl. Nicola Kaminski, »ut 
pictura poesis«? Arbeit am Topos in Georg Philipp Harsdörffers »Seelewig«, in: Miroslawa Czarne-
cka u. a. (Hrsg.), Frühneuzeitliche Stereotype. Zur Produktivität und Restriktivität sozialer Vorstel-
lungsmuster, Bern 2010 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, 99), S. 367–397, und 



einhegung des krieges, performativität des friedens

154

Abb. 12: Kupferstich Tempel des Friedens und gegenüber gesetztes Castel des Unfriedens, wie solche 
bey Ihrer Fürstl: Gnad: Duca de Amalfi zu Nürnberg gehaltenen Friedensmahle beim hellen Tage 

anzusehen gewesen (1650)

Anwesenden ein wie ein Wald bemaltes Zelt immer näher vor den offenen Mittelteil des 
einträchtigen Festgebäudes, in dem das Bankett stattgefunden hatte. Schließlich öffnete 
sich das Zelt und ließ »sehen etliche Personen/ die stunden mit unverwandten Augen 
und Leibern/ als wären es Bilder; und diese Vorbildungen wurden durch Auf- und Zuzie-
hung des Vorhangs mit unterschiedenen Posturen oder Stellungen vor jedem Aufzug […] 
abgewechselt.«120 Aus diesen Tableaux vivants kamen »die Personen nach einander heraus/ 
und tratten mitten in die Haubtbaraque/ stracks vor die grosse Tafel.«121

Birkens Friedensspiel gliedert sich in drei »allegorische Spiegelungen der Kriegs- und 
Friedensthematik«122 ohne dramaturgisch durchgehende Handlung: Wie in den »Entrées« 
des Ballet de la paix treten Personifikationen der Zwietracht, der Gerechtigkeit, der Ein-
tracht, des Krieges und des Friedens auf sowie Cupido, Venus, Vulkanus, ein Schäfer und 

Stefanie Stockhorst, Text und Bild bei Harsdörffer: Vom Paragone zur synästhetischen Animation, 
in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedialität in der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte, 
Berlin / Boston 2017 (= Frühe Neuzeit, 209), S. 347–365.

120	 Birken, Teutschlands Krieges⸗Beschluß, S. 22.
121	 Ebd., S. 23.
122	 Laufhütte, Friedensfeier in Nürnberg, S. 353.



auszug des krieges, einzug des krieges

155

ein Soldat. Birken selbst verstand sein allegorisches Schauspiel als »Friedens-Ballet«,123 
was zum einen die Bedeutung der Gebärden und stummen Bilder für die Aufführung 
hervorhebt,124 zum anderen auf die gattungsgeschichtliche Dominanz des französischen 
Hof-»Ballets« verweist, dem Birken sein Werk vor allem retrospektiv zuzuschreiben ver-
suchte.125 Wie im Fall des multimedialen Ballet de cour meint Ballett dann nicht nur die 
Bedeutung von Tanz und Choreografie für die Aufführung, sondern auch die Auffüh-
rung als Gesamtkunstwerk. 

Insbesondere die Einlage des Friedensspiels in den Text der poetischen Festdokumen
tation Teutscher Krieges⸗Beschluß und FriedensKuß könnte die Vermutung zulassen, es 
handle sich dabei um einen dramatisch aufgeführten Text in durchgehender Figurenrede. 
Der nachträgliche Hinweis auf das »Ballet« verdeutlicht jedoch vielmehr eine perfor-
mative Spannung zwischen leibhaftiger Aufführung und textlicher Ausgestaltung: Der 
dramatisch ausformulierte Text der sprechenden Figuren war zwar während der Auffüh-
rung präsent, allerdings ähnlich wie im Fall des eingangs diskutierten Ballet de la paix 
in Form eines gedruckten »Cartels«, das zum Festanlass an das diplomatische Publikum 
zur Erläuterung des allegorischen Zusammenhangs verteilt und von diesem während 
der Aufführung gelesen wurde,126 während die tänzerisch-pantomimische Aufführung 
über weite Strecken ohne Figurenrede auskam bzw. zu den Auftritten als Rezitat wie-
dergegeben wurde.127 Daher stehen auch in zeitgenössischen Erwähnungen von Birkens 
Friedensspiel die »anmutigen Gebärden«128 im Mittelpunkt. Getragen wurde diese Auf-
führung zur Gänze von Nürnberger Patriziersöhnen.129 Wenn also einerseits dadurch der 
performative Aspekt und die Choreografie von starren und bewegten Körpern in den 
Mittelpunkt des zeremoniellen Anlasses des Friedenskongresses rücken, ist andererseits 
darauf hinzuweisen, dass Birkens Nürnberger Friedensspiel, soweit rekonstruierbar, von 
den zeremonialen und tänzerischen Formationen im Verständnis des Ballet de la paix 
oder den Wolfenbütteler höfischen »Ballets« doch entfernt ist.130 Vielmehr handelt es 

123	 Sigmund von Birken, Teutsche Rede-bind-und Dicht-Kunst/ oder Kurze Anweisung zur Teut-
schen Poesy, Nürnberg 1679, S. 39. Vgl. dazu auch Sigmund von Birken, Die Tagebücher, Bd. 1, 
bearb. von Joachim Kröll, Würzburg 1971, S. 355 (21. März 1668) und Sigmund von Birken, Die 
Tagebücher, Bd. 2, bearb. von Joachim Kröll, Würzburg 1974, S. 361 (20. Dezember 1676).

124	 Vgl. Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 351 ff.
125	 Vgl. Marie-Thérèse Mourey, Birken und das »Ballet«: Werke, Kontexte, Theorien, in: Klaus Gar-

ber u. a. (Hrsg.), Sigmund von Birken (1626–1681). Ein Dichter in Deutschlands Mitte, Berlin /  
Boston 2018, S. 193–214.

126	 Vgl. ebd. und Marie-Thérèse Mourey, Rists Tanz- und Balletinventionen. Das Celler Hochzeits-
Ballet »Die Triumphirende Liebe« (1653), in: Johann Anselm Steiger / Bernhard Jahn (Hrsg.), 
Johann Rist (1607–1667). Profil und Netzwerk eines Pastors, Dichters und Gelehrten, Ber-
lin / Boston 2015 (= Frühe Neuzeit, 195), S. 234 f.

127	 Vgl. Birken, Teutsche Rede-bind- und Dicht-Kunst, S. 315. Birken schreibt zu »Ballete[n]« und 
»DanzSpiele[n]«: »[…] worbei gewönlich/ im Druck/ den Danzenden Personen einige Reden 
zugeeignet werden/ um damit den Ausfund bekandt zu machen. So ein Gedichte ist/ Opitzens/ 
Dafne/ und mein Friedens-Ballet.«

128	 Birken, Teutschlands Krieges⸗Beschluß, S. 33 und 56.
129	 Vgl. ebd., S. 22. Dazu auch Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 357 ff. 
130	 Vgl. Mourey, Birken und das »Ballet«. Als einziges Beispiel für ein höfisches »Ballet« in Birkens 

Werk gilt das Bayreuther »Ballet der Natur«.



einhegung des krieges, performativität des friedens

156

sich um eine »vielschichtige, allegorisch-emblematisch strukturierte Darbietung«.131 Aus 
der Festdokumentation geht hervor, dass das diplomatische Publikum mehrfach von den 
Figuren oder den entsprechenden Rezitationen adressiert wurde, also dramatische und 
kommentierende Redeelemente in die pantomimisch-tänzerischen Personifikationen von 
Friede, Eintracht, Gerechtigkeit, Krieg, Zwietracht sowie der mythologischen Figuren 
Venus, Cupido und Vulkanus eingeflochten wurden.132 

Der erste Aufzug hebt mit dem schlangenbekränzten »Hexengesicht« der Discordia an. 
Zu ihr treten dann Eintracht, Friede (bei Birken im Gegensatz zu Klaj und Harsdörffer 
nun als antiker Jüngling) und Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit schlägt Schlangen vom 
Haupt der Discordia und legt sie in die eine Waagschale, den Lorbeerkranz des Friedens 
in die andere. Dazu ist im Text die Rede der Gerechtigkeit zu lesen:

Die Schale steigt/ die sinkt dagegen.
Seht so/ so muß man recht auswägen.
Du bist zu leicht/ troll dich hinaus/
O Zweytracht/ aus dem Menschenhaus !
Weil du die Länder angeflammet/
so wirst du nun von mir verdammet/
ins Flammenreich/ da deinen Thatn
gelohnet wird/ du Höllenbratn.
Ihr Höllengeister/ lasst die Hölle,

(Drey Teufel kommen mit Fackeln gelaufen.)
Kommt/ holet mir von dieser Stelle 
diß Weib/ sagt eurem Lucifer/
daß ich sie ihm zur Braut gewähr.

(Sie springen um die Zweytracht herum.)133

Schließlich schleppen die Teufel Discordia in das »Brand⸗Castell«, um sie dem Feuer zu 
übergeben, während der Friede zu Trinksprüchen und Musik auffordert. 

Der zweite Aufzug stellt eine bukolische Szene vor, in der ein Schäfer und ein Soldat 
auftreten. Zunächst belächelt der Soldat den Schäfer ob seiner Einfachheit, nachdem 
Fama den Frieden verkündet hat, kann der Schäfer den Soldaten jedoch vom arkadi-
schen Leben überzeugen. Ganz der pastoralen Utopie des Pegnesischen Blumenordens 
entsprechend tauscht der Soldat Schwert gegen Feldwerkzeuge.134 Deutlich lässt sich der 
bukolische Repräsentant für Frieden und Simplicité vom grotesken Auftritt der Bauern 

131	 Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 351.
132	 Vgl. etwa Birken, Teutonie, S. 127.
133	 Sigmund von Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug/ In etlichen Aufzügen/ bey allhier 

gehaltenem hochansehnlichen Fürstlichen Amalfischen Freudenmahl/ Schauspielweiß vorgestellt 
Durch S. B. P. L. C, Nürnberg 1650, S. 18.

134	 Dazu Klaus Garber, Pastorales Dichten des Pegnesischen Blumenordens in der Sozietätsbewegung 
des 17. Jahrhunderts. Ein Konspekt in 13 Thesen, in: John Roger Paas (Hrsg.), »der Franken Rom«. 
Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Wiesbaden 1995, S. 146–154.



auszug des krieges, einzug des krieges

157

im Ballet de la paix unterscheiden. Der Schäfer bleibt so im Rahmen der antiken und 
neuzeitlichen Gattungsklassifikation nicht nur der mittleren Stilebene verbunden, son-
dern verkörpert auch die historische Reflexion der Dichtung im Text, die ja auch vom 
»Schäfer Floridan«  – so Birkens Ordensname bei der Nürnberger Sprachgesellschaft  – 
verfasst wurde. Wie Scaliger und Harsdörffer lokalisiert Birken noch in seiner späten 
Poetik Teutsche Rede-bind- und Dicht-Kunst (1679) den Ursprung von Dichtung und 
Schauspiel in der Schäferei.135

Im dritten Aufzug tritt nun Mars auf, der bei Birken ein neues Gesicht zeigt. Die 
Zerstörungswut seines Auftritts bei Klaj kommt in Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEin-
zug der Zwietracht zu. Birken stellt Mars nicht nur als Personifikation des Krieges vor, 
sondern auch als Werkzeug der göttlichen Strafe. Anstelle eines Streits mit Irene liefert 
der Kriegsgott einen »Rechenschaftsbericht«136 an Jupiter, der  – zumindest in der ans 
Publikum verteilten Textfassung – schließlich in eine Abschiedsrede vor den anwesenden 
Heerführern und Gesandten mündet.137 Während der Friede, der in sprachspielerischer 
und rhetorisch höchst artifizieller Manier Deutschland grüßt und küsst,138 längst einge-
zogen und wieder zur Bildsäule im Ensemble der allegorischen Figuren erstarrt ist, tritt 
Mars mit der szenischen Anweisung »Er steckt sein Schwerd in die Scheide« nun eher 
leise mit einer Geste soldatischen Gehorsams ab:

Jupiter/dein weißer Will hat diß über mich beschlossen/
diß Verhängniß ist mit Raht/ Herr/ aus deinem Raht geflossen.
Vater/ dir steht das Befehlen/ und mir das Gehorchen zu.
Gönnest du/ gönn ich auch gerne Teutschland diese Friedensruh.
Zwar geschicht mir weh darbey; Mars war besser nie versehen/
als wann er mocht in das Feld mit den dapfren Teutschen gehen:
Doch ich weiß noch andre Völker/ die mein Tuhn mir abgelernt/
die ich mir zu ädlen Sklaven meiner Waffen ausgekernt.139

Birken berichtet in der Teutonie: »Allen Anwesenden gefiele dieser höfliche Abschied sehr 
wol/ und waren ihrer viele/ die diesen Gotte nun nit mehr für so grausam hielten.«140 
Mars zieht weiter »in die Inseln«,141 d. h. die britischen Inseln, wo Cromwell nach dem 

135	 Scaliger, Poetices libri septem, I, S. 95. Vgl. dazu auch Sigmund von Birken, Teutsche Rede⸗bind⸗ 
und Dicht⸗Kunst/ oder Kurze Anweisung zur Teutschen Poesy/ mit Geistlichen Exempeln: verfasset 
durch Ein Mitglied der höchstlöblichen Fruchtbringenden Gesellschaft Den Erwachsenen. Samt 
dem Schauspiel Psyche und Einem Hirten⸗Gedichte, Nürnberg 1679 (= Reprint: Hildesheim / New 
York 1973), S. 314.

136	 Silber, Birken, S. 104. 
137	 Vgl. dazu auch die Gerichtsszene in Rist, Irenaromachia, fol. G ivr–H viiv. 
138	 Vgl. Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug, S. 9 f. 
139	 Ebd., S. 30.
140	 Birken, Teutonie, S. 135. Schon in Harsdörffers Schautrachten heißt es zu Mars: »In seinem Ge-

mähl ware zu sehen ein Bogen mit abgelassener Senne/ und diese Reimzeilen: | Indulgere. Juvat. | 
Man lässt meine Senne nach/ | Daß ich nicht werd gar zu schwach.« Beschrieben in ebd., S. 59.

141	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug, S. 30.



einhegung des krieges, performativität des friedens

158

Tod Karls I. den Krieg 1649 nach Irland trug, und fordert die Deutschen auf, in seinen 
Diensten zu bleiben, indem er mit dem Ruhm weiterer zukünftiger Kriege lockt. Zu 
denken wäre insbesondere an den für den Westfälischen Friedensvertrag maßgeblichen 
Einigungsdiskurs einer Auseinandersetzung mit dem Osmanischen Reich.142 Denjenigen, 
die sich seiner englischen Reise übers Meer nicht anschließen, wird gedankt, wobei Mars 
die beiden Heerführer Karl Gustav und Piccolomini direkt adressiert:

Ihr insonderheit/ ihr beyde/ die Mars seine Söhne nennt;
euer Herz/ ihr dapfren Fürsten/ sey nach NympfenGunst entbrennt.
Bässrer Wunsch ist nicht für euch/ den ich euch zum Abschied lasse.143 

Nach dem Kriegsgott tritt Venus auf, die Mars beschwört: »Teutschland hat zu meinem 
Kriegen | bässer/ als zu deinem/ Lust«.144 Auch die Liebesgöttin spricht die beiden »hoch-
benamseten fürstl. Personen« als »irdische Götter und Göttergesandten« direkt an.145 Da-
nach folgen Cupido und Vulkanus, der »krumme Feuergott und Schmid der Götter«,146 
der Carl Gustav schließlich auch die Zündschnur für das Feuerwerk überreicht (Abb. 13), 
wodurch das »Castell des Unfriedens« zur Gänze zerstört wird und das Friedensspiel 
seinen Höhepunkt erreicht.147

Es scheint insbesondere an jenen Stellen, an denen der zeremonielle Rahmen am deut-
lichsten zum Vorschein kommt und es nicht allein um Attribute der allegorischen Figuren 
geht, naheliegend, dass die Figuren der Aufführung, wie z. B. im Fall des Mars und der 
Abdankung der anwesenden Heerführer, direkt sprechen oder zumindest ihre Handlun-
gen durch das Verlesen der Figurenrede kommentiert wurden.148 Solchermaßen verbindet 
das Friedensspiel die unterschiedlichen diplomatischen Akteure und politischen Reprä-
sentationen im performativen Vollzug der Festkomposition. Mediale Voraussetzung die-
ses performativen Zusammenhangs ist die spezifische Modellierung bzw. Konfiguration 
der Friedensallegorie: Die Bedeutung der Personifikation der Eintracht neben jener des 
Friedens findet sich bereits in Harsdörffers Schaugericht, in Birkens lyrischer Eröffnung 
des Kongresses, noch bereichert um die Personifikationen der Gerechtigkeit und der 
»Gottesliebe«,149 sowie in Klajs Kriegeskrieg / Friedenssieg. 

142	 Nicht weniger explizit heißt es bei Klaj, Geburtstag deß Friedens, S. 120, zu drohenden Ausein
andersetzungen mit dem Osmanischen Reich: »So fleuß nun Donau hin mit deinen sieben 
Flüssen/| geuß in das strenge Meer das strenge Blutvergiessen | bey Constantinens⸗Stadt/ lauff 
Morgenwerts/ lauff hin/ | nimm donau ab den Krieg von unserm Constantin.«

143	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug, S. 31.
144	 Ebd., S. 34.
145	 Ebd., S. 35.
146	 Ebd., S. 36.
147	 Zur Einordnung des Nürnberger Feuerwerks in die höfische und reichsstädtische Feuerwerkstra-

dition im Reich vgl. Eberhard Fähler, Feuerwerke des Barock. Studien zum öffentlichen Fest und 
seiner literarischen Deutung vom 16. bis 18. Jahrhundert, Stuttgart 1974, S. 46–69 und 135–193.

148	 Vgl. Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 353 f.
149	 Abgedruckt in Birken, Teutonie, S. 29. 



auszug des krieges, einzug des krieges

159

Gerade in Anbetracht der Concordia drängt sich die Frage auf, warum dem Krieg in 
Birkens Friedensallegorie – seinen bloßen Auszug nunmehr übersteigend – eine so große 
Bedeutung zukommt, er also abzieht und gleichsam wieder einzieht. Im Vergleich zum 
französischen Ballet de la paix in Westfalen steht dabei, das haben bislang auch Harsdörf-
fers und Klajs Beiträge deutlich gemacht, der militärisch-diplomatische Zusammenhang 
der konkreten Finanzierung und Organisation des Abzugs der Truppen im Vordergrund. 
Deshalb ist in der Friedensallegorie eine militärische Repräsentation zu integrieren. In der 
räumlich-szenisch ausgestalteten Konfiguration, wie sie im Gesamtkunstwerk Birkens vor-
liegt, muss der allegorische Festrahmen aufgrund der anwesenden »Kriegs⸗Officiers« einen 
symbolischen Umgang finden, den Krieg in der Friedensallegorie dauerhaft zu verankern. 
Zumal er nach dem Hauptrezess tatsächlich aus dem Reich abzieht: Verkehrt man – aus-
gehend von Klajs eingangs zitierter zentraler Frage, wer das Geld aufbringen könne, um 
Mars’ Reise »in eine fremde Welt« zu finanzieren – die zum Frieden gehörenden Tugenden 
in ihr Gegenteil, wird deutlich, dass Mars zwar die Verheerung Deutschlands repräsen-
tiert, gleichzeitig allerdings lediglich als Handlanger der Zwietracht, des Unrechts und 
der mangelnden Gottesliebe fungiert. Wenn Mars dabei lediglich als Ausführungsorgan 
stilisiert wird, folgt die allegorische Modellierung einem Topos, der zwar in den Friedens-
spielen angelegt ist und auf das sündhafte Deutschland verweist. Gleichzeitig geht Birkens 
Mars durch die Einbindung der Offiziere und Gesandten auch deutlich darüber hinaus.

Abb. 13: Kupferstich von Matthäus Merian Abriß deß Kaysserlichen  
Feuerwercks Schlosses: und Barraquien, worinen daß Fried und Freudenmahl gehalten worden,  

vor Nurnberg auff St. Joh. Schußplatz (1650) 



einhegung des krieges, performativität des friedens

160

Entscheidend ist, dass Mars als Mittel der Politik nicht verschwindet, sondern lediglich 
neu zu kanalisieren ist. Demnach bedeuten Eintracht im Reich und in der res publica 
christiana um 1648, und darauf rekurriert ja auch das Ballet de la paix,150 die zerstörerische 
Kraft des Krieges in die Ferne zu führen. Nicht zuletzt die effektvolle und dem Donner 
des Krieges um nichts nachstehende Zerstörung des »Castells des Unfriedens« belegt diese 
symbolische Präsenz des gebändigten und paradoxerweise mit dem Frieden ›versöhnten‹ 
Krieges in Birkens Nürnberger Friedensallegorie.151 Auch das ähnliche antike Habit bei 
Pax und Mars  – unterschieden nur durch Gold (Pax) und Silber (Mars)  – hält dieses 
Szenario bereit: als gütliche Lösung der Präzedenzfrage nach zeremonieller Rangfolge. 

Bernhard Jahn hat mit Blick auf Johann Rist festgestellt, dass Friedensspiele Mars’ 
Abzug bzw. Entmachtung entweder zeremoniell (wie im Ballet de la paix) oder als Ge-
richtsverfahren wie bei Rist verfolgen.152 Zum einen erinnern Rechenschaftsbericht und 
Abschiedsrede des Mars an Ernst Stapels und Johann Rists Irenaromachia (1630). Der darin 
nach dem Vorbild des anonymen Dialogs (Senatvs deorvm) modellierte Auftritt des Kriegs-
gottes, d. h. einer Gerichtsszene mit entsprechender Verteidigungsrede, wird ausgehend 
von Rists allegorischem Drama für den Auftritt des Mars auf deutschen Bühnen – also 
auch bei Birken – maßgeblich. Zum anderen zeugen die Anwesenheit der Kriegsherren 
sowie deren Adressierung durch den Kriegsgott für ein divergierendes zeremonielles Set-
ting, bei dem nicht die juristische Verurteilung oder rhetorische Austreibung des Krieges, 
sondern dessen Einhegung in der Lobrede auf die Kriegsherren im Vordergrund steht.

Der Friede hebt an mit überschwänglichem Gruß und Kuss Deutschlands: »Du Kaise-
rinn der Erden/ sey gegrüst/ | du Länderland/ sey tausendmal geküst«.153 Damit ist nicht 
nur die Rückkehr zum Frieden, sondern auch zu einem früheren goldenen Zustand mar-
kiert, der durch das kriegerische Eisen für dreißig Jahre unterbrochen war. Das »Schlan-
genweib« Discordia / Zwietracht habe ihre »Hunde« auf ihn gehetzt, »die mich bissen aus 
dem land/ das sich wider mich verbunde. | Gold must fliehen vor dem Eisen/ Fried dem 
Kriege machen Platz.«154 Dagegen erscheint nun der Einzug des Friedens, der Eintracht 
und der Gerechtigkeit mit einem großen, auch grafisch und metrisch abgehobenen »Jetzt«; 
die Rede wiederholt solchermaßen den Vollzug der allegorisch-dramatischen Handlung.

Der multimediale Bau des Festbanketts im Juli 1650 verdichtet die getrennten perfor-
mativen Teile des Festbanketts (von Harsdörffers Schautrachten über Klajs kleines Frie-
densspiel bis zum Scherzspiel der Offiziere), das die Schweden im September 1649 ausge-
richtet hatten, nun in eine Handlungsfolge: Die performative Dimension von Birkens im 
Auftrag Piccolominis verfasstem Friedensspiel zeigt sich hier eng mit dem allegorischen 
Festrahmen verwoben, indem der Kriegsauszug und der Friedenseinzug nicht nur in zwei 
weiteren thematisch dem Frieden äquivalenten Bereichen  – Schäferidyll (Flora, Fauna) 
und Liebe – gespiegelt werden, sondern auch in der erneuten symbolischen »Entlassung« 
Karl Gustavs und Piccolominis aus dem Kriegsstand. Gleichzeitig bringt die Differenzie-

150	 Vgl. Welch, Theater of Diplomacy, S. 113.
151	 Vgl. Roeck, Feier des Friedens, S. 644 f.
152	 Vgl. Jahn, Majuma, S. 360.
153	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug, S. 10.
154	 Ebd.



auszug des krieges, einzug des krieges

161

rung zwischen Discordia und Mars auch das Figurenensemble der Friedensallegorie in Be-
wegung; allerdings nur hinsichtlich der Konfiguration. Bernhard Jahn hat zu Johann Rists 
allegorischen Dramen bemerkt, deren Logik sei der eines »Karten- oder Schachspiels« 
vergleichbar: »Die Figuren sind in ihrem Wert schon festgelegt, so wie die Bedeutung 
eines Läufers oder eines Kreuz-Aß schon feststeht. Entscheidend ist vielmehr die Konfi-
guration, das heißt, welche Figuren in einer Szene aufeinandertreffen und gegeneinander 
gestellt werden.«155 Auch bei Birken zeigt sich die neue Bedeutung des Krieges insbeson-
dere in der Konfiguration mit Discordia.

Warum lässt die Nürnberger Inszenierung nicht auch die einzelnen Parteien – wie im 
Fall des Münsteraner Ballet de la paix  – als Personifikationen in der jeweiligen Natio-
nal- bzw. Hoftracht auftreten? Diese Frage kann mit der Bedeutung der Reichsstände 
beantwortet werden, deren diplomatische Repräsentation im Kontext der Amalgamierung 
von Verfassung und Völkerrecht, wie sie die Westfälischen Verträge vollziehen, auch sym-
bolisch prekär ist. So verweist Birkens spezifische Konfiguration von Frieden / Krieg, Ein-
tracht / Zwietracht auch auf die kollektiven Anstrengungen der postwestfälischen Friedens-
diplomatie und insbesondere auf das Kollektiv der reichsständischen Delegierten, durch die 
in Nürnberg der Abzug des Krieges – d. h. der noch im Reich lagernden Truppen – erreicht 
werden konnte. Durch die symbolische Anerkennung des Krieges im Frieden eröffnen sich 
unterschiedliche Figurationsangebote für die Akteure des Friedenskongresses. 

Die Bedeutung der Imago eines internationalen christlichen Friedens durch die Con-
cordia in Westfalen und Nürnberg ist nicht zu unterschätzen, wie ein Wortspiel mit 
dem eigenen Namen des kaiserlichen Gesandten Crane (Kranich, lat. grus) vor Augen 
führt, der sowohl in Osnabrück als auch in Nürnberg verhandelte: »Congruit congrue 
congruere«.156 Die Verschiebung des Fokus auf die Opposition von Zwietracht und Ein-
tracht, wie sich Birkens Nürnberger Friedensspiel in Szene setzt, erlaubt eine motivische 
Doppelung von Reichseinheit und pax christiana zwischen den drei Kronen. Ermöglicht 
wird dadurch eine balancierte Darstellung der Verhandlungskonstellationen, wobei die 
Position der Reichsstände in der doppelten Eintracht deutlich zum Vorschein kommt. 
Ihre Abgesandten kommunizierten in Nürnberg auf beiden politischen Ebenen und fes-
tigten damit auch ihren Status potenzieller Souveränität. Sie gewährleisten also sowohl 
den internationalen Ausgleich zwischen Frankreich, Schweden und dem Kaiser als auch 
die Concordia innerhalb des Reiches. 

Noch deutlicher als im Fall der drei Kronen wird die Concordia also zum Sinnbild des 
neuen reichsständischen Status. Zwar weist Birkens vom kaiserlichen Generalissimus in 
Auftrag gegebene Inszenierung dem Kaiser den entsprechenden Platz in der Friedensalle-
gorie zu, allerdings in der Gleichordnung der drei Kronen und unter reger diplomatischer 
Beteiligung der Reichsstände, »die zu Stand dieses Friedenswesen bringen/ | einen neuen 

155	 Bernhard Jahn, Johann Rists grenzüberschreitendes Theater. Gattungsexperimente und Inter-
konfessionalität, in: Johann Anselm Steiger/ders. (Hrsg.), Johann Rist (1607–1667). Profil und 
Netzwerke eines Pastors, Dichters und Gelehrten, Berlin / Boston 2015, S. 173.

156	 Übersetzung nach Dethlefs, Friedensecho, S. 114: »er stimmt zu, stimme [auch du] zu, [damit alle] 
zustimmen«.



einhegung des krieges, performativität des friedens

162

Bund bedingen«,157 wie es im Dank der Friedenspersonifikation heißt. Der »neue Bund« 
alludiert auch auf die neuen Verhandlungs- und Beschlussmöglichkeiten, die aus der itio 
in partes der Westfälischen Friedensverträge, d. h. dem ›Auseinandertreten‹ der Reichs-
stände nach rechtlich gleichgestellten Konfessionen – corpus catholicorum und corpus evan
gelicorum  –, hervorgingen:158 die umso gewichtigere Zusammenführung und Einigung 
(amicabilis compositio)159 wie im Fall des Nürnberger Exekutionstags und zukünftiger 
Reichstage.160 Gerade aus der konfessionsdiplomatischen Trennung der reichsständischen 
Vertreter in zwei rechtlich gleichrangige Gruppen resultiert die Concordia: »Dankt/ auch 
derer Wachsamkeit ist vor diesen Riß gestanden/ den gelehrten Abgesandten«.161 Aus der 
mehrgliedrigen diplomatischen Friedensallegorie erwächst für die Reichsstände eine neue 
Möglichkeit der politischen Fiktionalisierung. 

Vor dieser Folie lässt sich der Teutsche KriegsAb⸗ und FriedensEinzug noch einmal vom 
eingangs besprochenen Ballet de la paix und dessen zeremonieller Friedensordnung dif-
ferenzieren. Birken setzt darin die Stadt Nürnberg mit der darstellerischen Hilfe von 
Patriziersöhnen, welche die Figuren des Friedensspiels verkörperten, gekonnt als Vermitt-
lungsinstanz zwischen den Kronen, zwischen Norden und Süden, zwischen Protestan-
tismus und Katholizismus, Ständen und Kaiser, Offizieren und Diplomaten in Szene. 
Aus diesem Theater des Dazwischen, das nicht zuletzt auf die historische Funktion der 
Stadt Nürnberg für den Kaiser rekurriert, konnte er auch über die Grenzen Nürnbergs 
hinausreichend ein äußert erfolgreiches Modell des literarischen self-fashioning162 um 1648 
generieren. Auch die Mitgliedschaft Piccolominis und Karl Gustavs in der »Fruchtbrin-
genden Gesellschaft« plausibilisiert Birkens dramatischen Einsatz auf der Bühne des Frie-

157	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug, S. 11.
158	 Vgl. dazu die Westfälischen Friedensverträge IPO V, 1: »In allen übrigen Punkten aber soll zwi-

schen sämtlichen Kurfürsten, Fürsten und Ständen beider Bekenntnisse vollständige und gegen-
seitige Gleichheit (sit aequalitas exacta mutuaque), wie sie der gesamten Verfassung des Reiches, 
den Reichsgesetzen und dem gegenwärtigen Vertrag gemäß ist, herrschen, und [S. 35] zwar in der 
Weise, daß das, was für den einen Teil Recht ist, auch für den anderen Teil Recht sein (quod uni 
parti iustum est, alteri quoque sit iustum) und alle Gewaltanwendung, wie überall so auch hier, 
zwischen beiden Parteien für immer untersagt sein soll (violentia perpetuo prohibita).« Sowie 
besonders IPO V, 52/IPM § 47: »In Religions- und anderen Angelegenheiten, in denen die Stände 
nicht als geschlossene Gebilde betrachtet werden können (ubi status tanquam unum corpus 
considerari nequeunt), desgleichen, wenn die katholischen Stände und die Stände Augsburgischer 
Konfession sich in zwei Parteien teilen (in duas partes euntibus), soll der Streit nur durch einen 
gütlichen Vergleich (amicabilis compositio) ohne Rücksicht auf die Mehrheit der Stimmen (non 
attenta votorum pluralitate) beigelegt werden.«

159	 Vgl. Schilling, Höfe und Allianzen, S. 101.
160	 Damit ist vor allem das Reichskammergericht gemeint. Im IPO V, 53 wird die Trennung in 26 

katholische Assessoren, einschließlich derjenigen zwei unmittelbar vom Kaiser bestellten, und 24 
der Augsburger Konfession verpflichtete Assessoren festgelegt. 

161	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug, S. 11.
162	 Vgl. Greenblatt, Selbstbildung, S. 35–47. Dazu jetzt auch Klaus Garber, Schäfer und Poet: 

Dichterischer Selbstentwurf und pastoral inszenierte Biographie. Zum Rollenverständnis und 
zur Subjekt-Konstitution eines freien Schriftstellers, in: ders. u. a. (Hrsg.), Sigmund von Birken 
(1626–1681). Ein Dichter in Deutschlands Mitte, Berlin / Boston 2018, S. 13–40.



auszug des krieges, einzug des krieges

163

denskongresses.163 Birken gesellte sich damit in den Kreis von gelehrten Dichtern, die wie 
Schottelius oder Rist bereits durch höfische Dichtungen hervorgetreten waren.

Markus Paul hat darauf hingewiesen, wie stark Birkens literarische Etablierung im 
Kontext der Friedensfeier mit der Selbstdarstellung der Nürnberger Patrizier zusammen
hängt, die das Festbankett Piccolominis nützten, um sich  – insbesondere durch die 
tanzenden Söhne  – zu nobilitieren.164 Mit Blick auf die diplomatische Performativität 
von Birkens Friedensspiel lässt sich ein ähnlicher Zusammenhang auch für die Reichs-
stände bzw. ihre Abgesandten festmachen. Während Birken selbst sein Friedensspiel, 
von zusätzlichen beschreibenden Bemerkungen eingerahmt, in seine Festdokumentation 
und die Teutonie aufnahm, liegt ein Grund für dessen Bedeutung im Reich auch an der 
Verbreitung der Cartel-Fassung durch die (Ab-)Gesandten, insbesondere durch jene der 
Reichsstände: Diese »gelehrten Abgesandten/ | die stets mich den Fried gesucht und mir 
treulich nachgejaget« (»suche Frieden und jage ihm nach« heißt es in Psalm 34,15),165 hat-
ten größtes Interesse daran, die politische Bedeutung des Rezesses und ihre Rolle bei der 
Unterzeichnung hervorzuheben und zu dokumentieren. So lässt sich Garbers Einschät-
zung, der 22-jährige Birken habe »die geistliche Redeform Klajs in den politischen Raum 
überführt«,166 differenzieren und hinsichtlich der politischen Performativität zuspitzen: 
Der Schäfer dient nicht nur als literarische Referenzfigur, sondern repräsentiert auch die 
reichsständische Friedensdiplomatie bei gleichzeitiger Abgrenzung von falscher Rhetorik 
und Diplomatie – und von der falschen Sprache, die der Soldat spricht.

Während etwa im Münsteraner Ballet de la paix Mercurius, der Patron der Gesand-
ten, Exemplare der Textfassung im Publikum verteilte,167 überreichte im Fall von Birkens 
Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug der Autor und choreografische Organisator selbst 
die Druckfassungen an die (Ab-)Gesandten und Offiziere nach dem Ende des zweiten 
Aufzugs,168 der mit der militärisch-diplomatischen Idylle von Soldat und Schäfer aus-
klingt: »Ich und mein Schäfer hier/ wir wollen in der still | in Friede werden alt«.169 Der 
Fokus auf die diplomatische Performativität der Nürnberger Friedensfeste hilft uns im 
Fall der Pegnitz-Schäfer, die Geburt des Autors aus dem Friedenskongress zu verstehen 
und nicht als Wichtigtuerei oder bloße Eigenwerbung abzutun.170 Über den komplexen 
diplomatischen Zusammenhang und die Suche des Friedens hinaus avanciert das Genre 
des Friedensspiels dabei selbst zum Austragungsort eines repräsentativen Widerspruchs, 

163	 Vgl. Schmidt, Die Anfänge der Fruchtbringenden Gesellschaft, S. 5–37.
164	 Vgl. Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 357 ff.
165	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug, S. 11.
166	 Garber, Sprachspiel und Friedensfeier.
167	 Molière wird in »Le Bourgeois Gentilhomme« aus diesem Akt im abschließenden »Ballet des 

Nations« selbst eine dramatische Szene machen. Vgl. Molière, Le Bourgeois gentilhomme / Der 
Bürger als Edelmann. Comédie-ballet en cinq actes / Ballettkomödie in fünf Aufzügen, hrsg. und 
übers. von Hanspeter Plocher, Stuttgart 1993, S. 167.

168	 Vgl. Birken, Teutonie, S. 139: »Der Erfinder und Aufführer dieser Aufzüge ware der Schäfer Flor-
dian/ welcher auch nach dem andern Abtrit/ etliche hundert Abdrücke derselben an den Tafeln 
austheilete und herumgabe.«

169	 Birken, Teutschlands Kriegs-Beschluß und FriedensKuß, S. 49. 
170	 Vgl. etwa Silber, Birken, S. 57 oder Fritz Moser, Die Anfänge des Hof- und Gesellschaftstheaters 

in Deutschland, Berlin u. a. 1940, S. 90.



einhegung des krieges, performativität des friedens

164

für den Birken, ebenso wie die Westfälischen und Nürnberger Verhandlungen, eine tem-
poräre symbolische Lösung fand. Während die letzte ausländische Garnison 1654 abge-
zogen wurde, knüpfte der Reichstag von 1653 /54, der ab nun ein Gesandtenkongress war, 
politisch und symbolisch bei den Westfälischen und Nürnberger Verhandlungen an.171

Durch das Nebeneinander von Reichsverfassung und Völkerrecht ist den Westfälischen 
Verträgen, wie bemerkt, die Regelung eines Innen-Außen-Widerspruchs eingeschrieben, 
der vor allem auf der komplexen Ebene der »confoederates et adhaerentes«, d. h. der ka-
tholischen und protestantischen Reichsstände sichtbar wird. Birken vollzieht nun die sym-
bolische Aktualisierung dieser Regelung im Nürnberger Kontext, als dessen Schwierigkeit 
nicht zuletzt die neuerliche Integration des Krieges bzw. der Kriegsherren festgemacht 
wurde. Diese symbolische Lösung führte auch dazu, dass der Pegnitz-Schäfer Floridan, 
der für Piccolomini an einem Fragment gebliebenen Versepos arbeitete,172 nicht nur an 
den protestantischen Orten Nürnberg und Wolfenbüttel mit Festdichtungen beauftragt 
wurde und große Aufmerksamkeit erlangte, sondern nach dem von der kaiserlichen De-
legation in Auftrag gegebenen »Irenopaegnion«173 vermehrt auch im katholischen Süden 
und am Wiener Hof.174 

4. »mit GOtt und Glück die Feder fassen«:  
Exkurs zur Theatralität der (Unter-)Schrift bei Klaj und Harsdörffer

Johann Klaj setzte Birkens Lob der Gesandten über die unmittelbaren kaiserlichen und 
schwedischen Bevollmächtigten und nicht zuletzt die beiden Heerführer hinaus fort. In 
seiner lyrischen Festdokumentation Geburtstag deß Friedens, die auch eine bemerkens-
werte Beschreibung des Amalfischen Freudenmahls und des kaiserlichen Feuerwerks ent-
hält, findet sich ein Stich der versammelten diplomatischen Gemeinschaft auf der Nürn-
berger Burg sowie die detaillierte und je nach räumlicher Position in der Bildszene durch 

171	 Vgl. Wilson, Der Dreißigjährige Krieg, S. 872.
172	 Dazu und zur finanziellen Enttäuschung dieser literarischen Eigeninitiative vgl. Sigmund von 

Birken, Prosapia / Biographia, hrsg. von Dietrich Jöns und Hartmut Laufhütte, Tübingen 1988 
(= Werke und Korrespondenzen, 14), S. 46.

173	 So nennt Birken das Friedensspiel in ebd. 
174	 Vgl. Klaus Garber, Private literarische Gebrauchsformen im 17. Jahrhundert: Autobiographika und 

Korrespondenz Sigmund von Birkens, in: Hans-Henrik Krummacher (Hrsg.), Briefe deutscher 
Barockautoren. Probleme ihrer Erfassung und Erschließung. Arbeitsgespräch in der Herzog August 
Bibliothek Wolfenbüttel 10. und 11. März 1977. Vorträge und Berichte, Hamburg 1978, S. 107–138, 
hier S. 113 und Silber, Birken, S. 57. Befördert wurde diese Orientierung durch die Freundschaft und 
Korrespondenz mit dem Diplomaten Gottlieb Amadeus von Windisch-Graetz. Windisch-Graetz, 
den Birken am Exekutionstag kennengelernt hatte und der seine Aufnahme in die Fruchtbringende 
Gesellschaft als »der Erwachsene« empfahl, war später kaiserlicher Gesandter u. a. in Schweden 
und Frankreich. Als von Ferdinand III. ernannter Comes Palatinus (Hofpfalzgraf ) verfasste Birken 
schließlich 1668 den Spiegel der Ehren des Höchstlöblichsten Kayser- und Königlichen Erzhauses Oes-
terreich; er führte damit jene Ausführliche GeschichtSchrift fort, die Johann Jacob Fugger Ende des 
16. Jahrhunderts begonnen hatte.



»mit gott und glück die feder fassen«

165

Nummern zugeordnete Auflistung aller 44 an der Kollationierung175 und Unterzeichnung 
des schwedisch-kaiserlichen Hauptrezesses beteiligten Gesandten und Sekretäre (Abb. 14): 
vom kaiserlichen Plenipotentiarius Isaak Volmar (1, am Tisch), der Trauttmansdorffs 
Nachfolger in Münster war, und Benedict Oxenstierna (4, am Tisch mit dem Rücken zu 
den Betrachter/innen), Sohn von Axel und Bruder von Johan, der in Münster und Osna-
brück schwedischer Prinzipalgesandter war, über den »Chur⸗Brandenb. Abgesandte[n]« 
Mattheus Wesenbeck (9, unter dem Fenster), bereits Gesandter in Osnabrück, und den 
»Fürstl. Braunschweig. Wolfenbüt. Abgesandte[n]« Polycarpus Heiland (19, rechts unten 
neben der Tür) bis zum »Kaiserl. Legations-Secretarius« Erasmus Constantin Sattler 
(37, am Tisch links) und Salomon Burger (44, links unten am Kamin stehend), »deß H. 
Reichs⸗Stadt Nürnberg Secretarius«.176

175	 Zum Prozess des Kollationierens vgl. Maria-Elisabeth Brunert / Lena Oetzel, Verhandlungstech-
niken und -praktiken, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen 
Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 462 f.

176	 Johann Klaj, Geburtstag deß Friedens […], in: ders., Friedensdichtungen und kleinere poetische 
Schriften, hrsg. von Conrad Wiedemann, Tübingen 1968, S. 125 ff. 

Abb. 14: Casper Merian, Geschlossenen Friedens⸗Unterschreibung, 
hier nach: Theatrum Europaeum (1652)



einhegung des krieges, performativität des friedens

166

Dadurch tritt schließlich – mit Ausnahme der frei bleibenden Stühle für Piccolomini 
und Karl Gustav (42 und 43) – die gesamte diplomatische Gemeinschaft des Nürnberger 
Exekutionskongresses noch einmal in den Vordergrund. Die Liste der Gesandten deutet 
auch einerseits einen Wandel gegenüber Verständnis, Beruf und Verbürgerlichung der 
Diplomatie an, umso stärker noch wie im Fall der reichsständischen Abgesandten an den 
Schwellen der Souveränität. Andererseits spiegelt die Liste eine für die Westfälischen und 
Nürnberger Verhandlungen prägende Gleichzeitigkeit, ein Nebeneinander unterschied
licher hierarchischer, aber auch lokaler und historischer diplomatischer Rollen. Zuvor-
derst in der bei Kirchner und Höveln zu findenden Unterteilung in Souveräne repräsen-
tierende Bevollmächtigte und Gesandte sowie von Teilsouveränen geschickte Abgesandte, 
wobei wiederum zwischen kurfürstlichen, fürstlichen und reichsstädtischen Abgesandten 
zu unterscheiden ist. Die dadurch sichtbare »variety and flexibility of legations«177 konter-
kariert die chorisch-harmonische, internationale wie interkonfessionelle Bildanordnung.

Bemerkenswert ist dieser Stich inklusive der nummerierten Namens- und diplomati-
schen Funktionsliste, der mit Klajs lyrischer Festbeschreibung korrespondiert, auch auf-
grund der darin evozierten Theatralität der »Friedens Unterschreibung«. So erinnert die 
räumliche Inszenierung selbst an einen zentralperspektivisch vom »idealen Augpunkt«178 
auf den Hintergrund der historischen und sinnbildlich für die Nürnberger Geschichte 
stehenden Glasfenster ausgerichteten Bühnenraum, dessen Zentrum der Tisch bildet, auf 
dem mittig der zu unterzeichnende Regressvertrag aufliegt.179 Links und rechts wird der 
Tisch von perspektivisch verkürzten Vorhängen bzw. Tapeten gesäumt, die an barocke 
Seitenschals erinnern. Diese Korrespondenz ist nicht zuletzt deshalb möglich, weil baro-
ckes Drama und Theater selbst vom pictura-Charakter geprägt sind.180

Diese bildliche Inszenierung weist den Stich auch dem barocken Theatrum-Bereich 
zu.181 In diesem Zusammenhang sind auch die Bild-Text-Beziehungen zu verstehen: Der 
Stich der »Friedens Unterschreibung« wird dabei nicht nur von der Liste der dramatis 
personae eingerahmt, sondern wird so auch zum allegorischen Bezugsfeld von Klajs sich 
an den opitzianischen Regeln der Deutschen Poeterey reibenden Versen und Reimsche-
mata.182 Folgende räumliche Struktur ist zu berücksichtigen: Der Friede »kömmt herab« 
und ist »durch milden Himmelsschluß in Teutschland eingezogen«. Die einzelnen Par-

177	 Daniela Frigo, Introduction, in: dies. (Hrsg.), Politics and Diplomacy in Early Modern Italy. The 
Structure of Diplomatic Practice, 1450–1800, Cambridge 2000, S. 1–24, hier S. 8.

178	 Fischer-Lichte, Semiotik des Theaters, Bd. 2, S. 70. 
179	 Zur Bedeutung des Tisches in Ter Borchs Gemälde zur Unterzeichnung des Westfälischen 

Friedensvertrags zwischen spanischen und niederländischen Gesandten vgl. Sasha Rossman, On 
Neutral Grounds: Gerard Ter Borch’s The Swearing of the Oath of Ratification of the Treaty 
of Münster, 15 May 1648, in: Émilie Chedeville u.a. (Hrsg.), Le fond de l’œuvre: Arts visuels et 
sécularisation à l‘époque moderne, Paris 2020. Online verfügbar: http://books.openedition.org/
psorbonne/108365. (Zuletzt 9.4.2024)

180	 Vgl. Albrecht Schöne, Emblematik und Drama im Zeitalter des Barock, 3. Aufl., München 1993, 
S. 199 f.

181	 Vgl. Constanze Baum, Theatrale Inszenierungen auf den Titelbildern der Theatrum-Literatur, in: 
dies., Nikola Roßbach (Hrsg.), Theatralität von Wissen in der Frühen Neuzeit, Wolfenbüttel 2013 
(http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/id/ebooks_ed000156_article04/start.htm, zuletzt 16. 3. 2019).

182	 Vgl. Kaminski, Ex Bello Ars, S. 516 ff.

http://books.openedition.org/psorbonne/108365
http://books.openedition.org/psorbonne/108365
http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/id/ebooks_ed000156_article04/start.htm


»mit gott und glück die feder fassen«

167

teien vollziehen am Bühnentisch mit »vester Unterschrifft« den »Himmelsschluß«. Da-
von ausgehend weitet sich das »von dem Streit [errettete]« Nürnberg zugleich auf »gantz 
Teutschland«183 aus. Einerseits geht der »Himmelsschluß« der Unterzeichnung voraus 
und weist den Unterzeichnern eine lediglich darstellende Funktion zu, andererseits be-
nötigt der übergeordnete himmlische Friede die Aktualisierung im synchronen Akt der 
Unterschrift durch die Gesandten der verschiedenen Parteien. 

Auch die Mittagssonne wartet auf den Vollzug des Friedens:

[…] die Goldgestralte Sonne/
die bisanher gekutscht/ gerennet und gebrennt/
den rücklingsgängen Krebs mit schnellem Lauff errennt;

Gleich einem Wandersmann/ der klettert/ weil sich zeiget
der balderstiegne Berg/ bis daß er übersteiget
den stiegerhohen Pfad; hie stehet sie und rast/
und will nicht weiter fort/ bis sich die Kriegeslast
zur Ruhe hingelegt; Ihr Sonnen dieser Erden/

folgt ihr/ so werdet ihr der Sonnen Sonne werden
und oben nechst ihr stehn; hebt auf den alten Streit/
fahrt auf und unterschreibt die neue Friedenszeit.184

Während der Friede vom Himmel herabsteigt, steigen die Repräsentanten der »Sonnen 
dieser Erden« den Berg zur Burg hinauf.

Im Abschnitt »Friedens⸗Unterschreibung« rückt Klajs Friedensdichtung, die alternie-
rend sowohl dem Kaiser und seinen Gesandten als auch der schwedischen Königin und 
Benedict Oxenstierna gewidmet ist,185 den Akt des Unterzeichnens selbst ins Zentrum. 
Die lyrische Nennung und rhetorische Verschränkung aller beteiligten Parteien komplet-
tiert Bild und die nummerierte Gesandtenliste:

Der Adler und der Löw die wollen friedlich bleiben/
Meintz/ Cöllen/ Bäiern sich mit Sachsen unterschreiben/
Chur⸗Brandenburg sagt ja; der Hoch⸗Teutschmeister setzt 
auch seine Feder an/ sich mit dem Kriege letzt.

183	 Klaj, Geburtstag deß Friedens, S. 127.
184	 Ebd., S. 120 f.
185	 Vgl. zu den Varianten ebd., S. 101a: »Zuschrift an Der Röm. Käis. auch zu Hungarn und Böhmen 

Königl. Majest. unsers allergnädigsten Herrns/ wie nicht weniger deß Heiligen Römischen Reichs 
höchst⸗und löbl. Chur⸗Fürsten und Stände zu denen restitutionibus ex capite Amnistiæ & Gra-
vaminum vortrefflichen deputirten Herren Rähten/ Botschafften und Abgesandten […]«. Zur 
Variante S. 101b: »Dem Hochwolgebornen Herrn/ Benedict Oxenstirn/ Freyherrn zu Morby  / 
Herrn zu Lindholm und Rorßerßberg/ dero Königl. Majest. und Cron Schweden Kriegs⸗Raht/ 
und zu denen allhie noch wärenden Friedens⸗Executions-Tractaten verordnetem Plenipotentario 
[…]«.



einhegung des krieges, performativität des friedens

168

Auch Bamberg/ Basel auch/ Pfaltz⸗Neuburg machen Friede/
die Rautenfürsten sind mit Braunschweig Krieges müde/
auch Würtenberg das schreibt; Die Gravent abgesandt
von Nassau/ von der Lipp/ vom Schwartzenburger Land
die gehn den Frieden ein. Die Städte Teutsches Reiches
die sind von Herzen froh deß neuen Friedvergleiches/
in Münzberg/ Nürnberg selbst; Stadt Cöllen/ Franckfurts Stadt/
Stadt Colmar/ Rotenburg/ und die den Namen hat
vom Brunnen/ der da heilt; Stadt Schweinfurt/ was geschrieben/
und Weissenburg die Stadt die lesen mit Belieben
der obern Unterschrifft/ sie stimmen frölich ein
und geben zu dem Fried ihr letztes Jawort drein.186

Der habsburgische Adler und der schwedische Löwe eröffnen die Friedensbühne, auf 
der es nun auch entlang der konfessionellen Linie der Reichsstände – »Meintz/ Cöllen/ 
Bäiern sich mit Sachsen unterschreiben/ | Chur⸗Brandenburg sagt ja« – zur Überkreuzung 
kommt. Klajs Nennung der Fürsten, Fürstentümer, Bistümer und Städte im Text funk-
tioniert dabei auch mimetisch: In Verbindung mit dem Bild (Gesandte) und der Liste 
der Gesandten (Namen der Gesandten mit ihrer territorialen Zuordnung) werden die 
Hände der Diplomaten sichtbar, die in den Alexandrinern für Bayern oder Brandenburg 
unterschreiben. Während der Stich die diplomatische Gemeinschaft in der Unterzeich-
nungsszene zeigt, dominiert in der textuellen Emblematik die Beziehung von Unterschrift 
und Repräsentation.

Schrift und Unterschrift begegnen uns im Abschnitt »Luftfreudiges Friedensfest« aus 
der Festdokumentation Geburtstag deß Friedens als vielfältiges Motiv: Bereits der allererste 
Vers »Ein anrer mag im Blut die rote Feder netzen«187 schickt den dominanten Akt der 
Unterschrift, d. h. den Bildbereich der Hand, der Feder, des Tintenfasses und des Ma-
terials voraus, der sogleich in der zeitlichen Festsetzung der Unterzeichnungszeremonie 
auf der Nürnberger Burg zur Mittagsstunde wiederkehrt: »Die Sonne hatte schon den 
Mittelpunct genommen/| die Sonnen dieser Welt zum Unterschreiben kommen«.188 Auf 
der Burg wird die Gemeinschaft an Bevollmächtigten und Gesandten schließlich von 
einem Chor überrascht:

Als nun die schöne Schar sich kaum zur Ruh gelassen/
und jetzt mit GOtt und Glück die Feder wollen fassen/
den Frieden zu vollziehn/ kommt unversehens für 
der dreygedritte Chor/ tritt für deß Zimmers Thür189

186	 Klaj, Geburtstag deß Friedens, S. 124 f.
187	 Ebd., S. 119.
188	 Ebd., S. 121.
189	 Ebd., S. 122 f.



»mit gott und glück die feder fassen«

169

Der Chor gibt eine »Parodia Opitiana« zum Besten, also einen opitzianischen Nebengesang 
(Par-Odia), eine Nachbildung der berühmten Beispiel-Ode aus dem Buch von der Deut-
schen Poeterey (und keinen parodierenden Gegengesang im modernen Wortgebrauch).190 
In der letzten Strophe heißt es bei Klaj:

Himmelsöhne/ Götterbrüder/
tuncket in das Dintenglas/
unterschreibt den Friedenbaß/
daß da klingen gute Lieder.
So/ so werdet ihr ererben/
was da nimmer gehet ein/
werdet stets im Leben seyn/
müsset ihr gleich zeitlich sterben.191

Darauf folgt schließlich die zitierte Synchronisierung durch die »Friedens Unterschrei-
bung«, die noch einmal im Lob der reichsständischen Fürsten aufgegriffen wird. Den 
Reichsständen wird aufgrund ihrer pazifikatorischen Bemühungen ein langer »Lebens-
faden« gesponnen, dafür verantwortlich: »[de]s Verhängnis Schreiberinnen«.192 Selbst 
die Parzen werden als Schreiberinnen in den theatralen Bildbereich der diplomatischen 
Schriftkultur überführt. Es sind Stellen wie diese, die im emblematischen Nebeneinander 
des Bildes, der Zuordnung der Diplomaten und der allegorischen Beschreibung der Un-
terzeichnungszeremonie auf die in der Unterschrift der Gesandten aktualisierten sozial-in-
stitutionellen und medialen Zusammenhänge, auf diplomatische Schriftkultur verweisen: 
Verträge, Korrespondenzen, Protokolle, Abschriften, Chiffren etc. dienen den Gesandten 
nicht nur als Medium der Sicherung, Legitimation und Organisation, sondern mitunter 
auch als Medium der Verzögerung, Irritation und des Verdachts. Die auf dem Stich anwe-
senden Sekretäre erinnern daran, dass zuerst das Unterzeichnungszeremoniell geklärt und 
die Vertragsexemplare kollationiert werden mussten. Der schwedische Sekretär brachte 
danach das Exemplar Piccolominis zur Unterzeichnung in das Quartier des kaiserlichen 
Generalleutnants und vice versa. Die bei Klaj geschilderte und auf dem Stich abgebildete 
Synchronizität der Unterzeichnung erfolgte schließlich, sobald die Dokumente wieder 
zurück auf die Burg gelangt waren.193 

190	 Vgl. Opitz, Deutsche Poeterey, S. 370: »Ich empfinde fast ein grawen | Das ich/ Plato/ für vnd für 
| Bin gesessen vber dir; | Es ist zeit hienauß zue schawen/| Vnd sich bey den frischen quellen | In 
dem grünen zue ergehn/ | Wo die schönen Blumen stehn/ | Vnd die Fischer netze stellen.« Bereits 
die ersten Verse zeigen, wie genau Klaj in thematischer Variation der opitzianischen Form folgt: 
»Wir empfinden nun ein Grauen/ | daß/ O Teutschland/ für und für | Krieg gewütet inner dir/ 
| jetzt ist Zeit nach Fried zu schauen/ | und sich bey den frischen Quellen | mit dem Kunst⸗Gott 
zu ergehen/ | Wo dreymal drey Schwestern stehn | in gelehrten Bücherstellen.« (Ebd., S. 123) Vgl. 
auch Kaminski, Ex Bello Ars, S. 520 ff.

191	 Klaj, Geburtstag deß Friedens, S. 124.
192	 Ebd.
193	 Vgl. Meiern, Acta pacis executionis publica oder Nürnbergische Friedens-Executions-Handlun-

gen und Geschichte, Bd. 2, Hannover und Tübingen 1736 /37, S. 344–355. Meiern schildert auch 



einhegung des krieges, performativität des friedens

170

Der achte und letzte Band von Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächspielen (1649) en-
det anlässlich der Westfälischen Friedensschlüsse und des Nürnberger Exekutionstages, 
durchaus als Experimentalform für die Schautrachten und lyrisch-theatralen Einsätze der 
Pegnitz-Schäfer, mit der Entwicklung und Kommentierung des allegorischen Schauspiels 
»Der Fried« in der in den vorangegangenen Bänden etablierten Gesprächsrunde.194 Die 
Figur des gelehrten Hofmannes Vespasian spricht dazu die einleitenden Worte:

Nachdem wir nun durch GOttes allmächtige Hülffleistung alle Arten der Gespräch-
spiele aus allen denen Scribenten/ welche hiervon geschrieben/ zusammengebracht 
haben; und nunmehr/ durch gnädige Schickung des Höchsten/ der Frieden in unsrem 
lieben Vatterland erfolgt/ wollen wir/ nach Obliegen gethanen Versprechens/ einen 
Aufzug/ zu unterthänigster Ehrbezeugung der Friedfertigen hohen Häubter von dem 
Frieden anfügen/ und hiermit dieses Werklein im Namen Gottes beschliessen.195

Das eingebettete Spiel kommt im Gegensatz zu den meisten vorangegangenen Gespräch-
spielen ohne literarische Referenzen aus und erscheint im Gesprächsdiskurs noch deutlicher 
als unabgeschlossen, was mit der geradezu die Friedensverträge aufrufenden Abschlussgeste 
konfligiert. Zwar gibt Vespasian die Auftritte und Rangfolge der Personifikationen vor196 
ihre Rede, Handlung, Konfiguration und Choreografie bleiben jedoch offen, bloße Skizze 
und potenzielle Varianz. 

Nach der Allegorie der Flüsse Donau und Rhein entspinnt sich zwischen den Gesprächs-
teilnehmern ein Dialog über den Status der Rede und der Schrift, der nicht nur das Frie-
densspiel und den achten Band, sondern die gesamte Reihe der Frauenzimmer Gespräch-
spiele »im Namen Gottes« abschließt. Auf die Überlegung, welche Alternativen es zu den 
Flussallegorien gäbe (z. B. Jahreszeiten, Tugenden etc.), folgt Reymunds Feststellung: »Dem 
Erfundenen ist leichtlich ein mehrers beyzusetzen.«197 In Ermangelung »würklicher Vorstel-
lung« sei es nur »lustig anzuhören oder zu lesen«. Auf die Frage, ob »wol schreiben/ oder wol 
reden mehr belustige/ und Ehre verdiene«, gibt Vespasian eine Abhandlung über Rede und 
Schrift, wobei erstere aus der Perspektive des Hofmanns den Vorteil erhält: Die »breite und 
leichtbewegliche Zunge« könne »verborgene Gedanken […] dolmetschen/ welche des Ver-

einen für unseren Zusammenhang, insbesondere die Bedeutung der Reichsstände, aufschlussrei-
chen Präzedenzfall : »Die Kayserlichen Gesandten liessen dem Chur⸗Mayntzischen wissen, daß 
jetzo die Secretarien, und zwar der Schwedische zu dem Duc d’Amalfi, und der Kayserliche zu 
dem Schwedischen Generalissimo sich begeben sollten, ob nicht aus jedem Reichs⸗Collegio [ka-
tholisch und evangelisch, C. P.] ein Gesandter mit denselben fort wolle, weil gleichwol die Stände 
auch zu subscribiren hätten. Dieses kam den Gesandten billich befremdlich vor, daß Sie sich 
den Secretarius adjungiren sollten: und wurde so dafür gehalten, es könne jedes Orts ein Chur⸗
Mayntzischer Secretarius mit gehen.« Vgl. auch Oschmann, Nürnberger Exekutionstag, S. 409.

194	 Zu »Der Fried« im generischen Rahmen der Gesprächspiele vgl. Bramenkamp, Krieg und Frieden, 
S. 204–233.

195	 Georg Philipp Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele, Bd. 8, hrsg. von Irmgard Böttcher, 
Tübingen 1969, S. 484.

196	 Die Ruchlosigkeit, Ungerechtigkeit, Armut, »der Fried auf einem Siegswagen«, »der Reichthum 
oder allgemeine Wolstand«, die Gerechtigkeit und zum Abschluss die Gottesfurcht (ebd., S. 485).

197	 Ebd., S. 507.



»mit gott und glück die feder fassen«

171

stands Wort billich genennet werden«. »Die Rede nun wird durch den lebendigen Odem 
beseelet/ da hingegen der Buchstab tod und kraftlos ist.«198 Zu einem ausgleichenderen 
Urteil gelangt Julia: »Der Verstand« sei »ein Gelehrter«, »welcher zweyen Schreibern (dem 
Mund und der Hand) zugleich in die Feder saget«, letzter sei zwar langsamer, allerdings 
auch bedachtsamer und klüger.199 Beide Ebenen sind für den diplomatischen Verkehr von 
Bedeutung und erlauben die Ausdehnung der Mediendifferenz von Mund und Hand, von 
Performativität und Textualität auf das Nebeneinander von diplomatischer Mimesis (›le-
bendiger‹ dramatischer Auftritt des Ambassadeurs) und einer klugen, d.h. auch im Ablauf 
geplanten und mit verschiedenen Seiten verhandelnden Kommunikation. Der studiosus 
Reymund gibt hingegen der Schrift den Vorrang, da »die schwartz⸗auf weißgeschriebene[n] 
Buchstaben […] auch nach unserm Tod [leben]«, die »Rede hingegen fähret mit der Luft 
dahin/ und verstirbt in der Geburt«.200 Demgemäß ruft auch Cassandra, die in der Kom-
mentierung des Sophisten im fünften Band mit der Frage der theatralischen Inszenierungs-
möglichkeiten des Dramas beauftragt war, nun die konfessionelle Medialisierung durch den 
Buchdruck, das Theater der Buchstaben auf: »Die Rede hören etliche wenige/ die Schrift 
aber vernehmen viel tausend.«201 

Darin zeigt sich die gattungspoetisch-rhetorische bzw. wirkungsästhetische Ambivalenz 
der Gesprächspiele selbst, die zwar als Gespräche zu lesen sind, dadurch allerdings die 
sprechend-dialogische Nachahmung befördern sollen. Darüber hinaus reflektieren die 
Erläuterungen der gelehrt-galanten Gesprächsrunde auch die medialen Bedingungen der 
diplomatischen Praxis, die in den vorangegangenen Kapiteln betrachtet wurde: Der achte 
und letzte Band der Gesprächspiele erscheint rechtzeitig zum Nürnberger Friedenskongress 
1649. In der performativen Partizipation an der postwestfälischen Diplomatie sowie in 
der literarischen Darstellung und Theoretisierung der Diplomatie markiert die Literatur 
der Pegnitz-Schäfer dabei auch einen frühen Höhepunkt in der Erprobung von Redefor-
men und -gattungen, die gerade in ihrer situativen Gewitzheit, Gelassenheit und Höflich-
keit von der Kultur der westfälischen Diplomatie inspiriert sind. Davon ausgehend lassen 
Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächspiele – in ihrer Korrespondenz von Gesprächsinhalt 
und -form  – Verbindungen mit den galanten Romanen um 1700 (bei Menantes u. a.) 
sowie Christian Weises oder Julius Bernhard von Rohrs frühaufklärerischen Versuchen 
vermuten, diplomatische Praxis und Zeremoniell zu individualisieren bzw. zu privatisie-
ren.202 

198	 Ebd., S. 508.
199	 Ebd.
200	 Ebd., S. 508 f. »Die Indianer haben sich höchtlich verwundert/ daß ein stummer Brief/ den sie zu 

ihren Ohren gehalten/ und nichtsreden wollen/ einem andern alles kund gemachet/ was darinnen 
verfasset.«

201	 Ebd., S. 509. Degenwert resümiert den Diskurs schließlich: »Beedes wird wol und übel gebraucht 
[…]. Wol reden kann der Mund wol schreiben die Hand. Manchem ist dieses/ manchem jenes 
nohtwendiger. Zu den Gesprächspielen ist die Rede am nohtwendigsten/ zu den Gedichten die 
Schrift/ beedes aber ist vielmals beysammen/ und wachsen diese Früchte auf einem Stammen.«

202	 Vgl. Julius Bernhard von Rohr, Ceremoniel⸗Wissenschaft der Privat⸗Personen, Berlin 1728.



einhegung des krieges, performativität des friedens

172

5. Amnestia im theatrum praecedentiae:  
Birkens Margenis

1679 erschien beim Nürnberger Kunsthändler und Verleger Georg Scheurer Sigmund von 
Birkens Drama Margenis oder Das vergnügte bekriegte und widerbefriedigte Teutschland, das 
in mehrfacher Hinsicht an die Nürnberger Friedensfeiern 1649 /50 anknüpft. Die im Titel 
an Barclays Argenis-Roman erinnernde »Tragico-Comoedia«203 entstand im Umfeld des 
Exekutionstags und wurde 1651 in Nürnberg aufgeführt – und zwar »durch einen jungen 
Baron (izt Grafen) und XXI jungen Patritien/ welche nun alle/ theils auf Rahts-Stülen/ 
theils in Rahts-Stellen und andern vornehmen Amtern hoch⸗ und ansehnlich sitzen«.204 
Bernhard Silber hat darauf hingewiesen, dass die Initialen der jungen Schauspieler bis auf 
wenige Ausnahmen mit denjenigen Patriziersöhnen übereinstimmen, die bereits ein Jahr 
zuvor bei Birkens Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug mitwirkten.205 Einerseits betont 
Birken durch den Verweis auf die lange Dauer zwischen Aufführung und Druck die 
Wirksamkeit und Kontinuität seiner pädagogischen Tätigkeit für die städtische Elite und 
die »vornehmen Ämter« derjenigen vormals jungen Darsteller, die vor den Gesandten und 
Offizieren spielten. Andererseits ist der Druck der Margenis 1679 »begehrt worden«, »da 
uns/ von GOttes Gnaden/ der güldne Friede/ wie damals/ nach etlichen neuen KriegsJah-
ren/ wieder anlachet«.206 Die Rede vom Frieden »wie damals« bezieht sich auf den Nürn-
berger Hauptrezess, der nun angesichts des Friedens von Nimwegen zwischen Frankreich 
und dem Reich 1679 – bereits 1678 war der Friedensvertrag zwischen Frankreich und den 
niederländischen Generalstaaten unterzeichnet worden – aktualisiert wurde. Dabei war der 
Nürnberger Rat nach den Belastungen des Krieges besonders erleichtert.207

Im »Vorbericht« kommt Birken sogleich auf die dramatische Fortführung der Frie-
densallegorie und deren veränderte Figurationen gegenüber dem »FriedensBallet« des 
Amalfischen Festbanketts zu sprechen:

Etwas wenigs zu sagen/ so kan ja der Friedens-Stand durch nichts bässer/ als durch das 
ruhige Schäfer⸗ und Feld-Leben/ gebildet werden: und ist/ die Liebe oder Eintracht 
des Friedens PflegMutter. Daher ist auch/ diese Materie/ durch ein LiebesGedicht 
vorgestellt worden.
Der Friede ist/ in diesem Schauspiel/ ein Sohn des Kriegs/ der ihn mit dem gütlichen 
Vertrag gezeuget. Dann darum greiffet man zu den Waffen/ daß man den Frieden 
erhalte. […]

203	 Birken, Teutsche Reim-bind- und Dichtkunst, S. 323 f. Vgl. auch Silber, Dramatische Werke 
Sigmund von Birkens, S. 128.

204	 Sigmund von Birken, Margenis oder Das vergnügte bekriegte und widerbefriedigte Teutschland. 
Nürnberg 1679, I.

205	 Vgl. Silber, Dramatische Werke Sigmund von Birkens, S. 131 f.
206	 Birken, Margenis, I.
207	 Vgl. auch die zu diesem Anlass verfassten und aufgeführten Friedensspiele wie Simon Bornmeis-

ters Der verbannte Polemophilus, und die in Irenophilum sich erliebende Prinzessin Concordia. Vgl. 
Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 325 ff.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

173

Wiewol die heutige meist Frevel⸗Kriege sind/ und es endlich heisset: Ich bin des Krie-
ges müde/ drum mach ich Friede.208

Der Friede ist in dieser für heutige Leser nachgerade verstörenden Figuration der Frie-
densallegorie sogar Sohn des Krieges, gezeugt mit dem »gütlichen«, d. h. dem gegenseiti-
gen Vertrag. Eine Begründung für die kriegerische Deszendenz des Friedens ist zunächst 
in der antiken und insbesondere christlichen Topik des bellum iustum zu finden.209 

Der im mittelalterlichen Decretum Gratiani (um 1140 in Bologna) erstmals systema-
tisch formulierte Begriff wird über den hl. Augustinus und die patristische Tradition her-
geleitet: »Militare non est peccatum«.210 Thomas von Aquin greift den Begriff in seiner 
Summa theologiae um 1270 auf, wobei er drei Voraussetzungen definiert: 1) die Ermäch
tigung des Fürsten, auf dessen Befehl der Krieg zu führen ist (auctoritas principis), 2) die 
begründbare Schuld desjenigen, gegen den Krieg geführt wird (iusta causa), und 3) die 
rechte Absicht der Kriegsführenden, »das Gute zu mehren oder das Böse zu vermeiden« 
(intentio recta).211 Als iusta causa werden die Wiederherstellung der Ordnung und die 
Bestrafung angesehen.

Bei Hugo Grotius ist zu beobachten, wie diese Konfiguration von Krieg und Frieden 
an einer wesentlichen völkerrechtlichen Entwicklung teilhat. In seiner Abhandlung De 
jure belli ac pacis (1625) kommt er zu dem Schluss: »Der Satz, daß alles Recht im Kriege 
aufhöre, ist so weit von der Wahrheit entfernt, daß ein Krieg sogar nur der Rechtsver-
folgung wegen angefangen und ein begonnener nur nach dem Maße des Rechts und 
der Treue geführt werden darf.«212 Grotius befasst sich, so die ersten Zeilen seiner drei 
Bücher, mit »Streitigkeiten zwischen Personen, welche durch kein gemeinsames bürger
liches Recht verbunden sind«,213 d. h. mit Konflikten zwischen verschiedenen Nationen, 
Königen oder Privatpersonen. Da es keinen Streitfall gebe, aus dem nicht ein Krieg her-
vorgehen könne, steht bei der Erörterung der möglichen Streitfälle das Kriegsrecht im 
Vordergrund. Daraus resultiert bei Grotius, der  – anders als Richard Zouch, der das 
internationale Recht aus dem Frieden ableitet – das Kriegsrecht zum Paradigma des in-
ternationalen Rechts erhebt, auch die mit dem Krieg beginnende Gliederung des Buchs: 
»Der Krieg selbst wird uns dann zum Frieden als seinem Ziele führen«.214 

Wie bislang zu sehen war, bedeutet der Krieg in den Friedensspielen keineswegs eine 
Negation des Friedens. In der Margenis entfaltet sich die völkerrechtliche Dimension 

208	 Birken, Margenis, II.
209	 Vgl. Benjamin Straumann, Hugo Grotius und die Antike. Römisches Recht und römische Ethik 

im frühneuzeitlichen Naturrecht, Baden-Baden 2007 (= Studien zur Geschichte des Völkerrechts, 
14), S. 41 ff. und Andrea Keller, Cicero und der gerechte Krieg. Eine ethisch-staatsphilosophische 
Untersuchung, München 2012 (= Theologie und Frieden, 43).

210	 Zit. nach Karl-Heinz Ziegler, Zum »gerechten Krieg« im späten Mittelalter und in der Frühen 
Neuzeit – vom Decretum Gratiani bis zu Hugo Grotius, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung 122 (2005), Heft 1, S. 177–194, hier S. 179.

211	 Zit. und übers. nach ebd., S. 182 f.
212	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 36 (Vorrede, § 25).
213	 Ebd., S. 47 (Buch I/ Kap. I).
214	 Ebd.



einhegung des krieges, performativität des friedens

174

dieses Zusammenhangs. So zitiert Birken im Verständnis Grotius’ auch Tacitus: »Paritur 
Pax bello, sagt Epaminondas beim Aemil. Probo: Et bellorum egregii fines, quoties ignos-
cendo transigitur.«215 Noch einmal sei an dieser Stelle auf Mars’ an Jupiter adressierten 
Rechenschaftsbericht in Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug erinnert. Denn die Frage 
nach der Herkunft des Begriffs »Jus« beantwortet Grotius im Verbund mit den Stoikern 
gleich zu Beginn seiner großen völkerrechtlichen Abhandlung mit »Jovis«, also Jupiter.216 
In diesem Verständnis wäre der allegorische Auftritt des von Jupiter in die Welt gesandten 
Mars vor den Bevollmächtigten, Abgesandten und Offizieren bei Birken auch als eine 
naturrechtliche Legitimation des Krieges zu verstehen.217 

Dass zwei gleichermaßen ›gerechte‹ Kriegsparteien in einem Krieg möglich sind, stellt 
ein berühmtes Tableau bei Grotius dar, in dem der Krieg als Forum des Austauschs zweier 
Auffassungen bzw. Rechtspositionen vor Gericht verstanden wird: bellum iustum ex ut-
raque parte bzw. bellum utrimque iustum.218 Dieser Kompromiss rührt aus der häufig aus 
dem Konflikt heraus unmöglichen Bewertung nach der intentio recta einer kriegsfüh-
renden Partei, die wiederum nur von Dritten oder übergeordneten Instanzen zu leisten 
ist.219 Der neben Grotius bedeutendste Völkerrechtstheoretiker der ersten Hälfte des 
17. Jahrhunderts, der Jesuit Francisco Suárez, lehnte diese Konfiguration jedoch mit dem 
Verweis auf deren Generalisierung im antiken römischen Recht ab. Gültigkeit könne der 
beiderseits gerechte Krieg nur im Fall eines Irrtums besitzen.220 

Zunächst schreibt Grotius im Kapitel über zweifelhafte Kriegsgründe: »Wenn man das 
Wort ›gerecht‹ in seinem besonderen und auf die Sache selbst bezogenen Sinn versteht, 
kann ein Krieg von beiden Seiten ebensowenig gerecht sein wie ein Rechtsstreit. Denn es 
liegt in der Natur der Sache, daß vom moralischen Standpunkt es nicht freigestellt sein 
kann, das eine oder sein Gegenteil zu tun«.221 Gleichzeitig führt er aber in Rekurs auf 
Alberico Gentili und den spanischen Juristen Balthazar Ayala222 aus: »Aber wohl kann 
es kommen, daß keiner der Kriegführenden unrecht handelt; denn unrecht handelt nie-
mand, der nicht auch weiß, daß er eine ungerechte Sache betreibt, und viele wissen das 
nicht. Deshalb kann von beiden Seiten mit Recht, d. h. in gutem Glauben gekämpft 
werden«.223 Ähnlich wie Gentili verweist Grotius dabei auf die Relation von bellum 
und duellum, woraus wiederum das Bild eines Rechtsstreits zweier Parteien in den Blick 

215	 Birken, Margenis, II.
216	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 33 (Vorrede, § 12).
217	 Vgl. Birken, Kriegs Ab⸗ und Friedens Einzug, S. 30 f.
218	 Vgl. Grotius, De jure belli ac pacis, S. 394 f. (Buch II/Kap. XXIII, § 13). Auch der spanische Jurist 

Francisco de Vitoria: »Posita ignorantia probabili facti aut iuris, potest esse ex ea parte, qua vera 
iustitia est, bellum iustum per se, ex altera autem parte bellum iustum, i. e. excusatum a peccato 
bona fide, quia ignorantia invincibilis excusat a toto.« (Francisco de Vitoria, De iure belli, § 32).

219	 Vgl. Ziegler, Gerechter Krieg, S. 184.
220	 Vgl. Francisco Suárez, De triplici virtute theologica, Fide, Spe et Charitate, tract. III: De Cha-

ritate, disp. 13: de bello, in: ders., Ausgewählte Texte zum Völkerrecht, hrsg. von J. de Vries, 
Tübingen 1965, S. 164 f.

221	 Grotius, de iure belli ac pacis libri tres, S. 394 f. (Buch II/Kap. XXIII, § 13)
222	 Zur völkerrechtlichen Bedeutung von Ayala vgl. Fritz Dickmann, Friedensrecht und Friedenssi-

cherung, Göttingen 1971, S. 127 ff.
223	 Grotius, de iure belli ac pacis, S. 395 (Buch II/Kap. XXIII, § 13).



amnestia im theatrum pr aecedentiae

175

rückt. Grotius ermöglichte die naturrechtliche Begründung des Völkerrechts,224 wie sie 
der Westfälische Friede praktisch vollziehen wird: Unabhängigkeit und Souveränität von 
Staaten und Monarchien stehen keineswegs im Widerspruch zu übergeordneten Rechts-
zusammenhängen. Ohne die Möglichkeit, dass – auch unter Beibehaltung der Frage nach 
Grund und Intention – auf beiden Seiten ›gerecht‹ zu streiten ist, wäre der Westfälische 
Friede nicht möglich gewesen.

Auf der Folie der beobachteten allegorisch-dramatischen Friedensdarstellungen ver-
weist die finale Familienordnung Krieg als Vater, Friede als Sohn und Amnestie als Mut-
ter bei Birken auf die Prozesshaftigkeit und die komplexe kriegs- und völkerrechtliche 
Voraussetzung des Friedens: Dem familialen Tableau und dessen allegorisch-symbolischer 
Lösung gehen wechselnde Konfigurationen voraus, die gleichsam parallel zum Anlass des 
Friedensvertrages den Weg zum rechtmäßigen Frieden verhandeln. Bereits der Prolog 
der Margenis entfaltet sich als Spiel der dramatischen Möglichkeits- und Verkörperungs-
bedingungen: Vor dem Vorhang steht zuerst Terminus, der mit dem Verweis auf Hars-
dörffers Frauenzimmer Gesprächspiele eingeführt wird. Wie in der Zouch-Nachdichtung 
Die Redkunst übernimmt der »in eine Seule gekleidet[e]« Terminus, der sich als »Gränz-
Stein/ zwischen den Schauspielern und Spielschauern«225 vorstellt, den Prolog, in dem er 
das Publikum bittet, wie ein Stein zu schweigen. Der ihm ins Wort fallende Mercurius 
schiebt im darauffolgenden Auftritt die sprechende steinerne Säule hinter die Bühne und 
bezichtigt den »Gränzen-Richter« selbst, eine Grenze überschritten, nämlich den Gehalt 
des Stückes verraten zu haben. Und tatsächlich führt Terminus zu Beginn aus:

Zwar ich rede auch jetzund/ da ich doch schweigen solte. Sie haben mir ihr Vorhaben/ 
als einem Stein/ vertrauet: ich will es euch aber aussagen/ wann ihr es nit nachsagen 
wollet. Sie werden euch einen blauen Dunst vor die Augen machen/ und unter ein 
neues Gedicht eine warhaftige Geschicht verstecken. Betrachtet nur die Namen/ die sie 
führen: so werdet ihr bekennen müßen/ daß die verschwiegene Steine nit lügen/ wann 
sie anfahen [sic] zu reden.226

Deshalb erwägt Mercurius, »dieses Schauspiel vor dismal auf[zu]heben«, »weil wir nicht 
gesinnt/ euch etwas vor augen zu stellen/ das ihr vorhin schon wisset/ nachdem ihr es von 
diesem Stein vernommen.«227 Nach seinem Abgang betritt Cupido mit einer Lobrede 
auf sich selbst und das herrschaftliche Wirken der Liebe die Bühne. Wenn Terminus 
also die allegorische Personifikation der Figuren hervorhebt, dann ruft Cupidos Exzess 

224	 Vgl. Hedley Bull, The Importance of Grotius in the Study of International Relations, in: ders. 
u. a. (Hrsg.), Hugo Grotius and International Relations, Oxford 1992, S. 77 f. 

225	 Birken, Margenis, S. 1 f.: »Diese Erfindung ist zum theil aus deß Spielenden CCXVI Gespräch⸗ 
Spiel abgesehen.« Dort heißt es zu Terminus u. a.: »Ich stehe hier als ein Grenzstein zwischen den 
Redneren/ und Zuhöreren/ und bitte/ ihr wollet eine Stund thun/ was ich viel Stunde gethan 
hab: Nemlich schweigen. Lasset euch hierzu durch einen Stein bewegen/ oder ja die Ursachen/ 
welche ich/ als ein Stein/ zu sagen beginne.« Georg Philipp Harsdörffer, Die Redkunst, in: ders., 
Frauenzimmer Gesprächspiele, V. Teil, hrsg. von Irmgard Böttcher, Tübingen 1969, S. 459.

226	 Birken, Margenis, S. 2.
227	 Ebd., S. 4.



einhegung des krieges, performativität des friedens

176

das für das Drama zentrale Motiv der Liebeswirren auf. Nach Cupidos Intermezzo kehrt 
Mercurius jedoch auf die Bühne zurück  – mit dem Schauspiel: weder als »ein Dieb« 
noch »als ein Bot/ sondern als ein Gott der Beredsamkeit/ und daher ein Vorsteher dieses 
Schauspiels«.228 Es folgt die Adressierung des Publikums inklusive captatio benevolentiae 
durch den Gott der Rhetorik, der um »ein gnädiges Aug und günstiges Ohr«229 für die 
Aufführung bittet. 

Gerade an Merkur zeigt sich auch der deutliche Bezug zu Harsdörffers Zouch-Überset-
zung; wie im Sophisten liegt es an Merkur, die »Haubt-Personen des Schauspiels«, die sich 
»ohne Verwendung der Leiber und Gesichter […] als in einem Perspectiv oder Sehkunst-
Stuck/ […] sehen lassen«, zu erläutern: »Mercurius tritt darzwischen hinein/ und wann er 
von einer Person redet/ so weiset er mit dem Stab auf dieselbe.«230 (Abb. 15) Nach seiner 
Rede »bleibt er mitten zwischen den andern auch unverwendet stehen/ gleich als wäre 
er zu einem Bild worden«.231 Demgemäß stellt Merkur nach Harsdörffers und Birkens 
schaubildlich-allegorischer Methode der »Verthönung« die auftretenden Figuren vor,232 
die zur besseren Übersicht an dieser Stelle angeführt werden:

Margenis / Prinzessin in Gomerien.		 [Germania]
Irenian / Schäfer und Prinz / Polem. Sohn	 [Friede]
Polemian / Prinz von Filomachien.		  [Krieg]
Amnestie / Polem. Gemahlin.		  [ggs. Vergessen im Friedensvertrag]
Erifile / Pol. Mutter / Zaubererin.		  [Zwietracht]
Leukofron / der Marg. Hofmeister.		 [alte deutsche Treue]
Erone / Schäferin / Iren. PflegMutter.	 [Eintracht]
Irenares / ein Schäfer.			   [falscher Friede]
Ibrahim / 				    Anatolien.
Alfonso / 	 Abgesandten aus		  Iberien.
François,				    Galatien.
Erich /					    Scandien.233

Mit den Figuren des Prologs überkreuzen sich in Birkens Drama mythologische und 
allegorische Figuren sowie sprechende Namen und nationale Stereotype: Die gomerische 

228	 Ebd., S. 14.
229	 Ebd.
230	 Ebd., S. 15.
231	 Ebd., S. 17.
232	 Vgl. zum intermedialen Aspekt dieser theatralen Form der Illustration Irmgard Scheitler, Die 

Verthönung – Illustration auf dem Theater, in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedialität in der Frü-
hen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte, Berlin / Boston 2017 (Frühe Neuzeit, 209), S. 21–38, 
zur Margenis S. 24 f.

233	 Birken, Margenis, V. Vgl. zu den Allegorien des Schäferspiels auch Christiane Caemmerer, Deut-
sche Schäferspiele im 17. Jahrhundert. Eine Textsorte und ihre Funktionen, in: Nina Birkner / York-
Gothart Mix (Hrsg.), Idyllik im Kontext von Antike und Moderne. Traditionen und Transforma-
tionen, Berlin / Boston 2015 (= Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte, 148), S. 78–104, 
hier S. 95 ff.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

177

Prinzessin Margenis verliebt sich in den Schäfer Irenian. Doch ihr »vorige[r] Freyer« 
Polemian, eifersüchtiger Prinz aus Filomachien, sinnt auf Rache. Sein erster Anschlags-
plan wird noch von Irenians Pflegemutter, der Schäferin Erone, vereitelt. So versucht 
Polemian mithilfe seiner Mutter, der Zauberin Erifile, einen Keil zwischen die Liebenden 
zu treiben. Erifile gibt dem Schäfer Irenares das Aussehen Irenians, der von ihr »in einen 
Thurn […] gezaubert« wird.234 Nun überfällt Polemian »mit vier ausländischen Rittern« 
(stellvertretend für Frankreich, Spanien, Schweden und das Osmanische Reich) Gome-
rien. Margenis flieht und gelangt nach einer verzweifelten Irrfahrt zum verzauberten 
Turm, aus dem sie Irenian befreit: 

Erone findet inzwischen in einer Wildnus/ die Amnestie/ Polemians Gemahlin/ wel-
che er einsmals zu tödten befohlen hatte/ und bringet sie wieder zu ihme. Man erfäh-
ret/ daß Irenian dieser beiden Sohn sey. Irenares und Erifile werden gefangen gesetzt/ 

234	 Ebd., S. 16.

Abb. 15: Titelkupfer der »Margenis« (1679), Merkur mit Margenis in der Mitte



einhegung des krieges, performativität des friedens

178

und ermorden sich selber im Kerker. Polemian macht mit der Margenis Frieden und 
Freundschaft/ und vermählet sie an seinen Sohn Irenian.235 

Die dramatische Exposition mit dem eifersüchtigen Prinzen erinnert an Harsdörffers 
Schauspiel Die Redkunst, auch im allegorischen Verständnis des gerechten Krieges, das 
Terminus zu früh verrät: Polemian als Personifikation des Krieges und Amnestie als 
Personifikation des »gütlichen Vertrags« sind die eigentlichen Eltern Irenians, also des 
Friedens, der sich wiederum mit Margenis – ein Anagramm von Germanis – vermählt, 
während die intrigante Zauberin und der falsche Friede im Kerker zugrunde gehen. 

Erinnert sei zunächst an die unterschiedlichen Ebenen der allegorischen Lesart der 
Margenis, die der Grenzstein andeutet: erstens als Figur, die sich »dem Kriegsleben 
ab- und dem Schäferleben zuwendet«, zweitens als Figuration des endlich wieder be-
friedeten Deutschlands, drittens als »Figuration der sündhaften Deutschen«, durch den 
Krieg bestraft und wieder befriedet, und viertens als »Figuration der christlichen Seele, 
die nach den Irrungen des Erdenlebens durch himmlische Vorsehung zur glücklichen 
Gemeinschaft mit Gott findet«.236 Die am Beginn verschleierte und erst in der vierten 
Abhandlung offenbarte Verbindung zwischen Polemian und Amnestie, Krieg und »güt
lichem Vertrag« ermöglicht  – trotz Personifikation  – dynamische Relationen zwischen 
den allegorischen Figuren des Schäferspiels.237 Margenis stellt sich im ersten Auftritt als 
»die mächtigste unter der Rupoea Töchtern/ eine Fürstin vieler Länder/ und ein Schre-
cken aller Völker« dar – wobei es sich im Fall der Rupoea wiederum um ein Anagramm 
Europas handelt.238 Margenis tritt »heroisch« und in »Amazonischer Kleidung« auf, die 
verlängerte translatio imperii wird durch den Anspruch auf »Morana« betont; »Sie hatte 
einmal fast der ganzen Erden Fried geboten« (Romana).239 Das Aufeinandertreffen mit 
Irenian und seinem arkadischen Dasein führt dazu, dass die »Überwinderin aller Völker 
[…] itzund von euch überwunden« wird: »Alle meine erhaltene Trofeen und Siegszeichen 
sind euer/ weil ihr über mich triumfiret. Nehmet hin/ mein Allerliebster !«240 

Auch wenn Margenis bereits zu Beginn »ihren Degen von sich« wirft, um »forthin/ mit 
ihrem liebsten Schäfer die Schäflein [zu] weiden«,241 ist diese Handlung in der Chrono
logie des allegorischen sensus historico-politicus die Zeit vor dem Dreißigjährigen Krieg. 
Erst die Versöhnung mit Polemian und die von diesem legitimierte Verbindung mit dem 
aus dem Turm befreiten Irenian repräsentieren die auf entsprechender rechtlicher Basis 
fußende Friedenszeit nach dem großen Krieg. Aber trotz des zwischenzeitlich wieder an-
gelegten Kriegshabits bleibt die gomerische Königin, deren Treue »schon lang in der Welt 
ein Sprüchwort worden«, von Liebe für den Schäfer entbrannt, ebenso wie sie den »ewi-

235	 Ebd., S. 17.
236	 Silber, Birken, S. 151.
237	 Zum generischen Status des Schäferspiels vgl. Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, 

S. 93–112. Vgl. auch Sigmund von Birken, Teutsche Rede-bind-und Dicht-Kunst/ oder Kurze Anwei-
sung zur Teutschen Poesy, Nürnberg 1679, S. 314–321.

238	 Vgl. Silber, Birken, S. 137.
239	 Birken, Margenis, S. 18.
240	 Ebd., S. 33.
241	 Ebd., S. 35.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

179

gen Haß«242 des Polemian gegenüber ihrem irenischen ›Müßiggang‹ vorausahnt: »Was 
wird Polemian dazu sagen/ wann er/ das Unverdienst eines Schäfers/ den Verdiensten 
seiner Treu und Dapferkeit vorgezogen sihet?«243 Der Dialektik der späteren Auflösung 
der richtigen familialen Verhältnisse entspricht auch, dass Margenis in Irenian trotz 
seines einfachen Lebensstils »etwas Hohes unter diesem Schäferrock« vermutet; »solche 
himmlische Gaben wachsen nicht aus der Erden/ daran der Pöbel kreucht und klebet«.244 
Und ihr Hofmeister Leukofron in »alt-teutscher Kleidung«245 attestiert dem Schäfer mehr 
»Treu und Redlichkeit« als sich »zu Hof« finden lasse.246 

Eine weitere Verklammerung von Polemian und Irenian, in deren Mitte Margenis 
steht, erfolgt durch das Motiv des Orakels, dessen Botschaften Irenian richtig, Polemian 
falsch interpretiert. Angesichts der in seinem Schoß entschlummerten Margenis bemerkt 
der Schäfer: »Diese stumme Lippen bilden/ in sothaner beschaffenheit/ ein Orakel/ von 
dem ich eine Antwort oder Urtheil zum Leben oder zum Tod erwarte. Ich vergleiche die-
ses schöne aber blinde Angesicht mit der auch blinden Gottheit der Liebe: weil es mich 
auch ohne Augen verwundet/ und ohne Liecht blendet.«247 Das stumme und blinde, 
venusgleiche Angesicht der Margenis wird von Irenian ›gelesen‹ und solchermaßen als 
Schaubild der göttlichen und friedlichen Germania gedeutet. Nachdem auch Irenian un-
ter dem Baum neben Margenis eingeschlafen ist, treten Erone und Leukofron auf – und 
bestätigen das stumme Schaubild von Venus und Adonis. 

Im vierten Buch von Platons Politeia, das auch bei Gentili im Zusammenhang mit der 
»legatio sacra« Erwähnung findet,248 schreibt Platon »die größten, schönsten und ersten 
aller Anordnungen« der Gesetzgebung durch das Apollinische Orakel in Delphi zu.249 
Demgemäß will der von Rachsucht getriebene Polemian das Orakel von Delphi konsul-
tieren, um das an ihm geschehene »Unrecht« bestätigt zu finden: »Oeffnet/ ihr Götter/ 
öffnet mir eure blaue Rahtkammer ! Ich will hinauf steigen/ und euch mir-erwiesenen 
Unrechts überweisen: ich will recht haben. […] Ich will hin/ und das Orakel zu Delfis 
fragen.«250 Das Orakel übermittelt dem rachsüchtigen König und Kriegsherrn schließlich 
folgenden Spruch: 

Such bey Erifilen zu deiner Rache Raht
Sie bringet Margenis noch endlich um das Leben.

242	 Ebd., S. 40.
243	 Ebd., S. 28. Vgl. Polemians Vorwurf: »Nein/ nein ! Die Tugend suchet man in keinem Bette. 

Dapferkeit hat keinen größern Feind/ als den Müssiggang.« (Ebd., S. 59).
244	 Ebd., S. 29.
245	 Ebd., S. 54.
246	 Ebd., S. 56.
247	 Ebd., S. 54.
248	 Vgl. Gentili, De legationibus, S. 5 f.
249	 Vgl. Platon, Politeia, S. 326. 
250	 Birken, Margenis, S. 66 f. Vor dem Tempel Apollos in Delphi adressiert er den Gott, »dessen 

Person ein schöner Knab/ auf dem Altar bildmäßig stehend/ vorstellet«, mit der Bitte, »du wollest 
deinem treuen Diener Polemian zu wissen thun/ durch was Mittel er die ihm-erwiesene Untreu 
an der undankbaren Margenis rächen möge«. (Ebd., S. 77).



einhegung des krieges, performativität des friedens

180

Dir wird das Glück/ was du verlohren/ wiedergeben: 
alsdann sich deinen Freund dein Feind zu nennen hat.251

Der letzte Satz der Orakelbotschaft mag ihm nicht gefallen, »wann es von der Margenis 
und ihrem Schäfer redet«. Denn: »Kein Adler/ gesellet sich zu den Tauben. Ich habe mit 
diesen faulen und verächtlichen Leuten nichts zu schaffen/ als daß ich mit ihrem Blut 
den Durst meines Degens stille und kühle.«252 Während das Orakel die finale Aufklärung 
verspricht, geht Polemian davon aus, bei seiner Mutter Rat zu finden. Der Einsatz der 
Erifile dient als Intrige, durch deren Entfaltung schließlich die wahren Zusammenhänge 
geklärt werden können. 

Doch nicht nur Polemian missdeutet die Zeichen, sondern auch Irenian, der Margenis 
gemeinsam mit Irenares, dem falschen Frieden, sieht und dies als Beweis ihrer Untreue 
auffasst. Überhaupt fungiert die Treue als Leitmotiv, wie Leukofron ausführt:

Diese Tugend spricht/ wie sie denket: und hält/ was sie verspricht. Ihre bloße Worte 
sind so gut/ als Brief und Siegel; und so gewiß/ als wären es lauter Eidschwüre. Sie trägt 
das Herz in dem Mund/ und das Gemüt in den Augen; ist niemands falscher Freund/ 
oder heimlicher Feind. Sie hasset allen Schein/ und ihr Thun ist wahrheit. Sie redet 
vertreulich/ handelt aufrichtig/ und trägt ihre Bedanken an der Stirn geschrieben.253

Und Erone ergänzt: »Treu macht Liebe/ Liebe macht Eintracht/ Eintracht macht Macht.«254 
Die Treue der Margenis geht dabei Hand in Hand mit ihrer »Hoheit«.255 Auch wenn der 
Schäfer nach der »alte[n] Wahr« und der Art, »aus dem Herzen [zu] reden«, handelt, wird 
erst die Entdeckung seiner königlichen Abkunft die Liebe zur Margenis legitimieren.

Gegenüber der Treue der Königin und des Schäfers steht die neue »Almode-welt«, 
die Irenares verkörpert: »Man muß sich anderst stellen/ als man denket/ und/ wie sie 
es heut zu tag nennen/ simuliren und temporisiren. […] Ich bin mit einem Fuchsbalg 
überzogen.«256 Demgemäß stellt sich Erifile selbst als vom »Fürsten der Höllen […] auf 
Erden gesandt« vor. Die Botschafterin des Teufels, die »durch List und meine Kunst/ ir-
gend eine Uneinigkeit«257 im Reich der Schäfer hervorzurufen versucht, steht (im Orakel 
und dem Wirken Erones) der Botschaft der Götter entgegen. Damit kommt es – wie in 
Zouchs / Harsdörffers »Sophist«  – zur Opposition von falscher und richtiger Botschaft. 
Durch die Umwege der dramatischen Handlung und ihrer wechselnden allegorischen 
Konfigurationen werden verstellte und wahrhaftige Botschaft getrennt. 

251	 Ebd., S. 78.
252	 Ebd., S. 78 f..
253	 Ebd., S. 56 f.
254	 Ebd., S. 57.
255	 Ebd., S. 44: »Es ist die Verehrung/ die man eurer Hoheit schuldig. Dann/ wie man den Himmel 

verehret/ also soll man auch verehren diejenigen/ die der Himmel vor andern von der Erden 
erhoben.«

256	 Ebd., S. 68 f.
257	 Ebd.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

181

Diejenige, deren Worte »so gut« sind wie »Brief und Siegel«, bekräftigt angesichts des ge-
bändigten Polemian großmütig: »Verzeihen/ wann man straffen kann/ das ist königlich«.258 
Einerseits ist diese Stelle im Kontext der frühneuzeitlichen Fürstenspiegelliteratur zu verste-
hen, in der die Selbstbeschränkung des Souveräns durch die antike Tugend der clementia 
hervorgehoben wird, andererseits rückt dadurch allerdings auch die für den Westfälischen 
Frieden wichtige Amnestie ins Zentrum. Die Forschung hat das Verzeihen und Verges-
sen der kriegerischen Handlungen, welches die Allegorie der Amnestie und damit auch 
die glückliche Fügung des Schlusstableaus in Birkens Schäferspiel indiziert, nicht weiter 
verfolgt, dadurch allerdings auch die von Birken selbst bemühte Auslegung der Amnestie 
als »gütlicher Vertrag« außer Acht gelassen. Was bedeutet Amnestie im Kontext des »güt-
lichen Vertrags«? In der allegorischen Disposition der dramatischen Handlung fungiert 
die Amnestie als das familiale missing link zwischen Krieg (Vater) und Sohn (Frieden). 
Auch die entsprechende Generationenfolge Krieg-Amnestie / Frieden-Germania geht daraus 
hervor. Entgegen der eingangs referierten allegorischen Ebenen, die sich im theologischen 
Verständnis auflösen lassen, kommt mit der Amnestie nun ein rechtlich-diplomatischer 
Zusammenhang zum Vorschein, der die historische und heilsgeschichtliche Ebene mitein-
ander verschränkt. 

Zunächst lässt die Amnestie, nicht zuletzt in der von Margenis gegenüber Polemian 
selbst vorgebrachten Form, an einen strikt hierarchischen oder religiösen Zusammen-
hang der Begnadigung oder des großmütigen Vergebens denken (etwa als magnanimitas). 
In diesem universalistischen Verständnis existiert die Rechtspraxis der Amnestie auch 
über weite Teile des Mittelalters und der Renaissance. Hingegen stellt die Rechtsform 
der Amnestie, wie sie sich in den Westfälischen Verträgen wiederfindet, eine Neuerung 
dar, welche die religiös geprägten Begriffe des Vergebens und Vergessens ablöst.259 Zwar 
betonen die Verträge die res publica christiana als ewige Freundschaft und die pax chris-
tiana als dauerhaften christlichen Frieden, gleichzeitig kommt es zu einer »Entmischung 
von rechtlichen, religiösen, moralischen Elementen des Friedens«: »Die Christlichkeit des 
Friedens«, das verlangt die politische Regelung der Konfessionsfrage, »reduziert sich auf 
die Grundlegung, bleibt insofern aber tragend und unverzichtbar.«260 Im Zentrum steht 
nun die Gegenseitigkeit des Vergessens. Verbrechen, Tod und Schmerz als literarisierte 
Erfahrungen des Krieges, wie sie Opitz’ Trostgedichte realisiert, oder die davon ausge-
henden Rachelogiken, wie sie die heroische und komische Epik des Mittelalters und der 
Frühen Neuzeit prägen, fallen in Birkens dramatischem Tableau aus.

258	 Ebd., S. 64.
259	 Vgl. Heinhard Steiger, Friedensschluss und Amnestie in den Verträgen von Münster und 

Osnabrück, in: Heinz Duchhardt / Patrice Veit (Hrsg.), Krieg und Frieden im Übergang vom 
Mittelalter zur Neuzeit. Theorie – Praxis – Bilder/Guerre et paix du moyen âge aux temps mo-
dernes. Théories – pratiques – représentations (= Veröffentlichungen des Instituts für europäische 
Geschichte Mainz, Abteilung für Universalgeschichte, Beiheft 52), Mainz 2000, S. 233 ff. Dazu 
allgemein Ralf-Peter Fuchs, Amnestie und Normaljahre, in: Handbuch Frieden im Europa der 
Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 569–588.

260	 Ebd., S. 242.



einhegung des krieges, performativität des friedens

182

In Art. II IPO/§ 2 IPM gewähren sich die Vertragsparteien der drei Kronen gegenseitig 
ewiges Vergessen, in Art. III IPO/§§ 5, 6 IPM wird die Amnestie auf die Reichsstände 
ausgedehnt: »perpetua oblivio et amnestia«.261 Während vor 1648 der Amnestiediskurs 
insbesondere hierarchisch-innerstaatliche Konflikte ordnete, tritt mit den Münsteraner 
und Osnabrücker Friedensverträgen gleichermaßen das gegenseitige Vergessen mehrerer 
unabhängiger Parteien sowie der Zusammenhang zwischen den feindlichen Reichsstän
den und dem Kaiser ins Zentrum. Die Amnestieklauseln haben somit eine internati-
onal-völkerrechtliche wie reichsrechtliche Dimension und bekräftigen noch einmal das 
Ineinander der beiden Dimensionen als Signum des Westfälischen Friedens.262 Die 
rechtlich-diplomatische Bedeutung der Amnestie für den Westfälischen Frieden liegt 
nicht nur darin, dass damit explizit und bedeutend wirksamer als der Waffenstillstand 
eine rechtlich bindende Form der Beendigung der Kriegshandlungen gefunden wurde, 
sondern auch und insbesondere darin, dass zukünftige Friedenssicherung und Friedens-
wiederherstellung mithilfe der Amnestieklauseln garantiert werden konnten:

Wird eine ewigwärende Vergessenheit vnd Amnestia auffgerichtet/ aller von Anbegin 
dieses Krieges an einem oder andern Theil verübten Feindseligkeiten/ an was Ort 
auch dieselbe fürgangen/ also/ daß vnter denen/ noch einiges andern Dinges Schein 
oder Vorwand einer dem andern hinfüro einige Feindthätligkeit oder Feindschafft/ 
Beschwerd oder Hinderniß/ so wenig an Personen vnd Stand/ als Gütern vnd Sicher-
heit für sich selbst oder durch andere/ heimlich oder öffentlich/ mit vmbschweiff oder 
stracks wegen vnterm Schein Rechtens/ oder auch in der That inner⸗ oder ausserhalb 
Röm. Reichs (nichts hindernde vormahliger etwa hingegen lautender Verträge) nicht 
zufügen/ noch zufügen lassen wollen/ sondern alle und jede gegen einandern/ so wol 
in wärenden Kriege/ als vor demselben mit Wort/ Schrifft oder Wercken fürgangene 
Vnbilligkeiten/ Gewalt/ Feindseligkeit/ Schaden/ Kosten ohne einigen der Personen 
oder Sachen Ansehen dermassen gäntzlich abgethan seyn/ daß alles/ so dessenhalber 
einer gegen den andern vorzuwenden haben könnte/ doch ein ewiges Vergessen auffge-
hoben vnd vergraben sey.263

Mit der Ausnahme einzelner Fälle – das sind die sogenannten Gravamina – bestehen also 
keine grundsätzlichen Ansprüche auf Wiedergutmachung mehr. Auch die rechtlichen 
Regelungen und finanziellen Aufwendungen zur Versorgung und Abrüstung der schwe-
dischen und französischen Truppen, welche am Nürnberger Exekutionstag verhandelt 
wurden, hatten demgemäß weniger den Status von Reparations- als von Unterstützungs-

261	 Art. II, Lateinischer Text des IPO (1648 Oktober 24), in: Die Westfälischen Friedensverträge vom 
24. Oktober 1648. Texte und Übersetzungen, online 2004 (= Acta Pacis Westphalicae. Supple-
menta electronica, 1), S. 2, http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1648lt-orig.pdf (zuletzt 
4. 3. 2023).

262	 Vgl. Steiger, Friedensschluss und Amnestie, S. 228 f.
263	 Art. II, Deutsche anonyme Übersetzung des IPO (1649), in: Die Westfälischen Friedensverträge 

vom 24. Oktober 1648. Texte und Übersetzungen, online 2004 (= Acta Pacis Westphalicae. Sup-
plementa electronica, 1), S. 3, http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf 
(zuletzt am 4. 3. 2023).

http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1648lt-orig.pdf
http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf


amnestia im theatrum pr aecedentiae

183

zahlungen.264 Der in den Westfälischen Verträgen vom 24.  Oktober 1648 gefundene 
»Zusammenhang zwischen Friedensschluß, Ende der Kriegshandlungen und Amnestie«265 
wird bis zum Ende des 18. Jahrhunderts maßgebend. Anstelle der Frage, wer Sieger und 
Besiegter ist, richten die Westfälischen Verträge den Fokus auf die »rechtliche Ordnung 
der zukünftigen Verhältnisse«.266 

Wenn der Kriegsab- und Friedenseinzug, wie ihn Birken in seinem ersten Friedens-
spiel allegorisiert und als lebendes Schaubild in Szene gesetzt hat, auch als Wechsel 
von der Kriegskunst zur Kunst des Friedensvertrags zu verstehen ist,267 dann weist das 
Schäferspiel Margenis der Rechtsform der Amnestie als Frau des Krieges und Mutter 
des Friedens dabei die entscheidende Rolle zu.268 Die zunächst verschüttete Verbindung 
zwischen Krieg und Amnestie bedingt schließlich die legale Verbindung von Germania 
und Frieden. Die Plausibilität dieser westfälischen Kriegs- und Friedensallegorie für die 
weiteren Friedensschlüsse – das belegt der Druck der Margenis anlässlich des Friedens von 
Nimwegen – verweist auf deren völkerrechtliche Bedeutung für die zweite Hälfte des 17. 
und die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts; nicht zuletzt aufgrund ihrer durch die Amnes-
tie beförderten Zukunftsorientierung. Durch die Rolle der Amnestie markiert Birkens 
Schäferspiel den Übergang von der Eindimensionalität des bellum iustum zu einem neuen 
mehrgliedrigen und völkerrechtlichen Verständnis.269

Deutlicher als die besprochenen Nürnberger Friedensspiele, allegorischen Installatio-
nen und Festdokumentationen setzt sich Birken in der Margenis mit den Verhandlungen 
und Verträgen von Münster und Osnabrück auseinander. So hebt die dritte Handlung 
mit einem diplomatischen Zeremoniell an, während Polemian vier Abgesandte emp-
fängt – einen türkischen, spanischen, französischen und schwedischen. Die Abgesandten 
bieten allesamt ihre militärische Hilfe zur Entschädigung des Polemian und zur Rache 
an. Nachdem der türkische Abgesandte im Namen des Sultans gesprochen hat, entspinnt 
sich zwischen dem spanischen Abgesandten Don Alfonso und dem französischen Abge-
sandten Francois Monsieur ein Präzedenzstreit:

Alfonso will hierauf die Rede nehmen. Francois stöst ihn zu rück/ und er ihn wie-
derum.
Alf. Stehet zu rück/ Gesandter/ und lasset mich zuvor reden! Oder wolt ihr/ daß ich 
euch erstlich unter meinen Füßen die Demut lehre?

264	 Vgl. Steiger, Friedensschluss und Amnestie, S. 230 ff.
265	 Ebd., S. 243.
266	 Ebd., S. 242.
267	 Vgl., S. 244.
268	 Nicht zuletzt für die historiografische Forschung stellt Birkens Schäferspiel eine interessante 

Quelle dar. Mit Ausnahme von Steigers Studie sucht man vergeblich nach entsprechender For-
schungsliteratur zum Diskurs der Amnestie um 1648.

269	 Zur »Hegung des Krieges« nach 1648 und der Wiederkehr der Figur des bellum iustum im 20. Jahr-
hundert vgl. Carl Schmitts nicht unproblematischen Text Der Nomos der Erde im Völkerrecht 
des Jus Publicum Europaeum, 4. Aufl., Berlin 1997, S. 180 ff. Vgl. auch Weigel, Souverän, Märtyrer 
und ›gerechte Kriege‹, S. 101–128.



einhegung des krieges, performativität des friedens

184

Franc. Monsieur. Ihr werdet die Fürstliche Presenz respectiren und euch keiner Priori-
tet anmassen/ die euch nicht gebühret. Ich obtenire/ die avantage vor euch.
Alf. Ich rahte euch/ bleibet zu rücke ! oder euch soll der Schatten meines Degens so 
klein mahlen/ als die Sonnenstäublein.
Franc. Ich trage es in meiner Scheide/ das ich eurem Hochmut entgegen setze. Ich 
habe meinen Principal, in seiner Königlichen Reputation/ nichts zu vergeben.
Alf. Mein König/ steckt den euren in den Sack; er hat mehr Königreiche/ als euer 
König Dörfer. Seine Bauern sind mächtiger/ als eure Königliche Prinzen. Und ihre seit 
viel zu wenig/ meines Knechtes Diener zu seyn. Ich sage noch einmal/ stehet zu rücke/ 
oder ich werde euch von mir schleudern!
Franc. Meine Pretension/ ist diß Orts raisonable. Mein König/ hat dem euren in 
nichts zu cedirn. Eure große worte/ kommen aus einem kleinen cerebell. Eure attaqven 
geschehen nur mit dem Maule. Werde ihr aber etwas zu meines Königs Praejudiz 
tentiren/ ihr sollet mit mir zu thun kriegen.270

Schließlich kommt auch der schwedische Gesandte als Dritter auf den zeremoniellen 
Kampfplatz, der den anderen zuvor »aus Höflichkeit« den Vortritt überlassen hat. Aufge-
löst wird der Präzedenzstreit erst dadurch, dass Polemians Marschall »darzwischen« tritt: 
»An diesen Hofe pfleget man fremden Abgesandten/ in der Ordnung/ wie einer nach 
dem andern angekommen/ Verhör zu ertheilen: noch welcher erstlich Don Alfonso/ 
und nächst ihme Mons. Francois, endlich Hr. Erich/ zu reden hat. (Sie werden hierauf 
friedlich.)«.271 Ähnliche Konfigurationen mit fremden Rittern finden sich in Justus Ge-
org Schottelius’ Friedens Sieg (1642 /48) und Johann Rists Das Friedewünschende Teutsch-
land (1647). Bei Schottelius treten ein Spanier, Franzose und Türke auf; bei Rist sind 
es »Don Anthonio, Monsieur Gaston, Signore Bartholomeo und Herr Karl«,272 die als 
Parteien des Dreißigjährigen Krieges Mars zu Hilfe kommen. Der Streit um Rangfolge 
und Vortritt, wie in Birken figuriert, fehlt in den Prätexten. 

Mit dem spanisch-französischen Präzedenzstreit konfiguriert Birken ein Problem der 
frühneuzeitlichen Diplomatie, das auf Friedenskongressen, am päpstlichen Hof und auf 
Reichstagen akut wurde, da sich Weltordnung und die entsprechenden diplomatischen 
Repräsentationen dort am unmittelbarsten zeigten. Der schlesische Jurist Balthasar von 
Stosch liefert dazu eine imposante Liste an Verwicklungen, die bei »Deß Herrn Christi 
Jünger«, die sich »um die Ober⸗Stelle zanckten«, beginnt und über den »Vorzugs⸗Streit« 
zwischen »Orientalischen und Occidenatlischen Kayser[n]« oder zwischen »Carolum, 
Hertzog in Burgundien/ und den Churfürsten des Heil. Römischen Reichs«, schließlich 
»Sachsen mit Beyern/ Braunschweig mit Brandenburg/ Mecklenburg mit Würtenberg«273 
reicht. Stoschs Liste sind allerdings auch die Routinen dieses Kampffeldes abzulesen, 

270	 Ebd., S. 115 ff.
271	 Ebd., S. 117. Wird noch einmal wiederholt beim Vorrecht, sich anstelle von Polemian mit Marge-

nis zu duellieren.
272	 Rist, Das Friedwünschende Teutschland, S. 91.
273	 Stosch, Präcedentz⸗ Oder Vorder⸗Recht, S. 3.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

185

ohne die das höfische und diplomatische Zeremoniell in der Frühen Neuzeit nicht zu 
denken sind.274

Das theatrum praecedentiae fungiert als »symbolisch-zeremonielle Sichtbarmachung poli-
tischer Ansprüche und als zeichenhafte Manifestierung zwischenstaatlicher Konkurrenz«.275 
Als problematisch erwies sich der französisch-spanische Konflikt um die Rangfolge im di-
plomatischen Zeremoniell insbesondere auf den Friedenskongressen in Westfalen, in Nim-
wegen und Rijswijk. Den Hintergrund dieses Konflikts um die Rangfolge markiert eine 
Verschiebung des europäischen Mächtesystems: Spanien büßte im Verlauf des 17. Jahrhun-
derts seine Vormachtstellung ein, während Frankreich, das gegen Spanien seit 1635 Krieg 
führte, nach 1648 die dominierende Rolle übernahm. Dabei liegt das Problem, das durch 
die Verschiebung der politischen Mächte zusätzlich befeuert wurde, nicht im jeweiligen 
Status der Souveränität, sondern vielmehr in konkurrierenden Zeremonialtraditionen aus 
den symbolischen Restbeständen der europäischen Universalordnung. Grundsätzlich nahm 
der Kaiser in der christlichen Hierarchie der europäischen Souveräne den ersten Rang vor 
dem französischen rois très chrétien ein. Mit Karl V. war es zur »Personalunion« von Kai-
ser- und Königswürde gekommen, woraus für die spanischen Gesandten der zeremonielle 
Vortritt gegenüber den Franzosen resultierte. Seit der Abdankung Karls 1556 und der damit 
vollzogenen Trennung von Kaiser- und Königswürde beanspruchten nun sowohl Frank-
reich (wieder) als auch Spanien (darüber hinaus) die jeweilige Präzedenz gegenüber dem 
Konkurrenten nach dem Kaiser des Heiligen Römischen Reichs.276

In Westfalen hatten beide Delegationen die strikte Anweisung, ihr Präzedenzrecht ein-
zufordern. Da die Rolle Spaniens gegenüber Frankreich bei den Westfälischen Verhand-
lungen marginal und die französische Delegation rund um d’Avaux ungleich größer war, 
versuchten die spanischen Diplomaten jeglichen zeremoniellen Kontakt mit der franzö-
sischen Delegation zu vermeiden und blieben deshalb auch der skizzierten Aufführung 
des Ballets de la paix fern. Die direkten Verhandlungen zwischen Frankreich und Spanien 
fanden zur Wahrung der Gleichrangigkeit trotz des schwelenden Zeremonialkonflikts 
ausschließlich mithilfe von Mediatoren wie dem päpstlichen Nuntius Fabio Chigi statt, 
nie face to face. Das führte dazu, dass, um die Präzedenz oder zumindest die Gleichrangig-
keit bzw. den Vortritt des abwesenden Königs zu wahren, die spanischen Diplomaten pa-
radoxerweise selbst mit körperlicher Abwesenheit operierten. Während mit Chigi durch 
ein zusätzliches Medium die gleichrangige diplomatische Kommunikation ermöglicht 
wurde, lähmte der Konflikt die Verhandlungen und das soziale Leben des Kongresses. 

Da die kaiserlichen Gesandten den Spaniern verpflichtet waren, ließ sich auch der 
kaiserliche Prinzipalgesandte Graf von Trauttmansdorff dazu überreden, inkognito in 
Münster einzuziehen. Das war insofern ein Affront gegenüber d’Avaux, als dadurch der 
offizielle Empfang vor den Toren der Stadt inklusive Kutschenkonvoi nach Rangfolge 

274	 Vgl. Kap. II/8.
275	 Michael Rohrschneider, Friedenskongress und Präzedenzstreit. Frankreich, Spanien und das Stre-

ben nach zeremoniellem Vorrang in Münster, Nijmegen und Rijswijk (1643 /44–1697), in: Chris-
toph Kampmann u. a. (Hrsg.), Bourbon  – Habsburg  – Oranien. Konkurrierende Modelle im 
dynastischen Europa um 1700, Köln u. a. 2008, S. 228. 

276	 Vgl. ebd., S. 230.



einhegung des krieges, performativität des friedens

186

ausbleiben musste, bei dem die französische Delegation vehement auf ihrem Vortritts-
recht beharrt hätte.277 Bei einer gewaltsamen Auseinandersetzung zwischen Mitgliedern 
der französischen und spanischen Delegation anlässlich des Einzugs des neuen schwe-
dischen Gesandten in London 1661 sollte sich der in Münster vermiedene Zusammen-
stoß mit mehreren Todesopfern dann tatsächlich ereignen. Nach dem Empfang fuhr 
der schwedische Gesandte in der Kutsche des Königs an der Spitze des Zuges Richtung 
Whitehall, den Platz dahinter beanspruchten beide Parteien, die ihre Gefolgschaft zur 
Durchsetzung des zeremoniellen Vortritts bewaffnet hatten. Während die Spanier den 
blutigen Kampf in London für sich entschieden, setzten sich im weiteren Verlauf des 
17. Jahrhunderts die französischen Gesandten durch.278 

Ein Erfolg war Trauttmansdorffs Inkognito-Ankunft in Münster für die spanische De-
legation auch deshalb, weil der kaiserliche Prinzipalgesandte seine erste Visite im spani-
schen Quartier abhielt. Das Kongresszeremoniell besagte, dass diejenigen Gesandten, die 
zuerst in Westfalen angekommen waren, den nach ihnen eintreffenden Gesandten – nach 
ihrer »Notifikation«  – die erste Visite erstatten sollten, und die erste Visite der neuen 
Gesandten galt denjenigen Gesandten, die wiederum sie als Erste besucht hatten. Dem-
gemäß konnte sich Trauttmansdorff darauf berufen, von den Spaniern zuerst besucht 
worden zu sein, da die übrigen Diplomaten von seiner Ankunft eben nichts wussten.279 
In Birkens Zeremonial-»Ordnung/ wie einer nach dem andern angekommen/ Verhör zu 
ertheilen« und der spanischen Präzedenz scheint sich dieser Zusammenhang zu spiegeln – 
und das umso mehr, als es beim Frieden von Nimwegen, der ja Anlass der Drucklegung 
des bereits im Anschluss an Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug aufgeführten Dra-
mas war, erneut und durch den Londoner Vorfall zusätzlich angeheizt zu erheblichen 
zeremoniellen Spannungen zwischen den beiden Ländern kam.280 Demgemäß handelt 

277	 Vgl. ebd., S. 233 f. Bereits beim Einzug von Graf Auersperg: »Daß er nun also still vnd ausser 
Ceremonien ankommen/ dessen wolten etliche diesen colorem einwenden. Ob hätten die Herrn 
Spanische Gesandten/ bey der öffentlichen Einholung der Competenz halber mit den Franzosen/ 
sich böser Händel besorget/ vnnd dessenthalbern die Unterlassung der Ceremonien urgiret.« 
(Johann Peter Lotichius, Theatrum Europaeum, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1651, S. 546).

278	 Vgl. Anderson, Rise of Diplomacy, S. 63 f.
279	 Vgl. Rohrschneider, Friedenskongress und Präzedenzstreit, S. 233 ff. 
280	 Vgl. ebd., S. 234 ff. Von einem von den französischen Gesandten ausgehenden Präzedenzstreit 

(mit den Schweden) anlässlich der Aufführung des Friedens⸗Ballets 1650 berichten die Acta Pacis 
Executionis Publica, S. 443: Der französische Gesandte »wollte sich«, so Meiern, »nicht einstellen, 
weil Er bey dem Praesident Erskein würde zu sitzen kommen, Sie aber in Widerwillen mit einan-
der lebeten, und niemahls zusammen kommen waren: Welches daher geflossen, daß ermeldter de 
la Court dem Erskein zu Oßnabrug keine Visite gegeben hate. Sein Collega hingegen Monsieur 
d’Avaugour wolte kommen, vorhero aber Nachricht haben, ob Seines Königes, oder der Königin 
zu Schweden Gesundheit am ersten getruncken werden sollte, weil Er nun keine Gewisheit 
davon erlangen kondte, so blieb Er gar aussen, und von dem Fest zurück.« Dass zwischenzeitlich 
allerdings auch Ruhe in den französisch-spanischen Rangfolgestreit eingekehrt war, belegt der 
Pyrenäenfrieden mit dem Höhepunkt des Treffens auf der Fasaneninsel. Das penible Zeremoniell 
wie es Lünig beschreibt, entspricht dem reziproken Bedürfnis Gleichrangigkeit in den Mittel-
punkt zu stellen. Vgl. Lünig, Theatrum Ceremoniale historico-politicum 1, S. 199 f.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

187

es sich auch nicht um unterschiedliche ›charakterliche‹ Eigenschaften oder nationale 
Stereotype,281 sondern um die Repräsentation eines Rangfolgestreits. 

Welche dramatische Funktion übernehmen nun die um den Vortritt streitenden Ge-
sandten in der komplexen postwestfälischen Friedensallegorie der Margenis? Sie dienen in 
der politischen Fiktionalisierung einerseits als Darstellung des mehrschichtigen Neben-
einanders im Reich, der Amalgamierung von Reichsverfassung und europäischer Diplo-
matie. Andererseits gelangt durch den symbolischen Zusammenhang der Präzedenz nicht 
nur ein Nebeneinander der Souveräne, sondern auch der unterschiedlichen politischen 
Semantiken in den Blick. Zwar werden dadurch auch die implizite Gewalt und die Fragi-
lität des auf Amnestie und amicitia aufbauenden Friedens sichtbar, zugleich offenbart der 
dramatische Text auch eine Tendenz gegen die Rangfolge. Genien und Engel, gleichsam 
die Gesandten Gottes, treten als deren Spiegelfiguren auf. Nachdem die Gesandten und 
Polemian Margenis gefangen genommen haben, springt ein »Genius«, »[e]in Engel«,282 
Bote der heiligen Gesandtschaft, als deus ex machina »heraus« und »stösst die fünfe mit 
seinem weissen Stäblein zurücke«: 

Weichet/ weichet/ ihr Wütriche ! Der Himmel hat euch weiter nichts an der Margenis 
Leib und Leben zu verüben erlaubet. Bis hieher habt ihr kommen sollen. Ihre und ih-
rer Unterthanen Schulden haben diese Stäuprute über sich gebunden: dieselbe seit ihr 
gewesen. Sie hat ihre Strafe empfangen: Nun straffet auch ihre Unterthanen/ verheeret 
und beraubt ihre Lande und Leute. Das noch ist euch von dem Himmel vergönnet/ 
und sonst nichts mehr. Er nimmt die Margenis beim Arm/ hebet sie auf/ und führet sie 
davon. Polemian schnaubt und tobet.283

Insgesamt treten drei Genien bzw. Engel auf, die Margenis aus ausweglosen Lagen hel-
fen und als Wegmarkierungen bzw. Orientierungszeichen dienen, z. B. wenn Margenis 
davor gewarnt wird, wieder auf den falschen Frieden, also Irenares, hereinzufallen. In 
Kap. II haben wir Engel und Genien dem medialen Paradigma Merkurs zugeordnet, sie 
fungieren als dessen kollektive und atmosphärische Entsprechung.284 Den allegorischen 
Personifikationen des Friedens und der Germania dienen sie, das haben die allegorischen 
Darstellungen der merkurischen Genien gezeigt (Abb. 3),285 insbesondere als Begleiter, 
welche die Grundvoraussetzung sind, dass Polemian seinen Sohn, den Frieden, und seine 
Frau, die Amnestie, wiedererkennt. Die Genien deuten nicht allein heilsgeschichtliche 
Dimensionen des Schäferspiels an, sondern verkörpern auch die Friedensdiplomatie von 
1648.286 Dagegen verbleiben die auftretenden Gesandten als Vertreter der Kriegsdiplo-

281	 Diese Vermutung äußert Silber, Sigmund von Birken, S. 174 ff.
282	 Im Jesuitentheater tritt Genius allerdings stets als Gegenspieler des Engels auf.
283	 Birken, Margenis, S. 152.
284	 Vgl. Michel Serres, Aufklärungen. Fünf Gespräche mit Bruno Latour, Berlin 2008, S. 178. 
285	 Vgl. auch Kap. IV/5.
286	 Noch einmal sei auf den Auftritt Merkurs im Frontispiz der mehrbändigen Aktensammlung und 

Dokumentation des Westfälischen Friedens, Acta Pacis Westphalicae Publica (1734) verwiesen. 
Hier wird Merkur gleich in mehrere Genien aufgefächert, die mit dem Instrumentum Pacis vor 
die auf dem Thron sitzende Germania treten. Vgl. Nanz, Grenzverkehr, S. 7 ff.



einhegung des krieges, performativität des friedens

188

matie im theatrum praecedentiae und im Tribunal, das der Amnestie im gütlichen Vertrag 
entgegensteht. Der »immerwehrender Krieg  / in welchem man nur vmb die gepreng 
streitet / vnd […] ein jeder den vorzug haben [wil]«,287 wie Saavedra Fajardo in seinem 
Politischen Printzen die europäischen Präzedenzstreitigkeiten beschreibt, lässt sich aus 
theologischer, ethischer und ästhetischer Sicht ebenso als Negativfolie diplomatischer 
Figurationen der Frühen Neuzeit ausmachen wie die sophistische-trügerische bzw. ma-
chiavellistische. 

Wenngleich alle auftretenden Gesandten auf der Seite des Präzedenzstreits und der Ge-
walt stehen, sind die in der Forschung als Nationalstereotype wahrgenommenen Sympa-
thien des Textes etwa gegenüber dem schwedischen Gesandten doch jener protestantisch-
diplomatischen Kultur zuzurechnen, die sich ausgehend von Grotius, Zouch und dem 
irenischen Gelehrtennetzwerk einem völkerrechtlichen Modell der Gleichrangigkeit ver-
schrieben hat – was freilich nicht heißt, dass Fragen der Präzedenz darin keine Rolle mehr 
spielen. Das Ethos dieser diplomatischen Gelehrtenkultur richtet sich  – wie zu sehen 
war – qua konfessionspolitischem Selbstverständnis gegen das universalistische Modell, 
das wiederum der päpstliche Nuntius sowie die kaiserlichen und spanischen Gesandten 
verkörpern, die auch Höveln in seiner Auflistung an erster Stelle nennt.288 Als Teil des 
politischen und rechtlichen Systems wird die (dynastische) Frage des ›sozialen‹ Status der 
Fürsten bis zum Ende des 18. Jahrhunderts wirksam bleiben, da die »Ehre« – so Stosch – 
»das ander Blut des Menschen« ist.289

Mit der freien Reichsstadt Nürnberg, in der die alte Reichskrone verwahrt wurde, 
war auch eine Verbürgerlichung der höfischen Festkultur ins Spiel gekommen. Vor al-
lem im Kontext des Nürnberger Exekutionstages tritt durch die führenden Mitglieder 
des 1644 gegründeten Pegnesischen Blumenordens290 (Harsdörffer, Klaj und Birken) das 
Moment der Bukolik und Georgik in den Vordergrund. Die von Vergil ausgehenden 
und von Scaliger und Opitz (wieder) angeregten Hirten-, Land- und Frühlingsidyllen 
entsprechen einerseits zwar dem stilus humilis und mediocris, andererseits folgen die Fest-
spiele in ihrer häufig multilateralen Herrschaftsrepräsentation dem stilus gravis: Birkens 
»mit Trauren vermischtes Freuden-Spiel«291 erweist sich als Schauplatz, auf dem noch 
einmal verdichtet sämtliche Aspekte der Friedensspiele um 1648 zusammenkommen. Das 
lässt sich insbesondere an der rhetorischen Vermittlungsebene des Dramas zeigen, die 
vom Titelkupfer (Abb. 15) räumlich in Szene gesetzt wird. Am linken vorderen Rand der 
Bühne findet sich eine in die Theaterarchitektur integrierte Allegorie der Komödie in der 
typischen Darstellung mit Maske, auf der gegenüberliegenden rechten Seite säumt die 
Bühne eine Allegorie der Tragödie mit Schwert, ähnlich wie sie Magnus Daniel Omeis 

287	 Saavedra Fajardo, Christlich-politischer Printz, S. 742 f.
288	 Vgl. Kap. II/1 und 2.
289	 Stosch, Präcedentz⸗ Oder Vorder⸗Recht, S. 4.
290	 Vgl. zur Bedeutung der Friedensfeiern für die Pegnitzschäfer Eberhard Mannack, Die Stellung 

der Pegnitzschäfer in der deutschen Barockliteratur. In: John Roger Paas (Hrsg.), »der Fran-
ken Rom«. Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17.  Jahrhunderts, Wiesbaden 1995, 
S. 132–145 und Paul, Reichsstadt und Schauspiel, S. 344–361.

291	 Birken, Margenis, S. 15.



amnestia im theatrum pr aecedentiae

189

in seiner Poetik schildert.292 Daher steht Merkur, der mit dem Caduceus auf Margenis 
deutet, nicht nur zwischen Irenian und Polemian, d. h. zwischen Frieden / Schäfer / Sohn 
und Krieg / Fürst / Vater, sondern auch zwischen Komödie und Tragödie sowie zwischen 
den rhetorischen Stilhöhen.

Gleichzeitig versucht Birken darin  – über den Nürnberger Exekutionstag hinausge-
hend – eine stabile postwestfälische Perspektive zu etablieren, die durch die Wiederauf-
nahme nach beinahe dreißigjähriger Pause noch verstärkt wird. Wie ausschlaggebend die 
dramatische Friedensdichtung für Birkens Autorschaft war, belegt nicht nur die auf die 
Nürnberger Festdichtung folgende Margenis, sondern auch eine Passage zu den »Ludis 
scenicis« in der Teutschen Redebind- und Dicht-Kunst. Nach der Herleitung des Schau-
spiels und der »Danz-Spiele« aus der Hirtendichtung schiebt Birken ein »einschichtiges 
RedSpiel/ betitelt Zweitracht-Trutz und Eintracht-Schutz« ein. Darin erinnert die Zwie-
tracht an ihre Niederlage in Nürnberg, schöpft aber neue Hoffnung: 

Zwar du hast mich dort verbrennet Teutschland! bei dem FriedensMahl:
ich lig/ schon ein Dutzet Jahre/ in des Grabes Aschen-Thal.
Doch man murmlet noch von mir. Gebet auf/ ich komme wieder/
aufzulösen dieses Band/ und zu trennen Haupt und Glieder.293

Nach dem »dort« verweist Birken durch eine Fußnote selbst auf sein »Friedens-Ballet«. 
Gattungsbezug und Diplomatie sind dabei nicht zu trennen. Die Gefahr der Zwietracht 
wird auch durch den Auftritt eines mit Machiavelli sprechenden Staatsmannes genährt, 
der im Alamode-Stil über des »Hauses accrevanze« und »des Nachbarn […] balance«294 
philosophiert. Teutsches Vertrauen, wie sie Leukofron im »mit Trauren vermischte[n] 
Freuden-Spiel« verkörpert, weist diese Rede – »Verfluchete Falschheit !« – brüsk zurück, 
worauf die für Birken dominante Allegorie der Eintracht auftritt. Mit der späten Publi-
kation der Margenis 1679 baut Birken seinem um 1648 begründeten diplomatischen self-
fashioning als Pegnitzschäfer noch einmal einen Sockel – und bekräftigt dabei anlässlich 
des Friedensschlusses von Nimwegen, auf dessen Bezüge zu den Westfälischen Verträgen 
verwiesen wurde, die Zukunftsträchtigkeit dieses diplomatischen wie literarischen Zu-
sammenhangs.

292	 Vgl. Magnus Daniel Omeis, Gründliche Anleitung zur Teutschen accuraten Reim- und Dicht-
Kunst, Nürnberg 1704, S. 253 f.: »ein trauriges Weibs-Bild/ schwarz-gekleidet/ mit halben Knie-
Stiefeln oder cothurnis, in der rechten ein blutiges Schwert führend/ und bei derer Füßen Scepter 
und Cronen liegen«. Schings verweist auf den Zusammenhang dieser Allegorie mit dem Prolog 
von Gryphius’ »Catharina von Georgien« (vgl. Hans-Jürgen Schings, Consolatio tragoediae. Zur 
Theorie des barocken Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Aufsätze. Als Festgabe zum 80.  Ge-
burtstag von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 87–132, hier S. 109).

293	 Birken, Teutsche Rede-bind- und Dicht-Kunst, S. 318.
294	 Ebd., S. 319.



einhegung des krieges, performativität des friedens

190

6. Merkurs historische Delegation (Schottelius und Rist)

Im Februar 1642, noch bevor der Westfälische Friedenskongress beginnen sollte, wurde 
auf der Burg Dankwarderode zu Braunschweig der sogenannte Goslarer Separatfrieden 
zwischen Sachsen-Weimar, Brandenburg und Braunschweig-Lüneburg vollzogen, dem 
wiederum ein erster Separatfrieden zwischen dem Kaiser und dem sächsischen Kurfürsten 
sowie ein Präliminarvertrag der drei Fürstentümer vorausgegangen war.295 Zu diesem 
Zweck reisten der sächsische und brandenburgische Kurfürst mit Gefolge nach Braun-
schweig; besiegelt wurde dieser Rezess durch ein Festbankett, in dessen Anschluss ein 
»Prinzen- und Pagentheater« zur Aufführung gelangte, als Allegorie des Friedens.296

Seit 1638 fielen die Prinzenerziehung Anton Ulrichs und die höfische Theater- und 
Festkultur der Braunschweiger Fürsten in die Zuständigkeit des Sprachgelehrten und 
Mitglieds des Pegnesischen Blumenordens Justus Georg Schottelius.297 Sein FriedensSieg 
(im Druck anlässlich der Westfälischen Friedensfeierlichkeiten 1648) wurde, das zeigt 
ein Kupferstich im Erstdruck (Abb. 16), von den ihm anvertrauten Knaben zwischen 
fünf und elf Jahren aufgeführt, die als Deutscher, Franzose, Türke, Spanier, Mars, Cu-
pido, Hoffnung, Verzweiflung und schließlich ›verblendete Vernunft‹ im großen Saal 
der Braunschweiger Burg vor der fürstlichen, vor dem Kamin platzierten Festgesellschaft 
erscheinen. Am gegenüberliegenden Ende des Raumes findet sich ein von Chor und Or-
chester eingerahmtes Wolkentor, aus dem die schauspielenden Knaben auf die höfische 
Bühne treten.298

In der Widmung der Druckfassung an Herzogin Anna Sophie, die 1648 anlässlich 
der bevorstehenden Unterzeichnung der Friedensverträge von Münster und Osnabrück 
erfolgte, führt Schottelius aus, »daß wir einen güldenen FriedensWagen in diesem Freu-
denSpiele aufgeführet/ und die gefährliche eitelsüchtige BlutLust der Leute/ und unge-
wisse Glükkesgunst des Krieges/ durch zarte Knaben und Kinder gar kürzlich vorgebildet 
haben«.299 Jörg Jochen Berns hat darauf hingewiesen, dass die Rollen unter den Kindern 
so verteilt wurden, »dass die dem allegorischen Rang nach wichtigsten von den herzogli-
chen Prinzen und die weniger wichtigen von den Edelknaben gespielt wurden«: »Theatral 
veranschaulichte und sozial reale Hierarchie entsprechen sich also und werden spielend 
gefestigt.«300 So übernimmt Anton Ulrich die Personifikation des Glücks und die germa-

295	 Vgl. Jörg Jochen Berns, Trionfo-Theater am Hof von Braunschweig-Wolfenbüttel, in: ders. 
(Hrsg.), Höfische Festkultur in Braunschweig-Wolfenbüttel 1590–1660, Amsterdam 1982 
(= Daphnis 10 [1981]), S. 663–710, hier S. 674. Den Goslarer Separatfrieden schlossen die Herzöge 
der drei welfischen Linien durch die Vermittlung Kursachsens mit dem Kaiser, zuerst im Januar 
mit einem Präliminarvertrag in Goslar, dann im Februar 1642 durch den Hauptrezess in Braun-
schweig.

296	 Weitere Aufführungen folgten im Schloss zu Wolfenbüttel 1648 und 1649 sowie 1649 im Rathaus 
von Berlin-Kölln auf Veranlassung des Kurfürsten. Vgl. Berns, Trionfo-Theater, S. 673 f.

297	 Vgl. Jörg Jochen Berns, Schottelius, Wolfenbüttel und die Welt. Szenen eines deutschen Ger-
manistenlebens im 17. Jahrhundert, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrichten 39 (2012), Heft 1 /2, 
S. 9–12.

298	 Vgl. ebd., S. 11 f.
299	 Schottelius, FriedensSieg, fol. A VIr. 
300	 Berns, Schottelius, Wolfenbüttel und die Welt, S. 12.



merkurs historische delegation

191

nische Herrscherfigur Henricus Auceps, sein Halbbruder Ferdinand Albrecht die Personi-
fikation des Friedens und Cupido.301

In der ersten, von einem kurzen Schäfersingspiel beendeten Handlung kämpfen die 
(bereits im Zusammenhang mit Birkens Margenis genannten) »Teutscher«, »Türk«, »Spa-
nier« und »Franzos« um die Gunst der Fortuna, die von ihrem »ergebenen Diener«302 
Mars begleitet wird. Allerdings erkennt der Teutsche zunächst nur den Kriegsgott an, 
während er Fortuna im Gegensatz zu den Schmeicheleien des Türken, Spaniers und Fran-
zosen schilt. Da er »mit vielen Siegeszeichen verwikkelt«303 ist, fehlt ihm ein Arm zur ent-
sprechenden Gegenwehr gegen die ihn bedrängende internationale Konkurrenz: »Erlöse 
mich doch nur darin/ und vereinige meine Kräfte !«304 Der zweite Akt setzt ein satirisches 
Modell in Szene, das auf Nicodemus Frischlins Julius Redivivus (1585) zurückgeht.305 Mit 
Merkurs Hilfe, der im Prolog die Szene bereitet und die Rollen verteilt, treten darin 
Caesar und Cicero als Vertreter der antiken Hochkultur auf, um den militärischen und 
wissenschaftlichen Status Deutschlands erstaunt zu bezeugen, wobei sie als antike germa-
nische Figuren den Feldherrn Hermannus (Arminius) und den Dichter Eobanus gegen-
übergestellt bekommen.306 

Bei Schottelius führt Mercurius, als Götterbote und Seelengeleiter »von den höchsten 
Göttern befehligt«, den »streitbahre[n] Kriegesheld[en]« Arminius von den »Himlischen 
Feldern« in die Gegenwart des vom Krieg zerstörten Reichs.307 Nach Arminius kehrt 
Mercurius mit »Henricus Auceps«, d. i. der König des Ostfrankenreichs Heinrich I., zu-
rück auf den Schauplatz, um sich – »mit einem sichtbahren Leibe« der »Himlische[n] 

301	 Vgl. die dramatis personae in Schottelius, FriedensSieg, fol. B VIr.
302	 Ebd., S. 8.
303	 Ebd., S. 20.
304	 Ebd., S. 35.
305	 Zu Frischlin und dem redivivus-Modell Dirk Niefanger, Das redivivus-Modell. Historische Hel-

den und ihre Semiotik in Dramen von Jacob und Nikodemus Frischlin, in: Christel Meier u. a. 
(Hrsg.), Akteure und Aktionen. Figuren und Handlungstypen im Drama der Frühen Neuzeit, 
Münster 2008, S. 417–434; Niefanger, Geschichtsdrama, S. 81–87, und Jahn, Rists grenzüber-
schreitendes Theater, S. 165 f. 

306	 Vgl. zum ideengeschichtlichen Zusammenhang der italienischen Renaissance Niefanger, Ge-
schichtsdrama, S. 82 f.

307	 Schottelius, FriedensSieg, S. 60.

Abb. 16: »Aufzug der Fortun«, Schottelius: Friedens Sieg (1648)



einhegung des krieges, performativität des friedens

192

Seele« ausgestattet – in »irdischer Anschaung unsers hochgeliebten/ und wider alle Feinde 
tapffer beschützeten Vaterlandes«308 zu erfreuen. Die antiken Römer Frischlins, die auch 
den Verfall der lateinischen Kultur in der Romania beklagen, fehlen in dieser redivivus-
Figuration. Das Klagemodell gegenüber der nationalen Gegenwart, das bei Schottelius 
im Zentrum steht, übernehmen wiederum Hermann / Arminius und Heinrich I. So muss 
die Freude über die Wiederkehr auch bei den germanischen Helden schnell der Ernüch-
terung weichen: 

Die Grundfeste aber des Erdreichs wird sich müssen erschüttert/ und alle Völker ver-
wikkelt und vermenget haben. […] Ich sehe Spanier und Ungeren/ Crabaten/ Franzo-
sen/ und Welsche/ Lappen und Finnen/ Sweden und Denen/ Polen/ Irren Schott⸗ und 
Engellender/ durch und durch ziehen: Feinde dieses Landes künnen sie ja nicht seyn/ 
alldieweil ich auch bey jedem Fremden Volke die treuliebenden Teutschen sehe.309 

Mit Schrecken betrachtet Heinrich I. zwar die »Wasser und Stadtgraben von Menschen
blute erröhtet«, »was mich am allermeisten erschrekket/ sahe ich mit erstarrender Ver-
wunderung so viele frömde Trachten und […] so viele frömde und feindliche Zeichen 
der Kriegesfahnen/ daß ich nunmehr ganz nicht gläuben kan/ daß dieses Land noch das 
Land sey/ dahin wir wolten«.310 Die beiden germanischen Helden treffen auch auf einen 
mit »vermengte[r] Sprache« (72) redenden Bauern und auf Bolderian, einen ›Alamode‹ 
sprechenden Maulhelden. Mit dem Land ist also die »fromme Muttersprache ins Elend 
verstossen« (81) ebenso wie die »Teutsche Redligkeit« (89). Die wiederkehrenden Helden-
figuren treffen schließlich auf den Teutschen, der die beiden zunächst für »Ausländer« 
(86) hält, ihnen aber doch folgt, um bei den Göttern um »den Frieden/ den lieben/ den 
so hochgewünscheten/ güldenen Frieden aufs allerdemühtigste« (91) zu bitten. 

Beendet wird der zweite Akt durch eine gesungene und pantomimisch dargestellte Ne-
benhandlung, in der Mars mit Hunger, Tod und Armut auftritt. In der dritten Handlung 
bilden dagegen, angeführt von der wahren Vernunft, die Tugend, Henricus Auceps, ein 
»Teutscher«, Herzog Arminius, die Gerechtigkeit, die »Göttinn des Wolstandes« (103), die 
Gottesfurcht, die Einigkeit und die Tapfrigkeit – »jede mit ihrem Smukke/ und mit ihren 
Kennzeichen« (103)  – eine allegorische Spiegelkonfiguration der »sichere[n] ruhige[n] 
Freiheit« (110). In ihrer Mitte befindet sich der Friede auf einem »aufgepuzten Wagen« 
(102) und erinnert die Anwesenden daran, dass, wer Befriedung verlange, auch ihre anwe-
senden allegorischen Schwestern in Ehren halten müsse (Abb. 17 und 18).

Die Sprachkritik des redivivus ist Schottelius’ sprachwissenschaftlichem Großprojekt 
in den fünf Büchern von Ausführliche Arbeit von der Teutschen Haubt-Sprache (1663) zu-
zuordnen. Sein ›Vorredner‹ kündigt demgemäß im Friedens Sieg anstelle von »Rom und 
Griechenland« die Aufführung eines Freudenspiels »teutscher Art« an: »Wir wollen […] 
mit zarter Rede hier die Muttersprache zieren.«311 Spracharbeit und Sprachpatriotismus, 

308	 Ebd., S. 64.
309	 Ebd., S. 62 f.
310	 Ebd., S. 65 f.
311	 Ebd., fol. B VIIIr.



merkurs historische delegation

193

aus welcher auch eine gegenüber Opitz und Buchner abweichende Poetik resultierte, 
überwölben deshalb auch seine Friedensallegorie, war Schottelius doch überzeugt, »dass 
die deutsche Misere ihren innersten Wesensgrund darin habe, dass die Deutschen nicht 
mit einer Stimme sprächen«. Der Krieg erscheint in diesem Szenario als »Effekt einer ba-
bylonischen Sprachverwirrung«, die durch »Sprachreinigung« zu bekämpfen sei.312 Dabei 
ist allerdings daran zu erinnern, dass Schottelius in Der schreckliche Sprachkrieg (1673)313 
die historische Entwicklung der Sprache als »ein kriegerisches Prinzip« versteht:314 

Wenn Schottelius die Geschichte der deutschen Sprache als Sprachkrieg, als Kampf 
grammatischer Kategorien allegorisiert, verwundert es nicht, daß derselbe Autor als 
Verfasser eines Friedensspiels die systemimmanente Kriegssituation der Sprache und 
die reale Kriegssituation suggestiv nebeneinanderstellt. Land und Sprache sind über-
fremdet. Die fremden Heere auf deutschem Boden und die fremden Worte in der 
deutschen Sprache sind gleichermaßen Invasoren.315

Auch die Konfiguration von Schäfer und Soldat in Birkens Teutscher KriegsAb⸗ und 
FriedensEinzug hält die ›Alamode‹-Problematik bereit. Stellt sich der Soldat zunächst 
noch als »Mann de bon Courage« vor,316 tauscht er nach der Friedenspost der Fama nicht 
nur Degen gegen Pflug, sondern auch seine »vermengte Sprache« gegen eine bereinigte.317 
Dahinter verbergen sich auch rhetorische Konzepte, die gegeneinandergestellt werden: 
Die »teutsche Redligkeit« erscheint so als »pflichtbewusste, einfache, wahrhafte Rede 
der Alten«, während die Rhetorik der Modernen als »gekünstelte, euphemistische und 
dissimulative Rede« entlarvt wird. Daraus folgt, wie Rahn bemerkt: »Man kann in der 

312	 Berns, Schottelius, Wolfenbüttel und die Welt, S. 13.
313	 Siehe Justus Georg Schottelius, Der schreckliche Sprachkrieg. Horrendum Bellum Grammaticale 

Teutonum antiquissimorum, hrsg. von Friedrich Kittler und Stefan Rieger, Peipzig 1991.
314	 Vgl. Rahn, Krieg als Störfall der Rhetorik, S. 44, und Friedrich Kittler, Die stehende Sprache. Zur 

Aktualität von Schottels »Horrendum bellum grammaticale«, in: Klaus Garber / Jutta Held (Hrsg.), 
Der Frieden. Rekonstruktion einer europäischen Vision, Bd. 1, München 2002, S. 933–942.

315	 Rahn, Krieg als Störfall der Rhetorik, S. 44.
316	 Birken, Teutscher KriegsAb⸗ und FriedensEinzug, S. 20.
317	 Vgl. ebd., S. 25 f.

Abb. 17: »Pax« und »Ratio vera«, Schottelius: Friedens Sieg (1648)



194

einhegung des krieges, performativität des friedens

deutschen Sprache nicht lügen.«318 Dagegen erscheint die Einmischung der französischen 
Sprache als zweistufige Verstellung: Zum einen impliziert sie das Verstellen der deutschen 
Sprecher in der fremden Sprache, zum anderen meint diese Einmengung derjenigen 
Sprache, die per se eine der Verstellung ist, auch die ethische Disposition. Dadurch, dass 
aber die Sprachkritik von den germanischen Kriegshelden formuliert wird, steht auch als 
Ideal der »teutschen Redligkeit« die »alleredelste / Teutsche Mutter und Heldensprache« 
als Kriegsrede im Vordergrund.319

In Anbetracht von Birkens Aufenthalt in Wolfenbüttel von 1645 bis zu seiner Rückkehr 
nach Nürnberg 1648 anlässlich des Exekutionstags verwundert die Nähe zu Schottelius’ 
Sprachprogrammatik kaum. Auch die allegorischen Konfigurationsformen mögen von 
Schottelius’ Aufführungen beeinflusst gewesen sein. Allerdings dient das frühere Braun-
schweiger Friedensspiel auch noch einmal dazu, die theatralen Nürnberger Friedensalle
gorien ex negativo zu profilieren. Zwar erweist sich FriedensSieg in zeremonieller und 
performativer Hinsicht als idealtypische höfische Medialisierung durch Theater und Päd-
agogik, die die Allegorisierung der zeitgenössischen Politik am Hof situiert und vermittelt. 
Da es sich beim Anlass der Aufführung um einen Fürstenbesuch, keineswegs um einen 
Friedenskongress handelt, stehen dabei jedoch nicht die Gesandten, deren diplomatische 
Praxis und Performanz im Mittelpunkt, sondern die Verkörperung der Souveränität nach 
innen, die im Medium der Sprache verhandelt wird, ohne weiter auf die politische Fiktion 
einzugehen. 

318	 Rahn, Krieg als Störfall der Rhetorik, S. 45.
319	 Vgl. ebd., S. 46.

Abb. 18: Auszug, Schottelius: Friedens Sieg (1648)



merkurs historische delegation

195

Auch der Götterbote Merkur hat an diesem Spiel teil, allerdings nicht als Sinnbild der 
Diplomatie und des Ausgleichs, sondern als medium redivivi. Den Unterschied zwischen 
der Synchronizität der diplomatischen Performanz (außen) und dem diachronen Zu-
sammenhang des Patriotismus (innen) markieren wiederum allegorische Konfiguration 
und Tanz: Während Birken den internationalen und interkonfessionellen Ausgleich zu 
allegorisieren versucht oder etwa das Münsteraner Ballet de la paix der französischen 
Delegation die Kronen gemeinsam tanzend versammelt ohne alles zentrierende Referenz, 
beendet Schottelius’ Freudenspiel ein streng nach Ständelehre aufgefächerter deutscher 
Gemeinschaftstanz von Bauer, Bürger / Schäfer und Adel, wobei der Schäfer in der Mitte 
den generischen Status des Friedensspiels als »Tragico-Comoedia« bezeichnet (Abb. 19).

Eine ähnliche Konfiguration finden wir in Johann Rists Das Friedewünschende Teutsch-
land (1647). Wenngleich auch in diesem in Hamburg von der Wanderbühne Andreas 
Gartners zuerst aufgeführten Friedensspiel320 der Zusammenhang von Reichseinheit und 
Souveränität der Nationalsprache im Vordergrund steht, zeigt sich allerdings beim Wedeler 
Pastor noch deutlicher als bei Schottelius die Indienstnahme Merkurs für die Dramaturgie 
des redivivus-Modells, die einer Neucodierung gleicht: Beginnend mit der Audienz des 
deutschen Botschafters in Rists Irenaromachia – hier noch ein »orator« –, der im Götter-
himmel von Merkur geleitet vor Jupiter Status und Leid des Krieges beklagt, wird dieser 
Zusammenhang insbesondere in Merkurs Rolle als medium redivivi im Friedewünschenden 
Teutschland evident. Zwar tritt Merkur auch bei Rist »in seinem gewöhnlichen Habit« auf, 
doch es folgt die Distanzierung von den »Grillen« der »alte[n] Poeten«:

320	 Vgl. Jahn, Rists grenzüberschreitendes Theater, S. 168.

Abb. 19: Tanz, Schottelius: Friedens Sieg (1648)



einhegung des krieges, performativität des friedens

196

Denn/ bald muß ich jhnen ein allgemeiner Botte und Abgesandter jrer Götter seyn/ 
bald ein Gott der Kauffleute/ bald ein Gott der Diebe/ bald ein GOtt der Beredsam-
keit/ unnd wer kann alle jhre Frazen gnugsam erzählen? Ich aber bekenne frei und 
öffentlich/ daß alles dieses jhr Vorgeben schändlich sei erlogen; Denn/ wer will doch 
bey dieser Zeit/ da die güldene Fakkel des heiligen Göttlichen Wortes in den Euro
poeischen/ sonderlich denen Teutschen Landen/ so hell und Sonnen klar daher leuch-
tet/ so gar närrisch und unbesonnen seyn/ daß er die elende Menschen ja wol gahr die 
grausame Teuffel vor Götter halten solte? Ich zwar kenne durchauß keine Götter/ als 
nur den einzigen wahren Gott […]/ die übrige alle von Menschen erdichtete Gözen 
verfluche ich von Herzen/ halte mich auch versichert/ daß jhr/ die jhr Christen seyd/ 
mir dieses falles gerne Beyfall geben werdet.321

Der Abgesandte der Götter wandelt sich nun am Ende des Krieges und den zeitgleich mit 
dem Krieg verlaufenden Friedensverhandlungen zum »vermummte[n] Merkurius«, der 
nicht mehr (etwa wie in der Harsdörffer-Übersetzung) »der Maien Sohn« ist, »sonderen 
ein alter Teutscher/ Priesterischer Merkurius« (5).322 

Dieser Prolog ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. So bricht der Priester-Mer-
kur deutlich mit der Topik und den Praktiken der gelehrten imitatio, deren Umgang 
mit der theologischen Architektur der antiken Texte entweder (bisweilen ironisch oder 
satirisch) vermittelnd oder als stummes Nebeneinander des antiken und christlichen Göt-
terhimmels erfolgte. Das kann am Beispiel von Martin Opitz’ Trostgedichte verdeutlicht 
werden. In jener Anfangspassage, die er auch vor der eigentlichen Publikation als Beispiel 
der Invokation in das Buch von der Deutschen Poeterey übernimmt, heißt es: 

Diß hab ich mir anjetzt zue schreiben fürgenommen.
Ich bitte wollest mir geneigt zue hülffe kommen

Du höchster trost der welt/ du zueversicht in not/
Du Geist von GOtt gesandt/ ia selber wahrer GOtt.

Gieb meiner Zungen doch mit deine glut zue brennen/
Regiere meine faust/ vnd laß mich glücklich rennen

Durch diese wüste bahn/ durch dieses newe feldt/
Darauff noch keiner hat für mir den fuß gestelt.323

Rists Priester-Merkur kündigt dem Referenzsystem des antiken Götterhimmels den Kredit 
auf. Als »vermummte[r] Merkurius« überrascht er das Publikum, beschämt es nachgerade, 
so als hätte er es dabei ertappt, alten Sünden anheimzufallen. Seine eigene Mittlerfunktion 
zwischen den Sprachen, zwischen den historischen bzw. mythologischen Welten, zwischen 
den Figuren und den durch sie verkörperten Allegorien, zwischen den Figuren auf der 

321	 Rist, Das Friedwünschende Teutschland, S. 4. Im Folgenden mit der Seitenangabe im Text.
322	 Vgl. Leon Stein, Religion and Patriotism in German Peace Dramas during the Thirty Years’ War, 

in: Central European History 4 (1971), Heft 2, S. 131–148, hier S. 140. 
323	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 361.



merkurs historische delegation

197

Bühne, zwischen der Bühne und Publikum wird dadurch allerdings obsolet. Als Priester 
tritt er als Vermittlung zwischen den Konfessionen auf.

Während Merkur bei Schottelius nur kurz erscheint, um nach dem Weggeleit der ger-
manischen Helden wieder zu verschwinden, erweist er sich bei Rist als Angelpunkt der 
Friedensdramaturgie. Als medium, das nicht nur Arminius, sondern auch König Ehren-
vest (d. i. Ariovist), Fürst Klaudius Civilis (d. i. Iulius Civilis) und »Heerzog Wedekind« 
(Widukind) auftreten lässt, begleitet er die germanischen Helden und Fürsten, die sich als 
»Verteidiger germanischer Völker gegen eine externe Bedrohung (Rom)«324 hervorgetan 
haben, bei ihren Auftritten in unterschiedlichen Konstellationen. Damit fungiert er aber 
auch als Antrieb des redivivus-Modells, das der Synchronizität des diplomatischen Zere-
moniells gegenübergestellt wird. So spricht das bei Rist wieder weibliche Teutschland, 
»auff das allerprächtigste à la mode bekleidet« (19), das darauf erpicht ist, »außländische 
Kavallier« (49) zu empfangen:

Ich sehe es sonst nicht ungern/ daß grosse Fürsten mich zuem öffteren besuchen/ denn 
eben hiedurch wird meine Reputation möchtiglich conserviret, und dahero komt es/ 
daß man in allen Länderen und Königreichen von Teutschland und Ihrer grossen li-
beralitet und tractamenten (wodurch Ihre Herrligkeit täglich wird vergrössert) weiß zu 
sagen. Zu deme so erfordert es auch Ratio status, daß man mit fremden Herren gute 
Correspondentz unterhalte/ dieweil man nicht kann wissen/ wie unnd wo man sich 
deroselben nützlicher Dienste dermahleinst könne gebrauchen (26).

Als ihr die drei Herren aus der deutschen Vergangenheit in alter Tracht unter der Füh-
rung Merkurs angemeldet werden, vermutete sie zunächst eine Wandertheater- oder 
Gauklertruppe, wohl auch weil sie auf Beschreibung des Hofmeisters »der Heiden Poeti-
scher Merkurius« (27) erkennt:

Allerdurchleuchtigste Großmächtigste Königinn/ Gnädigste Frau/ E. Majestät unter
thänigst anzudeuten kann ich nicht unterlassen/ welcher gestalt gegenwertige alte 
Teutsche Helden/ als König Ehrenvest/ Heerzog Hermann/ Fürst Civilis und Herzog 
Wedekind/ und/ weiland E. Majestät Königlichen Vorfahrinnen des alte Teutschlandes 
höchstlöblichsten Andenkens gehorsahmste Diener unnd Printzen/ auff sonderbahre 
Erlaubnisse ihrer Oberen sich auß den Eliseischen Felderen/ in welche sie theils über 
die Sechszehenhundert Jahr nach ihrem Ableben sich verhalten/ wiederum herauß an 
diese Welt begeben/ E. Majestät als das neue prächtige Teutschland/ deroselben Leben/ 
Wesen/ Wandel/ Policei/ Regiment/ Sitten unnd Gebräuche/ welche so wol zu Krie-
ges⸗ als Friedens⸗Zeiten in gebührende Obacht werden genommen/ etlicher mahssen 
zu erkundigen/ damit sie wegen der grossen Ehre und Herrlichkeit/ in welcher sie E. 
Majestät als ihre gnädigste Gebieterinn sehen gesetzet/ sich von gantzer Seel müchten 

324	 Gordon Herenz, Irenische Komplexität. Der Friedensbegriff Johann Rists am Beispiel des Frie-
densspiels »Das Friedewünschende Teutschland« (1647), in: Daphnis 43 (2015), S. 481–502, hier 
S. 486.



einhegung des krieges, performativität des friedens

198

erfreuen/ bitten hiebenebenst unterthänigst E. Majestät wolle es Ihr nicht lassen zu 
wider seyn/ daß sie sich etliche weinig Tage an deroselben König. Hoff auffhalten/ sie 
erbieten sich hinwieder E. Königl. Majestät unterthänigste gehorsahmste Diener zu 
leben und zu sterben (29 f.).

Da Teutschland Merkur einen »Schwäzer« nennt, glaubt sie auch nicht daran, »tatsäch-
lich Alte Teutsche Könige und Fürsten« (30) vor sich zu haben. Als Teutschland von 
den einzelnen historischen Figuren im ›Alamode‹-Stil Rechenschaft verlangt, beginnt die 
Sprach- und Tugendkritik des redivivus-Modells, die Rist im Vergleich zu Schottelius breit, 
mitunter einem Fürstenspiegel zu vergleichen, in der Opposition von Altem und Neuem, 
Eigenem und Fremdem in Szene setzt. Der Erschütterung der alten Fürsten, die Rist »als 
homogene Gruppe mit gleichen Tugend-, Lebens- und Sprachvorstellungen«325 imaginiert, 
wird die belächelnde Verwunderung Teutschlands gegenübergestellt, »ihr grosse Fürsten 
[…] wisset von denen höfischen Complimenten eben so wenig als der gröbester Baur« (33). 

Inhaltlich ähnelt die Sprachkritik jener des Schottelius; sie wird von Wedekind vor-
getragen, der die Divergenz von politischer europäischer Größe und Souveränität ge-
genüber der eigenen Sprache hervorhebt, in der letztlich auch Tugend und politische 
Souveränität als bloß geschminkte Eigenschaften sichtbar werden.326 Diese sei »zu einer 
Schlavinnen aller anderen/ sonderlich aber der Französischen« geworden: »Gott gebe 
nur/ daß dieses nicht ein Vorbild sei der künfftigen Dienstbarkeit/ in welche dein mäch-
tieges Königreich durch die gahr zu grosse Verehrung fremder und außländischer Völcker 
dörffte gerahten!«327 (35) Merkur klagt schließlich – weit weg vom galanten Orator und 
ganz »Prediger Merkurio« (174)  – das »unzüchtige[  ] Schandwesen« und die »hurische 
Geilheit« (40) Teutschlands an, worauf diese die Audienz fluchend beendet. Nachdem die 
Personifikation des Friedens vor dem deutschen Thron für Merkur Partei ergreift, wird 
auch diese vom Hof verbannt – übrig bleiben Teutschland und die Wollust. 

Daraus folgen schließlich Krieg und Verderben, die auch deshalb über Teutschland 
kommen, weil sie »fremde Kavallier« bereitwillig einlädt, während sie »Teutsche Ehr und 
Redligkeit« (172) in Person der germanischen Helden verschmäht. In einer bemerkens-
werten Szene wird Germania von den vermeintlichen ausländischen Kavalieren buch-
stäblich abgespeist und abgefüllt – man müsse Teutschland eben »in den Schlaff sauffen/ 
denn sonst ist es schwehrlich zu zähmen« (74). Dadurch wird es möglich, sie der Kette 
der Concordia zu berauben; der Kriegsgott Mars kann in der Konfiguration mit Hunger 
und Pest Bühne und Land besetzen. 

325	 Herenz, Irenische Komplexität, S. 486.
326	 Vgl. ebd., S. 488.
327	 Selbst in Rists Trauergedicht auf Opitz findet sich eine ähnliche Gedankenfigur, die anlässlich 

von Opitz umfassender Sprachenkenntnis aufkommt, von Rist jedoch sogleich verworfen wird: 
»Als wehr’ ein Teutscher nur der frembden Völcker Knecht?« Johann Rist: Lob- Trawr- vnd Klag-
Gedicht/ Vber gar zu frühzeitiges/ jedoch seliges Absterben/ Des weiland Edlen / Großachtbaren 
und Hochgelahrten Herren/ Martin Opitzen […] Welcher am 6. Tage Septembris, des 1639. Jah-
res/ in der/ Königlichen Stadt Dantzig/ diß eitle Leben hat verlassen […], Hamburg 1640, V. 208.



merkurs historische delegation

199

Doch damit das verheerte Teutschland nicht ganz sterbe, ruft Mars den italienischen 
Arzt Ratio Status328 zu Hilfe, Personifikation der Staatsräson, der auftritt »wie ein Quack-
salber oder Feldscherer/ zimlich gravitetisch außstafiret« (150). Der politische Mediziner 
bietet Kuren in machiavellistischer Manier an. Das verheerte Teutschland lehnt zwar alle 
Pflaster ab  – »Emplastrum Liga«, »Emplastrum Unionis«, »Emplastrum Neutralitatis«, 
»Emplastrum Confoederationis cum exteris« (155)  – ebenso simulatio und dissimulatio, 
lässt sich aber schließlich zu »Heuchelpillen«, »Pillulae Hypocriticae« (158), hinreißen. Im 
Schlusstableau, in dem Gott gemeinsam mit dem Frieden über sie Gericht hält und Mer-
kur, der auch stummer Zeuge der machiavellistischen Pläne der ausländischen Kavalliere 
ist, als ihr Fürsprecher auftritt, wird ihr das zwar übelgenommen, schließlich jedoch – 
nach einem umfassenden Bußbekenntnis Teutschlands – der Frieden in Aussicht gestellt. 
Der Priester-Merkur hilft »von ganzer Seele behten« (178) und erinnert damit an die 
Funktion des Engels im Jesuitentheater des 17. Jahrhunderts.329

Die neuere Forschungsliteratur hat zu Recht auf den »Patriotismus zum Mittel der 
konfessionellen Einigung und Friedensetablierung« verwiesen,330 der sich in Rists Frie-
denstheater zeige. Im Befreiungsgestus gegenüber Sprache und Territorium ist die kriti-
sche Differenz des redivivus-Modells angelegt. Die reichsdeutsche Concordia – d. i. die 
»imaginierte Eintracht der deutschen Territorialstaaten«331 – wird nur unter dem Dach in-
terkonfessioneller religiöser Tugend möglich. Deshalb folgt aus dem nicht-tugendhaften 
Verhalten Teutschlands – Wollust, Maßlosigkeit, Hochmut – der innerliche Zerfall, der 
im Friedensspiel über die Fress- und Saufszenen vermittelt wird: Der Wein »sucht so wol 
das Haubt/ als alle Glieder […] unruhig und verwirret [zu] machen«. Ergo kann tugend-
haftes Verhalten äußere Abwehr, also innere Einheit, wiederherstellen. Gericht wird nicht 
über den Krieg gehalten, sondern über Teutschland. 

Gegenüber Birkens Friedensspiel kann diese Darstellung des Krieges als zum Selbst-
zweck gewordene Steigerung der atrocitas betrachtet werden: »grausame Eisenbeisser und 
Menschenfresser«, »grausamer Bluhtvergiesser« und »Bluhtdürstiger Mars«. Entscheidend 
ist dabei, dass der Krieg nicht rechtlich, sondern moralisch332 und rhetorisch gefasst wird. 
Die Rede des Mars transformiert die Klage in eine »sinnliche Befriedigung des Kriegers, 
d. h. als ästhetischen Kriegsgrund, der den Krieg erst eigentlich motiviert.«333 Für die 
allegorische Architektur des Friedensspiels erwächst daraus allerdings ein Widerspruch, 

328	 Vgl. Sabine Kalff, Politische Medizin der Frühen Neuzeit. Die Figur des Arztes in Italien und 
England im frühen 17. Jahrhundert, Berlin / Boston 2014.

329	 Vgl. Bernd Rolling, Der Engel als Spielfigur in den Dramen der Jesuiten Jakob Gretser (1562–1625), 
Jakob Bidermann (1578–1639) und Georg Bernardt (1595–1660), in: Christel Meier u. a. (Hrsg.), 
Akteure und Aktionen. Figuren und Handlungstypen im Drama der Frühen Neuzeit, Münster 
2008 (= Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme, 23), S. 233–268.

330	 Vgl. Herenz, Komplexe Irenik, S. 493 f. Dazu auch Jahn, Rists grenzüberschreitendes Theater, S. 176–
183. 

331	 Herenz, Komplexe Irenik, S. 491.
332	 Vgl. ebd., S. 493.
333	 Vgl. Rahn, Krieg als Störfall der Rhetorik, S. 50: »[D]ort, wo die Rede der (traumatisierten) Opfer 

immer an der Schwelle zur Unsagbarkeit des Krieges steht, dort beginnt erst der Enthusiasmus und 
die Eloquenz der martialischen Redner.« (Ebd., S. 51).



einhegung des krieges, performativität des friedens

200

denn einerseits wird die Sündenstrafe Deutschlands als Kriegsgrund ins Feld geführt, 
andererseits zeichnet sich der Kriegsgott »durch das Lob der grausamen Kriegsmittel« 
aus, »deren Unverhältnismäßigkeit aus der Tatsache folgt, daß sie vom ursprünglichen 
Kriegsgrund abgekoppelt sind«.334

In der irenischen Friedenstopik greift Rist zwar den westfälischen Friedenszusammen
hang auf, allerdings tritt, die Neukodierung Merkurs zeigt das an, ein theologisches Mo-
ment in den Vordergrund. Gegenüber der diplomatischen Performativität des späteren 
Nürnberger Friedenskongresses und Birkens Friedensspielen haben wir es bei Rist mit 
einer anderen theatralen Konfiguration zu tun: Als Priester ist Merkur Gesandter zwi-
schen den Zeiten. Dieser Akt einer ›cultural diplomacy‹ sucht keine »gütliche« Friedensal-
legorie, sondern zielt zuvorderst auf die kulturpatriotische Grundierung und Formen 
nationaler Einheit.335 Concordia und Irenik bleiben dabei auf die Reichseinheit bezogen, 
eben nicht auf die pax christiana. 

Sigmund von Birken hat sich selbst dem Feld der Friedensdichtung nach Rist und 
Schottelius zugeordnet336 und deren protestantisch-irenische Signatur des Friedensspiels 
übernommen, gleichzeitig haben Zeremoniell und Performativität des Friedenskongresses 
neue Formen der Friedensallegorie hervorgebracht. Während allerdings, durch die diplo-
matischen Festdokumentationen verstärkt, Birkens Friedensballett als Lesetext der Cartel-
Fassung Verbreitung fand, wurde Rists Friedensspiel nicht nur von Wanderbühnen im 
deutschsprachigen Raum gespielt,337 sondern auch von einigen protestantischen Schul-
bühnen zur Aufführung gebracht.338 Damit avancierte Rists theatrale Popularisierung des 
Friedens in der zweiten Jahrhunderthälfte zum pädagogischen Repertoire des christlichen 
Tugendideals im Zeichen des Reichspatriotismus. 

7. Gryphius, Rettenpacher und das Festspiel nach 1648

Die rhetorischen und ästhetischen Mittel der Gewalt, die Mars bei Rist und Schottelius 
bemüht, finden sich auch in einem »Schertz-Spiel«, das Bestandteil jener »zwischen Krieg 
und Frieden um das Jahr 1648 sich ihren Ort suchenden Schwellendichtung« ist.339 Die 
Rede ist von Andreas Gryphius’ Komödie Horribilicribrifax. Teutsch, an der Gryphius 
nach einer peregrinatio mit pommerschen Edelleuten in Frankreich und Italien wahr-
scheinlich zwischen 1648 und seinem Amtsantritt als Glogauer Syndikus 1650 zu arbeiten 
begann.340 Überliefert ist der Text als Teil der 1663 erschienenen Werksammlung. 

334	 Ebd., S. 53.
335	 Vgl. ebd., S. 44.
336	 Er bezeichnete sich als »Irenicum […] Scriptorem«. Vgl. Birken, Prosapia / Biographia, S. 47.
337	 Vgl. Jahn, Rists grenzüberschreitendes Theater, S. 168 f.
338	 Vgl. Rolf Tarot, Schuldrama und Jesuitentheater, in: Walter Hinck (Hrsg.), Handbuch des deut-

schen Dramas, Düsseldorf 1980, S. 41.
339	 Kaminski, Ex Bello Ars, S. 391.
340	 Vgl. Eberhard Mannack, [Kommentar] Horribilicribrifax, in: Andreas Gryphius, Dramen, hrsg. 

von E. M., Frankfurt a. M. 1991, S. 1169–1173.



gryphius, rettenpacher und das festspiel

201

Der dramatische Text folgt dem »Prinzip der Verdoppelung«.341 Das betrifft einerseits 
die titelgebende Capitano-Figur des nach dem Modell der commedia dell’arte bramarba-
sierenden Don Horribilicribrifax von Donnerkeil Wüsthausen, der von Don Daradirida
tumtarides Windbrecher von Tausend Mord gedoppelt wird. Als »zwey weiland reformi-
rete Hauptleute« verweisen diese Figuren abgründiger als ihre stehenden Charaktere der 
commedia auf die Präsenz des Krieges und der Kriegsverheerungen.342 Eine weitere Dop-
pelung betrifft die Komödiengattung, die nicht nur commedia dell’arte und Wanderbühne 
verpflichtet ist, sondern auch einer glücklichen Liebeshandlung.343 Diese Liebeshandlung 
verwickelt beinahe alle auftretenden Figuren – auch die »weiland reformirete[n] Haupt-
leute«  – in ein Beziehungsgeflecht, aus dem schließlich sieben Paare und Hochzeiten 
hervorgehen, wobei sich die Paare der tugendhaften und galanten Hofelite von den solda-
tischen Aufschneidern umso deutlicher abheben.

Nicola Kaminski hat dafür plädiert, Gryphius’ Stücke der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit in ihrer Faktur und Figurentypologie als »zum ›Ernstspiel‹ mutierte Scherzspiel[e]« 
zu lesen.344 Seine »ruhmrätigen Landtsknechte[ ]«345 rufen auch eine Realität auf, die auf 
dem Nürnberger Exekutionstag 1649 /50 diplomatisch zwischen den militärischen Feld-
herren und den Gesandten der Kronen und der Reichsstände geregelt werden musste: 
Die nach den Westfälischen Friedensverträgen offene Finanzierung des Abzugs und der 
Auflösung der nach wie vor im Reich lagernden Truppen aktualisiert die figurative Prä-
senz des Krieges im Frieden, wie sie Gryphius’ Komödie bereithält. Man muss dabei nicht 
Piccolomini und den schwedischen Pfalzgrafen hinter den gedoppelten Kriegsherren ver-
muten; es genügt die Kriegstopik der behandelten Friedensspiele. 

Zudem ist schließlich anlässlich von Don Horribilicribrifax von Donnerkeil an das 
pompöse Nürnberger Feuerwerk zu denken, das Karl Gustav in dem von Piccolomini 
veranstalteten kriegerischen Befriedungsfest des Mars entzündete. Als Beleg für die der 
Ästhetik des Krieges folgende Inszenierung sei die Darstellung dieses donnernden Feuer-
werks bei Klaj zitiert, die deutlich die Anklänge an die lautmalerische Kriegstopik hören 
lässt:346

Trompeten/ Clareten Taratantara singen/
die Paucken die paucken/ die Kessel erklingen/
so sauset/ so brauset kein schaumichtes Wallen/
kein Stürmen so stürmet/ wann Berge zerfallen.
so reisset/ zerschmeisset kein hagel die Blätter/

341	 Vgl. Nicola Kaminski, Andreas Gryphius, Stuttgart 1998, S. 180.
342	 Vgl. ebd., S. 182 ff.
343	 Vgl. Judith P. Aikin, The Comedies of Andreas Gryphius and the Two Traditions of European 

Comedy, in: Germanic Review 63 (1988), S. 114–120. Vgl. zum Finale der Komödienhandlung in 
der Frühen Neuzeit Stephan Kraft, Zum Ende der Komödie. Eine Theoriegeschichte des Happy 
Ends, Göttingen 2011, S. 59–81.

344	 Kaminski, Ex Bello Ars, S. 354.
345	 So Opitz’ berühmte Charakterisierung in: Opitz, Deutsche Poeterey, S. 365. Vgl. zum kriegs

geschichtlichen und konfessionspolitischen Zusammenhang Kaminski, Ex Bello Ars, S. 341–400.
346	 Vgl. Niefanger, Poetisches Taratantariren, S. 277–293.



einhegung des krieges, performativität des friedens

202

so rasselt/ so prasselt kein donnerndes Wetter/
so prallet/ so knallet kein fallend Gemäuer/
als knicket und knacket das knisternde Feuer.
die Spitzen die sprützen hellfünckelnde Keile /
Racqueten/ Racqueten einander nachjagen/
Blitzschläge mit Schlägen erzürnet sich schlagen.347 

Auch wenn die Sprache des Krieges sich in der Artikulation gegen die eigene Rhetorik 
wendet, tritt auch Daradiridatumtarides zuerst mit Blitz und Donner auf: »Blitz/ Feuer/ 
Schwefel/ Donner/ Salpeter/ Bley und etliche viel Millionen Tonnen Pulver sind nicht 
so mächtig/ als die wenigste reflexion, die ich mir über die reverbation meines Unglücks 
mache.«348 So funktioniert Abrüstung in der Komödie der Sprachen.349

In Anbetracht der aufreibenden Präsenz der Heere im Reich um 1648 muss es kein 
Anachronismus sein, wenn Daradiridatumtarides in einer dem Lustspiel vorangestellten 
Zueignung mit Horribilicribrifax denjenigen Soldaten adressiert, »der jenem Hertzog zu 
Eger den Rest gegeben«350 hat. Und auch Horribilicribrifax’ Entrüstung über einen Frie-
densvertrag in der Dramenhandlung – »Was? daß der Keyser Friede gemacht habe sonder 
mich um Rath zu fragen? […] hat er nicht alle seine Victorien mir zu dancken? Hab ich 
nicht den König in Schweden niedergeschossen?«)351 – lässt sich in Verbindung mit den 
Mitgiftambitionen der rodomontierenden Landjunker352 als Figuration des Krieges im 
Frieden beschreiben, wie sie am Nürnberger Exekutionstag verhandelt wurde. Als Ver-
mittlerin der Liebesbündnisse in diesem Geschäft tritt die Kupplerin Cyrille auf, deren 
Einsätze der Text als »legationen« bezeichnet.

Im Kontext der Westfälischen Kongressdiplomatie rücken vor allem die Paratexte von 
Gryphius’ »Schertz-Spiel« in den Vordergrund. Paratexte, deren Bedeutung für rhetori-
sche Kontinuität und »Pluralisierung« in der Frühen Neuzeit hervorgehoben wurden,353 
reichen von der Leseradressierung und der generischen Zuschreibung über die panegyri-
sche Widmung bis zu Anmerkungen etc. Im Fall des Horribilicribrifax haben wir es mit 

347	 Klaj, Geburtstag deß Friedens, S. 163.
348	 Andreas Gryphius, Horribilicribrifax. Teutsch, in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen 

Werke, hrsg. von Hugh Powell, Tübingen 1969, S. 41–120, hier S. 48.
349	 Vgl. Gerhard Kaiser, Horribilicribrifax Teutsch. Wehlende Liebhaber, in: ders. (Hrsg.), Die Dra-

men des Andreas Gryphius. Eine Sammlung von Einzelinterpretationen, Stuttgart 1968, S. 224–255, 
hier S. 243 und Klaus Haberkamm, Scherz-Spiel als Sprech-Spiel. Andreas Gryphius’ Liebes-Spiel 
Horribilicribrifax, in: Helmut Arntzen (Hrsg.), Komödiensprache. Beiträge zum deutschen Lust-
spiel zwischen dem 17. und dem 20. Jahrhundert, Münster 1988 (= Literatur als Sprache. Literatur-
theorie – Interpretation – Sprachkritik, 5), S. 1–22.

350	 Gryphius, Horribilicribrifax, S. 46.
351	 Ebd., S. 58.
352	 Vgl. Kühlmann, Gelehrtenrepublik, S. 407.
353	 Vgl. den Sammelband von Frieder von Ammon / Herfried Vögel (Hrsg.), Die Pluralisierung des 

Paratextes in der Frühen Neuzeit, Berlin / Wien 2008 sowie Dirk Niefanger, Sfumato. Traditions-
verhalten in Paratexten zwischen ›Barock‹ und ›Aufklärung‹, in: Zeitschrift für Literaturwissen-
schaft und Linguistik 25 (1995), Heft 2, S. 94–118. Für das 18. Jahrhundert Till Dembeck, Texte 
rahmen. Grenzregionen literarischer Werke im 18. Jahrhundert, Berlin / New York 2007.



gryphius, rettenpacher und das festspiel

203

zwei getrennten und doch zusammengehörenden Texten zu tun, die keine Paratexte im 
Verständnis der Rezeptionsebene darstellen, sondern als fingierte Nebentexte Teil der 
dramatischen Fiktion sind. In unserem Zusammenhang interessieren insbesondere die 
Allusionen auf Diplomatie und Friedensfeier. 

Der Komödie ist zunächst eine »Zuschrift« von Daradiridatumtarides an Horribilicri-
brifax vorangestellt. Diese enthält eine Beschwerde über »unsere[n] weyland bekante[n] 
Freunde«,354 den Verfasser der Abenteuer der beiden capitanos. Auf die Klage folgt die 
Wiedergabe des verworrenen Berichts von Daradiridatumtarides’ Diener Signor Caccia
diavolo, von seinem Herrn zu besagtem gelehrten Jugendfreund als »mein[  ] Herr[  ] 
Ambassiadore[  ]« gesandt, um die Herausgabe dieses Werkes einzufordern. Damit ge-
langt man in das Erzählmodell einer Schelmenroman-Episode, die als »vermeintliche[  ] 
unglückselige[ ] Ambassade«355 firmiert. Cacciadiavolo verkörpert eine nach dem Pickel-
hering der Wanderbühnen gezeichnete Narrenfigur. Ebenso erratisch wie die von Da-
radiridatumtirades übermittelte und mit größtenteils falsch verwendeten lateinischen 
und französischen Wörtern durchsetzte356 Ambassaden-Erzählung des Dieners ist dessen 
körperliche Weise, sich im Pseudozeremoniell seiner diplomatischen Mission zu bewegen. 
Da sich der gelehrte Dichter weigert, das Manuskript herauszugeben, vertreibt sich der ge-
sandte Narr fressend und saufend die Zeit. Allerdings gelangt Cacciadiavolo über Umwege 
ans Ziel: auf den Abort. Auf der Suche nach »Stoff zur Reinigung« erblickt er ebendort 
einen »Hauffen deschirez collutulez & de gutte pampieres«, auf dem sich auch der Name 
Daradiridatumtarides findet  – und schließlich überhaupt das »gantze Concept unserer 
Liebe und Deversation«357 (wohl als verkehrte Devastation: die Zerknirschung). Der lang 
ersehnte Text wird dem Gelehrten also »entführet« und dem Daradiridatumtarides zuge-
eignet.

Die Verbindung der beiden das eigentliche Drama rahmenden Texte wird dadurch 
hergestellt, dass an das gerettete Manuskript des Dramas das sogenannte Testament von 
Sempronius, der Pedantenfigur der Komdödie, angehängt ist. Dieses »Testament« enthält 
jedoch keinen letzten Willen, sondern den an das Ende der Komödie gehefteten »Hey-
raths-Contract« der »Herren Sempronii und Frauen Cyrille«. Wenn auch nicht auf den 
24. Oktober ausgestellt, so erhält die Komödie über die Datierung des Hochzeitsvertrags 
zwischen der Pedantenfigur Sempronius und der Kupplerin aus der Dramenhandlung 
auf den – unmöglichen – »30. Februarii, dieses tausend sechshundert acht und viertzigs-
ten Jahre«358 doch eine westfälische Signatur. Freilich ist der Vertrag aus dem öffentlich-
völkerrechtlichen in den privaten Rechtsbereich der Hochzeit, vom höfisch-städtischen 
Zusammenhang der Friedenskongresse in den niederen Stand übersetzt – zu erinnern ist 
daran, dass der »verkehrte Gelehrte« und die Kupplerin im Personenregister ›ganz unten‹ 
rangieren. 

354	 Gryphius, Horribilicribrifax, S. 43.
355	 Ebd., S. 44 f.
356	 Ebd., S. 44. Etwa für den Gesandtenbericht (lat. relatio): »prelatio«.
357	 Ebd., S. 45.
358	 Ebd., S. 116.



einhegung des krieges, performativität des friedens

204

Dabei wird die Frage nach dem gemeinsamen Freund der beiden Bramarbasse deut
licher; die Rede ist von »Romanus Pompilius, dessen Signet ist ein Esel mit einer Schreib-
feder in der einen/ und einen Dintenfaß in der andern Klauen«359 und der den Vertrag 
offensichtlich als Notar aufgenommen und an das Ende des begehrten Manuskripts 
gesetzt hat. Der Heiratsvertrag enthält vor allem eine Auflistung, die narratio von »allen 
denen solenniteten, ceremonien und Gebräuchen/ welche in dergleichen Fällen de jure 
oder consvetudine üblich«360 seien, die schließlich in einer genauen dispositio ausgeführt 
werden.361 Von Gegenseitigkeit, amicitia und amnestia kann dabei jedoch keine Rede 
sein, erweist sich der Vertrag vor den unterzeichnenden Zeugen doch als Knebelvertrag. 
Auch an der Komödie Horribilicribrifax ist also abzulesen, wie die Friedenskongresse, ihre 
völkerrechtlichen Diskurse und zeremoniellen Praktiken um und nach 1648 Schreib- und 
Inszenierungsanlässe bilden.

Andreas Gryphius widmete sich nicht nur im Lustspiel den Nachwirkungen der Frie-
denskongresse und der Präsenz des Krieges im Frieden, sondern auch im Festspiel Ma-
juma. Wahrscheinlich ist, dass das Stück, das auf die »Majumas vnd Blumen⸗Feste«362 
der Antike verweist, im Juni 1653 in Glogau aufgeführt wurde.363 Insbesondere die Apos
trophe des panegyrischen Schlussreyens in der dritten Abhandlung verdeutlicht, dass die 
Krönung Ferdinands IV. zum Römischen König in Prag am 31.  Mai 1653 der Anlass 
von Dichtung und Aufführung war. Wie Bernhard Jahn zuletzt treffend festgestellt hat, 
handelt es sich dabei um eine komplexe »Überblendung zweier Gattungstraditionen«: 
Einerseits ist Majuma vor der Folie der Friedensspiele zu lesen. Andererseits alludieren 
die »gesangsweise« Vorstellung und die eingeflochtene mythologische Liebeshandlung auf 
die »am Wiener Hof gepflegte[ ] Oper venezianischer Prägung«.364 Es liegt deshalb nahe, 
von einem »Mischspiel« zu sprechen. Gerade dieser Zusammenhang macht Majuma zu 
einem bemerkenswerten Dokument der diplomatischen Dramenpoetik nach 1648. Zu-
sätzlich zur Zeremonialkultur des kaiserlichen Musiktheaters ist dabei auch auf ein häufig 
vergessenes Friedensspiel aus Schlesien zu hinzuweisen: Angestoßen von Opitz’ Dafne 
(1627) hatte sich Daniel Czepko mit Pierie (1636) bereits vor den Westfälischen Friedens-
verhandlungen an ein Schäferspiel gemacht, in dessen Mittelpunkt »die festliche Alle-
gorisierung des Friedens im Zeichen der realen Bedingungen des Krieges«365 steht. Das 
dreiaktige Friedensspiel,366 das anlässlich der Hochzeit des schlesischen Herzogs Heinrich 

359	 Ebd., S. 119.
360	 Ebd., S. 116.
361	 Vgl. Lötscher, Horribilicribrifax Teutsch, S. 166.
362	 Andreas Gryphius, Majuma, in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 8, hrsg. 

von Hugh Powell, Tübingen 1972, S. 2–21, S. 4.
363	 Zur Problematik der genauen Datierung angesichts des Titelzusatzes »Auff dem Schauplatz 

Gesangsweise vorgestellet. Jn dem Mäymond des 1653. Jahres« vgl. Eberhard Mannack, Majuma 
[Kommentar], in: Andreas Gryphius, Dramen, hrsg. von E. M., Frankfurt a. M. 1991, S. 1217 ff.

364	 Jahn, Art. Majuma, S. 358.
365	 Stockhorst, Reformpoetik, S. 254.
366	 Zu Opitz und zur Gattungstypologie von Czepkos Friedensspiel vgl. Hans-Gert Roloff, Daniel 

Czepkos Pierie, in: Norbert Honsza (Hrsg.), Daß eine Nation die ander verstehen möge: Fest-
schrift für Marian Szyrocki zu seinem 60. Geburtstag, Amsterdam 1988 (= Chloe, 7), S. 599–613. 



gryphius, rettenpacher und das festspiel

205

Wenzel zu Münsterberg aufgeführt wurde, vollzieht die »utopische Versöhnung«367 zwi-
schen Milesiern und Myuntiern durch die Heirat Pieries mit dem Prinzen von Milet.368 

Für die Zuordnung von Gryphius’ Festspiel zum Friedenstheater spricht allein das 
allegorische Personal des musikalischen »Freuden⸗Spiels«, das mit Mars und einem 
»verlähmete[n] Soldat[en]« zwei typische Figuren aufzuweisen hat. Und mit der Einhe-
gung und Bändigung des Kriegsgotts wird Majuma auch der zentralen Bewegung der 
allegorischen Konfiguration gerecht: Die zweite Abhandlung hebt damit an, dass die 
Nymphe Chloris mit Schrecken entdeckt, dass Mars ihren Blumengarten zerstört und 
die Felder mit »Knochen/ Bley und rostig Eysen«369 übersät hat. Daraufhin fordert die 
Blumennymphe: »Recht Götter ! schafft mir recht !«370 Dieses bekommt sie auch mitsamt 
dem Schuldigen; Mercurius tritt mit dem Verweis auf das »heil’ge Recht« auf und über-
gibt ihr den Schuldigen Mars in Namen des Götterhimmels. Der Kriegsgott hebt nun 
wie in den Friedensspielen Rists und Birkens zu seiner Verteidigungsrede an, wobei seine 
Rede unmissverständlich deutlich macht, welchem Genus, welcher Topik und welchem 
poetischen Gestus sie verpflichtet ist:371

Hör ich den Klang der behertzten Trompeten
So wacht mein Anmuth zu fechten vnd tödten;
Hör ich die Kupfernen Drummeln sich regen;
Wenn sich die Kleppel der Paucken bewegen:
Wallt’ mein Geblüte/ die Augen entbrennen/
Daß ich für Eyfer mich selbst nicht kan kennen/
Hör ich das kreischen der schäumenden Rosse
Kenn’ ich die Spitzen vom feindlichen Schlosse; 
Knörsch ich in Eisen/ ergreiff ich die Klingen;
So wil mir das Hertze für Künheit zuspringen/
Seh ich die Ordnung der ährenen Ritter,
Göttin ich spring’/ ich erhitz’/ ich erschitter.
Hör ich das murmeln der munteren Knechte;
Trägt man/ die schwanckenden Picken zu rechte;
Seh ich die flatternden Fahnen vmbfliegen;
Göttin/ so reitzt mich die Seele zum Kriegen.372

367	 Stockhorst, Reformpoetik, S. 254.
368	 In der der Vorrede setzt Czepko das Friedensspiel explizit vom Trauerspiel ab: »Sonsten sindt 

jhr die Regeln vnd Gesetze der Gelehrten/ so sie den Tragoedien zu schreiben/ nicht vnbekant. 
Weil aber jhr Glück vnd die andern vmbstände/ Sie von Tragaedischer Traurigkeit endheben, 
vermeinet die freye Pierie entschuldiget zu sein/ daß Sie sich solcher nicht vnterwürffig machen 
dürfften.« (Daniel von Czepko, Dem Lesenden [Vorrede zu Pierie; 1636], in: ders., Weltliche 
Dichtungen, hrsg. von Werner Milch, Darmstadt 1963, S. 305–306, hier S. 305)

369	 Gryphius, Majuma, S. 12 (II, 44).
370	 Ebd., S. 13 (II, 77 f.).
371	 Vgl. Jahn, Art. Majuma, S. 359 f. 
372	 Gryphius, Majuma, S. 14 (II, 99–114).



einhegung des krieges, performativität des friedens

206

Der Hirtengott Pan überbringt schließlich in der dritten Abhandlung das Götterurteil, 
das den Kriegsgott dazu verpflichtet, den Garten neu zu bepflanzen und in Zukunft als 
»der Blumen Wächter« zu dienen. 

Die Blumenrhetorik, die Gryphius’ »Freuden⸗Spiel« durchzieht, verweist jedoch dar-
auf, dass hier keine rechtliche Lösung inklusive Strafe im Vordergrund steht, wenn die 
eigentliche Einhegung des Krieges im Blumengarten erfolgt. Der Topos des Gartens 
korrespondiert dabei nicht nur mit dem höfischen Bezugssystem, sondern verweist auch 
darauf, dass die Bändigung des Mars im symbolischen Raum zu lösen ist, das heißt: im 
Zeremoniell,373 das trotz der Rangfolgeprobleme den Rahmen für Verhandlungen ohne 
Vertrauen und abseits der Kategorien von Sieg oder gerechtem Krieg eröffnete.374 

Für den höfischen Rahmen würde daraus folgen, dass sich ein szenisches Ritual, 
das die Außerkraft- und Wiedereinsetzung – der verheerte und wieder florierende Gar-
ten  – der im äußeren Rahmen permanent bestehenden Zeremonialordnung zu deren 
Bekräftigung inszeniert.375 Gryphius macht dagegen bereits zu Beginn ernst, denn der 
von Harsdörffer geforderte Vorredner bei allegorischen Freuden- und Hirtenspielen tritt 
bei Gryphius lediglich in Stellvertretung auf: »[S]tat deß Vorreders« findet sich allerdings 
»[e]in Wald⸗Gott« auf der Bühne ein, der als Stellvertreter des adäquaten Vorredners 
Merkur auf dessen Erscheinen zum Ausgang vorausdeutet: »Vielleicht wird Mercurius 
den Außgang mit mehr frölicher Zeitung schlissen.«376 Anstelle der fröhlichen Botschaft 
breitet der Waldgott die Topografie des Krieges aus: 

Unsere Zeiten haben bißhero nichts als die blutigen Traurspiele deß Krieges bejam-
mert/ vnd bey den Flammen der verloderten Städte ihre Wunden vnd der ihrigen 
Leichen beseufftzet: wir Wald⸗Götter sind gezwungen den angenehmen Strand der 
Oder zuverlassen/ nach dem vnser vorhin lieblicher Lust⸗Pusch in gespitzte Pfähle 
verendert/ vnd vmb die Wallgraben verstecket. Stat schönester Blumen haben wir die 
Felder/ mit Fäule der von Pest/ Hunger vnd Wehmut auffgeriebenen Cörper/ vnd die 
anmuttigsten Gärte mit Todtenbeinen bedecket gefunden.377

Die reale Kriegstopografie ist vom verheerten Garten der Chloris nicht zu trennen. 
Während sie so in den Rahmen des Theaters geholt wird, bedeutet die erhoffte Wendung 
durch die fröhliche Botschaft Merkurs auch eine gattungspoetologische von den »bluti-
gen Traurspielen[n]« zum »Freuden⸗Spiel«. Die Veränderung der Gattung parallelisiert 
die allegorische Bewegung der Friedensspiele und avanciert so zum Thema des Theaters. 
Mars wird schließlich selbst zum Zeugen dieser Veränderung:

373	 Vgl. Jahn, Art. Majuma, S. 360.
374	 Vgl. May, Kongresszeremoniell, S. 17 ff. und Jahn, Ceremoniel und Friedensordnung, S. 969–980.
375	 Vgl. Nanz, Grenzverkehr, S. 46 ff. Nanz beschreibt den zeremoniellen Tanz der höfischen Masque 

in diesem Sinn.
376	 Gryphius, Majuma, S. 4.
377	 Ebd.



gryphius, rettenpacher und das festspiel

207

Welche Veränderung! sehet ich baue?
Pflantze / begüsse / versetze / behaue !
Wer hätt vermeinet / daß ich in dem Garten
Solte der wachsenden Blumen abwarten?378

Möglich wird diese Veränderung nicht durch der »hochmächtigen Götter Geschicke«, 
sondern durch Chloris’ »Blicke«.379 Wiederum lässt sich dieser Zusammenhang innerhalb 
der Dramenpoetik betrachten. Mit dem verliebten Kriegsgott zitiert Gryphius, wie Jahn 
bemerkt, den antiken Topos »Militiæ species amor est« aus Ovids Ars amatoria, der 
wiederum in der Habsburg-Panegyrik eine bedeutende Rolle spielt  – von Monteverdis 
Madrigali guerrieri et amorosi (1638) bis zur erwähnten Aufführung von L’inganno d’amore 
am Regensburger Reichstag 1653. 

Zwar wird das venezianische drama per musica – wie bei Il pomo d’oro zu sehen war380 – 
erst mit Leopolds I. Kaiserkrönung für die symbolische Kommunikation des Hofes und 
des diplomatischen Zeremoniells ihre Wirkung entfalten, allerdings hat die Verbreitung 
des neuen höfischen Operntyps bereits um 1650 eingesetzt und nach der Aufführung 
von L’inganno d’amore durch den Druck des Librettos sowie eine deutsche Fassung des 
Argumentums mit Kupferstichen einen ersten Höhepunkt erreicht.381 Zur Tradition der 
venezianischen Oper, die für die Habsburger so bedeutend werden sollte, ist auch die 
Liebes- und Intrigenhandlung zu zählen, die Majuma zumindest in Andeutung aufweist. 
Noch bevor die Verheerungen des Mars in der zweiten Abhandlung entdeckt werden, 
beklagt Chloris, »daß sie von ihrem Zephir verlassen«. Darauf legt Maja, die Mutter 
Merkurs, »als die der Jupiter gleichfals auß seinem Gemüthe gesetzet […]/ das keine 
Beständigkeit bey den Göttern zu hoffen«.382 Damit betreten wir das mythologische Fi-
gurenarsenal und den Handlungsverlauf der höfischen Oper italienischen Zuschnitts.383 
Der liebende Westwind erklärt seine verspätete Ankunft bei den Blumen  – auch auf 
Botticellis Gemälde Primavera sind Chloris und Zephyr zu finden – damit, vom eisigen 
Winterwind Boreas am Hofe der Windgottheit Aeolus eingesperrt worden zu sein: »Die 
Ursach aber seines langen Abwesens rühre her auß dem Wiederwillen seines Königs Æoli, 
welcher durch Verläumbdung verreitzet/ ihn durch den Boreas Gefänglich einziehen/ 
vnd in Fässel von Eyß schlissen lassen.«384 Eine höfische Intrige hat also den Einzug des 
Frühlings verzögert. 

378	 Ebd., S. 19 (III, 91–94).
379	 Ebd.
380	 Vgl. Kap. II/8. 
381	 Vgl. Kap. IV/3. Dazu auch Jahn, Art. Majuma, S. 363.
382	 Gryphius, Majuma, S. 5.
383	 Dass Gryphius bei seiner Italienreise 1646 mit venezianischen Opern in Kontakt gekommen ist, 

kann nur vermutet werden. Vgl. Eberhard Mannack, Andreas Gryphius, 2. Aufl., Stuttgart 1986, 
S. 15. Jahn, Art. Majuma, S. 364 verweist dabei auf die mögliche Rezeption von italienischen 
Librettodrucken. Als in der Forschungsliteratur bislang nicht genanntes Beispiel, das um Zephiro 
und Flora kreist, wäre Giovanni Faustini, Il Titone. Drama per Musica, Venetia 1645 zu nennen.

384	 Gryphius, Majuma, S. 5. 



einhegung des krieges, performativität des friedens

208

Blumen bzw. Rosen, über die Gryphius auch die Verbindung zwischen unterschied
lichen Handlungssträngen herstellt, dienen dem Text als Leitmotive: Chloris / Flora per-
sonifiziert nach der (Wieder-)Vereinigung mit Zephir schon in Ovids fasti die Pracht 
der Pflanzenwelt. Zudem hat sie mithilfe einer Blume Junos Schwangerschaft mit Mars 
herbeigeführt. Mars’ Verheerung der Flora und Wiedergutmachung schließt diesen mo-
tivischen Reigen.385 

Das glückliche Ende des musikalischen Festspiels im wieder erblühten Garten der 
Chloris wird schließlich durch einen Operneffekt gesteigert, wie die dramatische Hand-
lungsanweisung verdeutlicht: »Zephier/ Chloris Maja werden in Keiser⸗Kronen. Mars in 
einen Adler verwandelt.«386 Diese Verwandlung »bildet die Brücke zur direkten Apost-
rophe an den Herrscher«.387 Unmittelbar darauf kommt es nun zur im Prolog des Wald-
gottes bereits angekündigten fröhlichen Botschaft Merkurs, der im Reyen der Waldgötter 
und Nymphen das vierfache Lob Ferdinands IV. singt: Die erste Strophe nimmt die Kö-
nigskrönung auf und überblendet sie mit der prospektiven Kaiserkrönung,388 gefolgt vom 
dynastischen Bezug in der zweiten Strophe; Ferdinand III. wird entsprechend der Insze-
nierung am Regensburger Reichstag, in den er durch eine Ehrenpforte im Dezember 1652 
einzog, als Friedenskaiser allegorisiert, Ferdinand II. hingegen als »Siege[r]«, woraus  – 
»Klug im herrschen/ frisch im Kriegen« – Ferdinand IV. als Synthese, als kriegerischer 
Friedenskaiser hervorgeht. Die dritte Strophe zeigt dabei die Richtung an: Im »neuen 
Rom« befinde sich der junge König, sobald er das »geraubte[ ] Pfand« Constantins geret-
tet habe, also Konstantinopel erobert. Dieser Zusammenhang ist ambivalent: Einerseits 
meint Konstantinopel das zweite Rom, andererseits stattet in diesem theatralen Porträt 
des Königs gerade der Krieg gegen das Osmanische Reich den König mit den Insignien 
der Universalmonarchie aus. Die vierte Strophe endet schließlich mit:

Leb! O lebe für vnd für/
Ferdinand der Erden Zier.389

Das Friedensspiel im Festspiel Majuma endet bereits davor. Denn, damit Mars schließlich 
als habsburgischer Adler über dem Garten wachen kann, muss Mercurius das Schwert des 
Kriegsgotts symbolisch an den gekrönten König Ferdinand IV. übergeben:

Das Schwerdt taug nicht vor vns. Stellt es dem Helden zu/
Dem das gekrönte Haupt der Erden/ seine Ruh
Vnd Sorgen anvertraut der Lantz vnd Feder führt
Vnd den behertzten Schild mit weissen Rosen ziert/
Der Erden Kreiß erstarrt ob seiner Freundligkeit/
Die bey so hohem Stamm so frembd in vnser Zeit.

385	 Vgl. Mannack, Majuma [Kommentar], S. 1225.
386	 Gryphius, Majuma, S. 19.
387	 Jahn, Art. Majuma, S. 366.
388	 Ferdinand IV. wird bereits ein Jahr später (1654) an Blattern sterben.
389	 Gryphius, Majuma, S. 20 f.



gryphius, rettenpacher und das festspiel

209

Diß Schwerdt in seiner Faust wird vns vor alles stehn/
Da ja noch eine Glut wolt auß der Asch auffgehn.
Nim Held diß Schwerdt von vns. Wo reist mich Phœbus hin?
Du schrecken Thraciens; ich spüre den Gewin/
Den dir die Ewigkeit durch meinen Mund verspricht/
Ich schaue/ daß dein Arm deß Bosphers Bogen bricht /
Daß Tapferkeit vnd Muth/ dich Sternen⸗hoch erhebt
Daß Stambols Monden Tieff dir vnter Füssen schwebt/
Daß sich der Palmen Wald in Idumæa regt
Vnd dir Jerichus Thal/ weit schöner Rosen trägt.390

Wiederum tritt der Auszug des Krieges nach Thrakien ins Zentrum, der Mars gegen das 
Osmanische Reich mobilisiert. 

Die Jericho-Rose, so Mannack, »die völlig vertrocknen und durch Feuchtigkeit wie-
der zum Leben erweckt werden kann, hat in der christlichen Überlieferung symbolische 
Bedeutung. Schon im Mittelalter war sie Symbol für Maria und galt als Hinweis auf 
Christus und sein Friedensreich«.391 Indem Gryphius den kommenden Kaiser als Über-
winder der Türken feiert, verheißt er ihm mit der Rose von Jericho die Herstellung des 
Friedensreiches und die Rettung des Christentums. Chloris nennt in Majuma bei der 
Aufzählung der vielen von Mars zerstörten Blumen die Rose an erster Stelle. Welche Rose 
dabei als eine »beständige Blume« anzustreben ist, wird dem jungen Herrn Ferdinand, 
dessen Schild weiße Rosen zieren, am Ende verkündet.392

Allerdings verweist Bernhard Jahn darauf, dass das mit Mars aufgerufene Genrezitat des 
Friedensspiels an dieser Stelle impliziere, dass trotz Ende des Krieges in Schlesien nach wie 
vor Konfessionskrieg herrsche. Die Übergabe des Schwerts an Ferdinand IV., damit dieser 
in der Fremde – und nicht zu Hause – Krieg führe, sei in diesem Zusammenhang zu lesen. 
Damit ist letztlich ein Übergang bezeichnet, weil Gryphius hier nicht nur an den west
fälischen und Nürnberger Friedenskontext angeknüpft, sondern darüber hinaus auch an 
die protestantische Signatur der Friedensspiele in der Tradition Johann Rists. Gleichzeitig 
korrespondiert der Kontext der italienischen Operntradition, der als symbolische Herr-
schaftskommunikation mit der Regensburger Aufführung etabliert war, mit den Friedens-
spielen. Der Raum, der sich dazwischen aufmacht, ist einer der Verhandlung: »Gryphius 
gibt dem Kaiser, was des Kaisers ist, ohne die protestantischen Interessen zu verraten.«393 

Wie sieht die Amalgamierung von Friedensallegorie und Festspiel nun in den katho-
lischen Friedensspielen aus? Als Beispiel mag zum Abschluss das Benediktinertheater 
dienen, wie es mit den überlieferten Texten insbesondere Simon Rettenpachers vorliegt. 
Dabei handelt es sich um ein lokales Schultheatersetting,394 das vom Benediktinerorden 

390	 Gryphius, Majuma, S. 16 f. (III, 17–32).
391	 Mannack, Majuma [Kommentar], S. 1226.
392	 Vgl. ebd.
393	 Jahn, Art. Majuma, S. 358.
394	 Vgl. Heiner Boberski, Das Theater der Benediktiner an der alten Universität Salzburg (1617–

1778), Wien 1978 (= Theatergeschichte Österreichs, 6), S. 31–99.



einhegung des krieges, performativität des friedens

210

und Salzburgs Sonderstellung geprägt ist. Der Ordensdramatiker Rettenpacher studierte 
an der Salzburger Benediktineruniversität und wurde 1661 nach Studienaufenthalten in 
Siena, Rom und Padua in Salzburg in den Benediktinerorden aufgenommen.395 Retten-
pacher, der mit Frauen⸗Treue auch ein deutschsprachiges Drama vorgelegt hat, war von 
1667 bis 1671 Bibliothekar und Präfekt des Stiftsgymnasiums in Kremsmünster, von 1671 
bis 1675 lehrte Rettenpacher an der Universität Salzburg Ethik und Geschichte und leitete 
als pater comicus das Ordenstheater.396 Danach kehrte er nach Kremsmünster zurück.397 
In seiner Funktion als Theaterleiter und Bibliothekar hat er die Stiftsbibliothek mit den 
wesentlichen Ergebnissen der deutschsprachigen Literaturreform und Poetik versorgt: 
Das Spektrum reicht von Opitz’ Geistliche Poemata, und dessen Barclay-Übersetzung über 
Harsdörffers Der Grosse Schau⸗Platz Lust⸗ und Lehrreicher Geschichte und Birkens Ostlän-
discher Lorbeerhäyn bis zu Schottelius’ Teutsche Vers⸗ oder Reimkunst und Christian Weises 
Curieuse Gedancken von Deutschen Versen. Auch die Gryphius-Sammelausgabe von 1663 
(Freuden und Trauer⸗Spiele auch Oden und Sonette) ist in der Bibliothek zu finden.398

Das wahrscheinlich 1679 aufgeführte Festspiel Pax Terris Reddita, sev Felix Laophili 
ac Irenes Connubium steht in Beziehung zum Frieden und Friedenskongress von Nim-
wegen.399 Das in einigen Szenen gesungene Festspiel ähnelt in der gemischten Figura-
tion von Allegorie, Mythologie und Geschichte Birkens Margenis, in der Mischung von 
Friedens- und Festspiel Gryphius’ Majuma, wenngleich die theatralen Festgattungen des 
Ordenstheaters zunächst freilich näherliegen: Als Salzburger Vorläufer von Rettenpachers 
Friedens- und Festspielen können die Stücke Otto Guzingers gelten, insbesondere Pax 
conciliante augustissimo imperatore Leopoldo Austriaco telluri restituta (1664), das uns Mer-
kur wieder als Begleiter vorstellt, der den Knappen Montanus – in einer Art Traumreise – 
in die elysischen Felder und die Hölle führt.400 Für das Wiener Jesuitentheater hatte 
Nicolaus von Avancini mit den ludi caesarei die Festspieltradition für die »vollkommene 
christliche Monarchie«401 nach 1648 eröffnet. Deutlicher als andere Ordensdramatiker 

395	 Vgl. Thomas W. Best, Art. Simon Rettenbacher [sic], in: James Hardin (Hrsg.), German Baroque 
Writers, 1661–1730, Detroit u. a. 1996, S. 338–341, hier S. 338 f.

396	 Vgl. Hildegard Pfanner, Das dramatische Werk Simon Rettenpachers, Innsbruck 1954 (= Inns-
brucker Beiträge zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 2), S. 10.

397	 Best, Rettenbacher, S. 339.
398	 Vgl. dazu den erhellenden Kommentar Benno Winterstellers im Anhang der Rettenpacher-Aus-

gabe. Benno Wintersteller, Kommentar, in: Simon Rettenpacher, Dramen (lateinisch/deutsch), 
Bd. II/2, hrsg. von Benno Wintersteller und Christoph Fackelmann, übers. von Alfons Isnenghi 
und Walter Zrenner, Wien / Berlin 2009 (= Wiener Neudrucke, Bd. 20), S. 266–398, hier S. 328 f.

399	 Dazu Wintersteller, vgl. ebd., S. 272 f. im Gegensatz zu Pfanner, Das dramatische Werk Retten-
pachers, S. 38 f., die vermutet, »dass das Stück mit der Belagerung Wiens 1683 und dem Sieg über 
die Türken zusammenhängt, obwohl damals kein Friede geschlossen wurde«. Auch die Abreise 
des Mars nach Thrakien lässt diesen Zusammenhang allerdings nicht schlüssig erscheinen.

400	 Vgl. Boberski, Theater der Benediktiner, S. 161 f.
401	 Volker Meid, Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Späthumanismus zur Früh-

aufklärung, 1570–1740, München 2009 (= Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen 
bis zur Gegenwart, Bd. 5), S. 358. Vgl. auch Ruprecht Wimmer, Habsburger Kaiserpanegyrik 
in den Dramen des Nikolaus von Avancini S. J., in: Pierre Béhar / Herbert Schneider (Hrsg.), 
Der Fürst und sein Volk. Herrscherlob und Herrscherkritik in den habsburgischen Ländern der 
frühen Neuzeit, St. Ingbert 2004, S. 45–68.



gryphius, rettenpacher und das festspiel

211

(z. B. Jacob Bidermann) verknüpfte Avancini religiöse und politische Programmatik: 
Zur Ratifizierung der Westfälischen Friedensverträge wurde Pax imperii […] sive Joseph 
a fratribus recognitus (1650) gespielt, zur Krönung Ferdinands IV. zum König Curae cae-
sarum (1653), zur Kaiserwahl Leopolds I. Pietas victrix sive Flavius Constantinus Magnus 
de Maxentio tyranno victor (1659) und zur Hochzeit Leopolds mit Claudia Felicitas Cyrus 
(1673).402 Auch für Gryphius’ oben angedeutete diplomatische Poetik des Festspiels wäre 
der Zusammenhang der theatralen Jesuiten-Panegeyrik im postwestfälischen Kontext 
mitzudenken.

Im Zentrum von Rettenpachers Festspiel steht der fiktive deutsche Kaiser Laophilus, 
im allegorischen Verständnis der ›Volksfreund‹, der sich mit dem Krieg herumschlagen 
muss. Der Beginn des zweiten Akts zeigt das Heerlager des Mars, den Venus und Cupido 
aufsuchen. Die beiden überreden den Kriegsgott weiterzuziehen: 

Ven. 	 Tempus quieti ac otio lubeat dare,
	 Erycina poscit: an preces quidquam valent?
Ma.	 Ingrata visa semper est Marti quies.
	 Perimere ferro, cædere, illecebræ meæ,
	 Dulcis voluptas. 
Ven.	 Pugna si curæ tibi,
	 Excede terris Laophili, Thracas pete.
Ma.	 Ubicunque litui perstrepunt, resonant tubæ,
	 Meum est theatrum. 
Ven.	 Cede jam nato locum.
	 Da spatium Amori, tela sepone, ac meis
	 Blandire curis: Principi Augusto fave.
Ma.	 Negare votis nil veneris unquam licet.
	 Recedo terris Laophili, ferro eruam 
	 Thracas rebelles. Carpe jam miles viam,
	 Quo Mars præibit.403

Auch eine Redivivus-Szene ist Teil dieser Konfiguration. So führt Generositas – anstelle 
von Mercurius – den römischen Konsul aus der Zeit der Republik, Marcus Atilius Regu-

402	 Vgl. den konzisen Überblick von Aufführungen und Festanlässen ludi caesarei ebd.
403	 Simon Rettenpacher, Pax Terris Reddita, sev Felix Laophili ac Irenes Connubium, in: ders., Dra-

men (lateinisch/deutsch), hrsg. von Benno Wintersteller, übers. von Alfons Isnenghi und Walter 
Zrenner, Wien / Berlin 2007, S. 458–499, hier S. 472. Dt. Übersetzung, Bd. II/2, S. 78: »[Venus:] 
Gönne zum Ausruhn dir ein Weilchen doch, | Sieh, Venus bittet ! Bäte sie vergebens? | [Mars:] 
Unlieb erscheint dem Kriegsgott stets die Ruhe, | Nach Schwerthieb nur und Morden lüstet’s 
mich, | Das ist mir wohl. [Venus:] Kannst du den Kampf nicht lassen, | Geh aus Laophilus’ Reich 
nach Thrakien. | [Mars:] Wo immer Kriegstrompeten schmettern, bin ich | Daheim. [Venus:] 
So räume meinem Sohn den Platz, | Laß ihn ans Werk, schaff nur die Waffen fort, | Geh mir 
zur Hand, den Kaiser zu umsorgen. | [Mars:] Wer schlüge Venus eine Bitte ab? | Ich geh aus des 
Laophilus Landen, werfe | Der Thraker Aufstand nieder. Auf, Soldaten, | Voran geht Mars euch.«



einhegung des krieges, performativität des friedens

212

lus, aus den elysischen Feldern in die Gegenwart der Dramenhandlung, um die Jugend 
zur fides zu ermutigen: 

Ad hostes redij,
Romam exul ubi Carthagine remissus sui,
Ne fallerem, non nescius, tortor mihi
Quæ barbarus pararet. Evicit tamen
Generosus animus, fortis ut dira omnia
Tormenta spernerem, ac fidem inimicis meis
Violare nollem, patriæ charæ utilis
Plures in annos.404 

Die Generositas setzt hinzu: »Reguli exemplum juvet | Sequi, juventus, mente persidiæ 
luem | Arcere fædam.«405 Die auftretende Untreue versucht die Jugend mit Gold zu 
locken, wird aber schließlich von Regulus gemeinsam mit den jungen Höflingen Poly-
strephon, Ariston und Diomedes unter Treueschwüren auf den Kaiser getötet. Man darf 
durchaus die Reichsstände in dieser Konfiguration vermuten. 

Am 13. September 1680 fand im Stiftstheater Kremsmünster vor Kaiser Leopold und 
seiner (dritten) Frau Eleonore Magdalene das Singspiel Prudentia Victrix statt das Ret-
tenpacher das Lob des theater- und musikaffinen Kaisers einbrachte.406 Im Zentrum 
der Handlung steht die Rückkehr des Odysseus nach Ithaka, verkleidet als Bettler, um 
die Sicht des Volkes auf seine Herrschaft zu ergründen. Eingewoben in die Szenen sind 
allegorische Konfigurationen. Dass der Friede von Nimwegen im Jahr zuvor von den kai-
serlichen Prinzipalgesandten mit für die Habsburger schmerzhaften Einbußen verhandelt 
wurde, gleichzeitig ein weiterer Konflikt mit Frankreich und dem Osmanischen Reich 
drohte, zeigt die sechste Szene im ersten Akt. Darin treten Mars und Pax gemeinsam 
auf und vereinen Speer und Ölzweig. Der gebändigte Mars führt selbst aus: »Mars arma 
gestet, bellicos | Pax temperet labores«.407 Davor muss Mars den Frieden allerdings noch 
überzeugen, zwischen Recht und Unrecht zu trennen: 

Sint odia, sint lites procul
Et fax rebellionum;
Sileat tumultus civium,

404	 Ebd., S. 480 f. Dt. Übersetzung, Bd. II/2, S. 84: »Aus Karthago hatte  / Man mich Gefangenen 
nach Rom gesandt; | Ich hielt mein Wort und kam zurück, wohl wissend, | Was mir bevorstand, 
doch mein Edelmut | Bestärkte mich, der Folterqual nicht achtend, | Dem Feind zu halten, was 
ich ihm versprochen, | Hätte ich auch dem Staate manchen Dienst | Noch leisten können.«

405	 Ebd., S. 481. Dt. Übersetzung, Bd. II/2, S. 84: »Regulus zum Vorbild | Nimm, Jugend, dir und 
meide wie die Pest | Den schnöden Treubruch.«

406	 Ausführlich zitiert bei Wintersteller, Kommentar, S. 277.
407	 Simon Rettenpacher, Prudentia Victrix, SEV Vlysses post longos errores in Patriam redux […], 

in: ders., Dramen (lateinisch/deutsch), hrsg. von Benno Wintersteller, übers. von Alfons Isnenghi 
und Walter Zrenner, Wien / Berlin 2007, S. 498–553, hier S. 512. Dt. Übersetzung Bd. II/2, S. 107: 
»Mars führt das Schwert, doch hat in Zaum | Friedlicher Sinn sein Walten.«



gryphius, rettenpacher und das festspiel

213

Clangorque trux tubarum.
Orneris armis, classicum
Esti nec audiatur:
Proterva ne vicinia
Lacessat imparatam.408

Diese Verbindung von Krieg und Frieden kündigt sich in der theatralen Repräsentation 
um 1648 an und evoziert nun bei Rettenpacher um 1680 selbst in der Panegyrik der Uni-
versalmonarchie eine neue postwestfälische Realität. Einhegung des Krieges als militärisch-
diplomatisches Dispositiv (zum Teil mit stehendem Heer)409 bedeutet dabei auch die 
»Verstaatlichung und Monopolisierung des Krieges«410 aus Staatsräson und Gründen des 
Gleichgewichts. Er wird ein politisch-diplomatisches Mittel. Der angesprochene habsbur-
gische Kaiser war diesem Zusammenhang auf zweifache Weise verpflichtet. Während der 
Krieg mit den Türken die Bildproduktion des universalen Herrschers und Verteidigers des 
europäischen Christentums gegenüber Ludwig XIV. aufrechterhielt, waren die europä-
ischen Konflikte untereinander seit dem Westfälischen Frieden solche der Gleichrangig-
keit.411 Nicht zuletzt Leopolds letzter Krieg, derjenige um die spanische Erbfolge, wird das 
deutlich machen. 

Im Vergleich der unterschiedlichen musikalischen Festspiele zwischen 1648 und 1700, 
wie wir sie hier betrachtet haben, zeigt sich ein flexibler generischer Zusammenhang. Da-
durch kann das Festspiel ausgehend vom Friedensspiel, Ballett und der höfischen Oper 
unterschiedliche diplomatische und politische Konstellationen figurieren. Gerade die 
theatrale Repräsentation, beginnend beim Theater des Friedenskongresses, verdeutlicht, 
wie komplex sich der Einzug des Friedens gestaltet und welcher Dialektik er im post-
westfälischen Zeitalter unterworfen ist. Während das Friedensspiel so im musikalischen 
Repräsentationstheater aufgeht, ist für die »zwey weiland reformirete Hauptleute« Hor-
ribilicribrifax und Daradiridatumtarides im Tableau der Prudentia Victrix der stehenden 
Heere des 18. Jahrhunderts kein Platz.

408	 Ebd., S. 107: »Fernab verbannt sei Haß und Streit, | Verlöscht des Aufruhrs Fackel, | Erstickt Re-
bellion im Land, | Verstummt die Kriegstrompete, | Und dennoch hülle, Friede, dich | In starke 
Wehr und Waffen, | Daß dich des bösen Nachbars Heer | Nicht treffe ungerüstet.«

409	 Vgl. Foucault, Gouvernementalität I, S. 435 ff.
410	 Nanz, Grenzverkehr, S. 16.
411	 Vgl. Peter Burke, Did Europe exist before 1700?, in: History of European Ideas 1 (1980), S. 21–29.





215

IV. Gesandtschaft im Trauerspiel, Gesandtschaft des Trauerspiels: 
Gryphius’ Catharina von Georgien 

1. Das internationale Märtyrerdrama der Souveräne 

Nicht nur sei das »Trawerspiele tichten […] vorzeiten Keyser/ Fürsten/ grosser Helden 
vnd Weltweise Leute thun gewesen«,1 auch ihre dramatis personae setzen sich aus Kaisern, 
Königen und Fürsten zusammen, wie Scaliger und mit ihm viele Poetiken der Frühen 
Neuzeit ausführen: »In tragoedia reges, principes ex urbibus, arcibus, castris.«2 Im Buch 
von der Deutschen Poeterey führt Opitz die bekannte und an Scaliger orientierte Defini-
tion aus:

Die Tragedie ist an der maiestet dem Heroischen getichte gemeße/ ohne das sie selten 
leidet/ das man geringen standes personen vnd schlechte sachen einführe: weil sie nur 
von Königlichem willen/ Todtschlägen/ verzweiffelungen/ Kinder- vnd Vätermörden/ 
brande/ blutschanden/ kriege vnd auffruhr/ klagen/ heulen/ seuffzen vnd dergleichen 
handelt.3

Davon ausgehend hat Walter Benjamin die Differenz zur Mythosorientierung der anti-
ken Tragödie festgemacht. Nicht Mythos, sondern Geschichte und Stand, d. h. »absolutes 
Königtum«, begründen das Trauerspiel: »die Bewährung der fürstlichen Tugenden, die 
Darstellung der fürstlichen Laster, die Einsicht in den diplomatischen Betrieb und die 
Handhabung aller politischen Machinationen, welche den Monarchen zur Hauptperson 
des Trauerspiels bestimmt«.4 Damit greift er auch Georg Philipp Harsdörffers berühmtes 
Diktum vom Trauerspiel als »Schul der Könige«5 auf.

Andreas Gryphius’ Trauerspiele, die in dieser dramatischen Gattung von Schlesien aus-
gehend einen (post-)westfälischen Erfahrungsraum der deutschsprachigen Barockliteratur 
begründen,6 folgen Scaligers und Opitz’ rhetorischer und sozialer Ordnung. Balthasar 
Sigismund von Stoschs kurzem biografischen Abriss ist zu entnehmen, dass Gryphius 
zum Abschluss seiner peregrinatio academica nach einem längeren Aufenthalt in Straß-
burg schließlich im Frühling 1647 über Speyer, Mainz, Frankfurt  a. M. und Köln bis 
Stettin reiste: »Zu Straßburg hat er seinen Leonem Armenium, hier [d. i. Stettin, C. P.] 

1	 Opitz, Trojanerinnen, S. 429 (»An den Leser«).
2	 Scaliger, Poetices libri septem, I, S. 130. Noch einmal sei an Plautus erinnert: »nam me perpetuo 

facere ut sit comoedia, | reges quo veniant et di, non par arbitror.« (»Denn daß sie ganz und gar 
Komödie wird, | wo Gott und König spielen, geht nicht an.« Plautus, Amphitruo, S. 10 [Pr., 60 f.])

3	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 364.
4	 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 45.
5	 Georg Philipp Harsdörffer, Poetischen Trichters zweyter Theil, Nürnberg 1648, S. 80.
6	 Vgl. Jane O. Newman, Tragedy and »Trauerspiel« for the (Post-)Westphalian Age, in: Renaissance 

Dream 40 (2012), S. 197–208.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

216

aber die Catharinam zu Ende gebracht«.7 Die ersten Entwürfe der beiden Trauerspiele 
Leo Armenius / Oder Fürsten⸗Mord (zuerst veröffentlicht 1650) und Catharina von Geor-
gien. Oder Bewehrete Beständikeit (zuerst veröffentlicht in der Sammelausgabe Deutscher 
Gedichte Erster Teil von 1657) entstanden zwischen 1646 und 1647; so eng sie über die 
Entstehungszeit miteinander verbunden sind, so unterschiedliche Figurationen der Macht 
verkörpern sie: In Leo Armenius kommt der oströmische Kaiser am Hofe in Konstantino-
pel der Verschwörung seines früheren Vertrauten und Heerführers Michael Balbus zuvor; 
der Aufruhr wird entdeckt und der Verschwörer zum Tode verurteilt. In der Nacht vor der 
Vollstreckung sucht der Geist des vormaligen Patriarchen von Konstantinopel den Kaiser 
auf und führt ihm die Opfer seiner Tyrannei – der illegitimen Fürstenherrschaft – vor Au-
gen. Leos Umkehr ist zugleich Beginn seines Untergangs; als Priester verkleidet überfallen 
die Anhänger des Balbus den Mitternachtsgottesdienst und ermorden Leo Armenius. Das 
Schicksal des ermordeten (unrechtmäßigen) Kaisers und die prolongierte Tyrannenherr-
schaft verweigern sich weitgehend transzendenten Lösungen und Zeichensystemen.8 

Dagegen liegt im Fall der Catharina von Georgien, wie die Forschung hervorgehoben 
hat, der im heilsgeschichtlichen Zusammenhang zu verstehende Modellfall eines Märty-
rerdramas vor.9 Das spectaculum martyris findet im Gegensatz zum Leo Armenius auf der 
Bühne der jüngeren historischen Öffentlichkeit statt,10 die Gryphius Claude Malingres 
Histoires tragiqves de nostre temps (1632) entnommen hat. Den engen Zusammenhang zwi-
schen der Geschichte als politischem ›Schau⸗Platz‹ und der konsolatorisch-heilsgeschicht-
lichen Dramenpoetik deutet bereits der Untertitel der Sammlung des französischen 
Chronisten und Hofhistorikers an: »dans lesqvelles se voyent plusieurs belles maximes 
d’Estat, & quantité d’exemples fort memorables, de constance, de courage, de generosité, 
de regrets, & repentances«.11 Bei Gryphius setzt die Handlung des Trauerspiels am letzten 

7	 Baltzer Siegmund von Stosch, Danck⸗ und Denck⸗Seule des Andrae Gryphii [1665], in: Heinz 
Ludwig Arnold, Andreas Gryphius, 2. und revidierte Aufl., München 1980 (= Text und Kritik, 
7 /8), S. 3–11, hier S. 8. Skepsis hat demgegenüber Albrecht Schöne, Postfigurale Gestaltung. And-
reas Gryphius, in: ders., Säkularisation als sprachbildende Kraft, Göttingen 1968, S. 57 f., geäußert, 
der die entscheidende Arbeitsphase am Trauerspiel in den Jahren 1649 /1650 vermutet.

8	 Vgl. Kaminski, Gryphius, S. 95 ff.
9	 Vgl. Elida Maria Szarota, Künstler, Grübler, Rebellen: Studien zum europäischen Märtyrerdrama 

des 17. Jahrhunderts, Bern und München 1967, S. 190–215; Hans-Jürgen Schings, Andreas Gryphius, 
Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Beständigkeit, in: ders., Gesammelte Aufsätze. Als Festgabe 
zum 80.  Geburtstag, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 11–50, und Peter Burschel, 
Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der Frühen Neuzeit, München 2004 
(= Ancien Régime, Aufklärung und Revolution, 35), S. 93. Schings unternimmt davon ausgehend 
auch eine markante Abgrenzung von Walter Benjamins Trauerspielbuch in Hans-Jürgen Schings, 
Walter Benjamin, das barocke Trauerspiel und die Barockforschung, in: ders., Gesammelte Aufsätze, 
hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 181–191.

10	 Elke Dubbels, Beispiellose Öffentlichkeit: Zu Andreas Gryphius’ Carolus Stuardus, in: Stefan 
Geyer/Johannes F. Lehmann (Hrsg.), Aktualität. Zur Geschichte literarischer Gegenwartsbezüge 
vom 17. bis zum 21. Jahrhundert, Hannover 2018, S. 157–175.

11	 [Claude Malingre], Histoires tragiqves de nostre temps. Dans lesqvelles se voyent plusieurs belles ma-
ximes d’Estat, & quantité d’exemples fort memorables, de constance, de courage, de generosité, de 
regrets, & repentances, Rouen 1641. Dabei handelt es sich um die zweite Auflage, auf die Gryphius 
zurückgriff.



das internationale märtyrerdr ama der souver äne

217

Lebenstag der »Königin von Georgien in Armenien«12 ein; Catharina wurde 1624 am per-
sischen Hof auf Geheiß des berüchtigten Schahs Abas nach achtjähriger Gefangenschaft 
gefoltert und hingerichtet. In Gefangenschaft war die Königin gelangt, nachdem sie sich 
als freiwillige Geisel, nicht zuletzt zu Verhandlungen eines Waffenstillstands, in das Lager 
des persischen Heeres begeben hatte. 

Die eigentliche Märtyrerhandlung, in der sich die titelgebende Beständigkeit (cons-
tantia) exemplarisch bewähren muss, entfaltet sich bei Gryphius erst im letzten Teil des 
Handlungsverlaufs, während der größere Teil Szenen diplomatischer Kommunikation 
zeigt. Insbesondere in den ersten beiden Abhandlungen dominieren von georgischen Ab-
gesandten übermittelte freudige Nachrichten von Catharinas Sohn sowie ein hoffnungs-
voller Befreiungsversuch durch einen russischen Gesandten. Die russische Ambassade, in 
deren Entourage auch die georgischen Abgesandten an den persischen Hof gelangt sind, 
steht im Zeichen eines gerade ausgehandelten Friedens- und Bündnisvertrags zwischen 
Persien und dem Zarenreich. Der russische Gesandte bittet nun bei seiner Abschiedsau-
dienz um die Freilassung Catharinas, Schah Abas ringt sich das Versprechen ab, dass »sie 
vor Abends noch sich möge freye sehn« (II, 180). Aber eben dieses Versprechen befördert 
die dramatische Dynamik der Märtyrerhandlung. Der Tyrann begehrt die Ehe mit der 
eingekerkerten christlichen Königin, was jedoch einem Glaubensübertritt und dem Ende 
ihrer verteidigten Majestät gleichkommen würde; und dieses Begehren gerät nun gehörig 
unter Zeitdruck: »Chach wil/ eh’ heut die Sonne muß verschwinden | Lust oder Ruhe 
finden!« (III, 397–398) Auch der russische Gesandte muss am Ende einsehen, dass seine 
Rede vor dem Schah letztlich zu ihrem Tod führte:

Armseelige ! muß ich/ weil ich dich wil befreyen/
Zum Werckzeug deiner Qual mich selbst vnwissend leihen?
Mein bitten/ Königin ! mein bitten hat gemacht
Daß man dich so in eyl ! so schändlich vmbgebracht ! (V, 205–208)

Das Dramengeschehen löst die Konfiguration von Märtyrerin und Tyrann, zu dessen 
Spezifik seine Zuneigung für jene, die er der Marter und dem qualvollen Tod preisgibt, 
gehört, aus dem breit verzweigten politischen Territorium und seinen Figurationen her-
aus und überführt sie in den Bereich der »transzendente[n] Anerkennung«.13 Da Catha-
rina die persische Krone sowie den Übertritt zum muslimischen Glauben, der Bedingung 
dieser Verbindung wäre, verweigert, öffnet sich die Bühne ihres spectaculum martyris nach 
oben: »Gott beut mir höher Cronen an« (IV, 298/Abb. 20). Bereits im ersten Akt deutet 
sich diese Differenz zwischen himmlisch-beständiger und irdisch-wechselhafter Macht in 
einem Traum der Catharina an, in dem ein irdisches Krönungsritual gemäß christlicher 
Figuration in eine Dornenkrönung übergeht. Die »besteinte Cron/ die mich vor disem 

12	 Andreas Gryphius, Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Beständigkeit. Trauer⸗Spiel, in: ders., 
Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 6, hrsg. von Hugh Powell, Tübingen 1966, S. 134 
( »Jnhalt des Traur-Spills«). Im Folgenden wird der edierte Text der Ausagabe von 1657 mit Angabe 
des Akts und der Verszeile im Text zitiert.

13	 Niefanger, Geschichtsdrama, S. 121.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

218

Abb. 20: Titelkupfer, Hans Using: Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655)



das internationale märtyrerdr ama der souver äne

219

schmückte«, drückt, so Catharina, plötzlich »mehr als gewöhnlich« auf das Haupt, »[b]iß 
mir das klare Blut von beyden Schläffen lif/ | Und ich an statt der Cron nur Rosen⸗Aest 
ergriff« (I, 333–336).

Die vertikale Achse des allegorischen Raums in Gryphius’ erstem Märtyrerdrama – mit 
gebotener Vorsicht können unter diesen Gattungstypus bei Gryphius auch die zweite Fas-
sung des Carolus Stuardus und Papinianus subsumiert werden – etabliert bereits der viel-
zitierte Monolog der Ewigkeit in der ersten Szene der ersten Abhandlung, der Catharinas 
historisches Schicksal zum exemplum macht.14 Der Prolog des Stücks führt einen »Schau-
platz« vor, der »lieget voll Leichen/ Bilder/ Crone/ Zepter/ Schwerdter etc.« (Abb. 21). 
Gegenüber den royalen und kriegerischen, die Schlachtfelder des Dreißigjährigen Krieges 
aufrufenden Symbolen der irdischen Welt entfaltet die weitere Beschreibung des Büh-
nenraums eine eschatologische Kosmologie, die wiederum den Auftritt jener allegorischen 
Personifikation ermöglicht,15 die den Gegenpol zum »Schauplatz der Sterbligkeit« verkör-
pert: »Vber dem Schau-Platz öffnet sich der Himmel/ unter dem Schau-Platz die Helle. 
Die Ewigkeit kommet von dem Himmel/ und bleibet auff dem Schau-Platz stehen« (I, 
S. 139). Der Auftritt der aus dem Himmel herabsteigenden Ewigkeit baut, ausgehend 
von der theologischen Raumordnung der Bühne, eine regelrechte vanitas-Demonstration 
auf, die schließlich »im topischen Gestus der Weltverachtung«,16 des contemptus mundi, 
gipfelt. Dadurch rücken die höchsten irdischen Mächte, die göttlichen Stellvertreter, ins 
Blickfeld der vanitas:

Vor mir ligt Printz vnd Crone
Ich tret auff Zepter vnd auff Stab vnd steh auff Vater vnd dem Sohne.
Schmuck/ Bild/ Metall vnd ein gelehrt Papir/
Ist nichts als Sprew vnd leichter Staub vor mir.
Hir über euch ist diß waß ewig lacht !
Hir unter euch was ewig brennt und kracht.
Diß ist mein Reich/ wehlt/ was ihr wündtschet zu besitzen.
Wer allhier fählt dem wird nichts auff der Erden nützen (I, 67–74).

Ausgehend von dieser Vermessung des Raums folgt eine doppelte Adressierung; an die 
dramatis personae der Bühnenhandlung sowie den Zuschauerraum richtet sich die Frage: 
»Was steht euch an?« (I, 79). Die Protagonistin des spectaculum martyris, die georgische 
Königin Catharina – das schicken der allegorische Rahmen und die externe Ebene der 
Dramenkommunikation17 voraus –, hat bereits gewählt: »Die werthe Fürstin folget mir 

14	 Vgl. Joachim Harst, Catharina von Georgien, in: Nicola Kaminski/Robert Schütze (Hrsg.), 
Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 203–220.

15	 Zum Auftritt der allegorischen Figur im Trauerspiel vgl. Armin Schäfer, Nachrichten aus dem Off. 
zum Auftritt im barocken Trauerspiel, in: Juliane Vogel, Christopher Wild, Berlin 2014 (= Theater 
der Zeit, 115), S. 216–232.

16	 Schings, Catharina von Georgien, S. 13.
17	 Vgl. Constanze Baum, »Unter diesen Worten öffnet sich der innere Schau-Platz«. Der Nebentext 

als Bedeutungsträger in Andreas Gryphius’ Dramen, in: Oliver Bach und Astrid Dröse (Hrsg.), 
Andreas Gryphius (1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe 



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

220

Abb. 21: Monolog der Ewigkeit, Hans Using: Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655)

die schon ein höher Reich erblicket/ | Die in den Banden frey/ nicht irrdisch auff der Erd/ 
| Die stritt vnd lid für Kirch vnd Thron vnd Herd« (I, 82–84). Voraussetzung dafür, dass 
Catharina als Märtyrerin der Ewigkeit schließlich in die gloria coeli folgen kann, ist ihre 
antithetische Konfrontation mit dem tyrannischen, von seinen Leidenschaften getriebe-
nen Perserkönig Chach Abas.18 Auf der vertikalen Achse der dramatischen Konfiguration 
landet der Tyrann, der im Märtyrerdrama der Jesuiten als Teufel entlarvt wird, gegenüber 
der Himmels- und Ewigkeitsorientierung der Märtyrerin in der Hölle.19

Neuzeit, 231), S. 390–411, hier S. 399: Baum verweist auf die durch diesen Nebentext evozierte 
Qualität als Lesedrama und eben nicht auf die Aufführungssituation des Trauerspiels.

18	 Vgl. zur »Janusköpfigkeit« dieser Konfiguration Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, 
S. 51. Zu den unterschiedlichen Zeitlichkeiten dieser Opposition vgl. Wilhelm Voßkamp, Unter-
suchungen zur Zeit- und Geschichtsauffassung im 17. Jahrhundert bei Gryphius und Lohenstein, 
Bonn 1967, S. 120 ff. Zur Kritik eines zu eindeutigen Verständnisses des Dualismus von Tyrann 
und Märtyrer vgl. Niefanger, Geschichtsdrama, etwa am Beispiel »Leo Armenius«, S. 124: »Be-
kanntestes Beispiel einer uneindeutigen Figur ist wohl Leo Armenius; während dieser im Jesuiten-
stück des Joseph Simon noch deutlich als Tyrann und Ketzer auf die Bühne tritt, erscheint seine 
Figur im Drama von Gryphius durchaus ambivalent.«

19	 Vgl. Elida Maria Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft im Drama des 17.  Jahrhunderts, 
Bern/München 1976, S. 70.



das internationale märtyrerdr ama der souver äne

221

»Der Prolog der ›Ewigkeit‹«, so Hans-Jürgen Schings, sei »nichts anderes als die An-
schauung gewordene, sinnbildliche Manifestation der Gryphschen Theorie des Trauer-
spiels. Das Trauerspiel im ganzen stellt sich als große Rede der Ewigkeit an die Sterblichen 
dar«,20 womit die transzendente Raumarchitektur der ersten Szene auch allegorisch auf 
die zeitliche Ebene zu übertragen sei :21 Die Ewigkeit, die die Bühnenwelt ›von oben‹ 
betritt, lässt sich dem Himmel zuordnen, während die weltliche Zeit, also auch die 
Bühnenzeit, die den Knoten des Märtyrerdramas schürzt, auf der Bühne der irdischen 
Vergänglichkeit verbleiben muss und letztlich ›nach unten‹ zeigt.22 Diese Achse von va-
nitas mundi und gloria coeli werde auch dadurch gefestigt, so Schings, dass die Ewigkeit 
»als verborgene Instanz, vor der das irdische Trauerspiel abläuft, auch weiterhin präsent« 
bleibt.23 Das heißt Transzendenz und Immanenz, Ewigkeit und (weltliche und histori-
sche) Zeit bilden die argumentative Struktur des königlichen Märtyrerdramas, das sich in 
dieser Architektur von Gryphius’ erstem Trauerspiel unterscheidet, das auf der Ebene der 
dramatischen Figuration keine transzendente Transformation anzubieten hat.

Die beiden frühen Trauerspiele Gryphius’ lassen sich allerdings nicht nur entlang der 
Opposition von Transzendenz und Immanenz unterscheiden, sondern noch prägnanter 
auf der Ebene der Souveränität und politischen Fiktion: Während Leo Armenius als Thea
ter der Usurpation und des Bürgerkriegs zu lesen ist, entscheiden sich die Positionen 
der Souveränität in der Catharina von Georgien im Zusammenhang der internationalen 
Politik.

Im Kontext der Ständeklausel, die Scaliger mit dem Verweis auf die Antike befestigt 
und dadurch auch für die Selbstinszenierung der sich ausbildenden Territorialstaaten und 
absolutistischen Souveränitätstheorien im 16. und 17. Jahrhundert öffnet, erklärt sich die 
internationale Zuspitzung der Trauerspielhandlung, wie sie Gryphius in Catharina von 
Georgien zwischen Georgiern, Russen, Persern und den abwesend-anwesenden Osmanen 
aufbietet. Wenn Souveränität und Herrschertugend also nicht auf der ›inneren‹ Bühne 
der legitimen Herrschaft dramatisch ausgehandelt werden, dann bleibt als zweite gat-
tungsgeschichtliche Möglichkeit der ›äußere‹ Konflikt zweier oder mehrerer (potenzieller) 
Souveränitätsbereiche, wobei freilich Mischvarianten häufig sind und sich die Außenbe-
ziehungen wiederum im inneren Bereich spiegeln. Noch vor jeder genaueren historischen 
Lokalisierung rücken dadurch für das Theater der Fürsten, d. h. (im Gegensatz zum ge-
mischten Typus des Friedensspiels) das Trauerspiel, die Medien der Außenbeziehung in 
den Blick: diplomatische Repräsentation sowie Zeremonial- und Verhandlungspraktiken. 
Denn – so der höchste spanische Diplomat Diego de Saavedra Fajardo in seinem auch in 
Walter Benjamins Trauerspielbuch24 zitierten Christlich-politischen Printzen – »Praesentia 
nocet«, Fürsten können »als facklen« schwerlich nebeneinander ›scheinen‹:

20	 Schings, Catharina von Georgien, S. 12.
21	 Vgl. Albrecht Schöne, Emblematik und Drama im Zeitalter des Barock, 2. Aufl., München 1968, 

S. 37–91.
22	 Vgl. Szarota, Künstler, Grübler, Rebellen, S. 195.
23	 Schings, Catharina von Georgien, S. 17.
24	 Benjamin markiert dadurch auch den Unterschied zur antiken Tragödie. Vgl. Benjamin, Trauer-

spiel, S. 49 f. sowie Tang, International Legal Order, S. 143.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

222

Jene beide facklen/ vnd Fürsten des Himmels/ vorsteher des tages vnd der nacht/ je 
weiter solche von einander seind/ je mit größerer einhelligkeit/ vnd völlerem liechte/ 
erleuchten sie vnterigen dingen. Wo aber solche einander waß zu nahe kommen/ da 
hilft keine brüderschaft/ das nit der eine des anderen stralen verhindere/ vnd von 
einer solchen Finsterniß entstehen große vertuncklungen/ vnd andere vngelegenheiten 
mehr auf erden. Die Fürsten die erhalten vntereinander gute freundschaft/ vermittelst 
deroselbigen bedienten und brieffen/ wo sie sich aber wollen wegen einiger sachen 
selbsten unter einander bereden/ alsobaldt entstehen nur auß dem angesicht allerhandt 
verdacht vnd wiederwillen/ dan es findet einer in dem anderen das jenige nit/ waß 
er ihm eingebildet/ auch niemandt auß ihnen ermist sich selbsten/ weil gemeiniglich 
keiner auß ihnen nicht ist/ welcher nicht mehr als jhm von rechts wegen zu kombt sein 
wil. Die Fürstliche zusammenkunft vnd gegenwart ist ein immerwehrender Krieg/ in 
welchem man nur vmb die gepreng streitet/ vnd will ein jeder den vorzug haben/ vnd 
streittet mit dem anderen vmb den Sieg.25

Saavedra, ein enger Vertrauter Philipps IV., war nicht nur Gesandter in Rom und am 
bayerischen Hof in München während des Dreißigjährigen Krieges, sondern auch Ple-
nipotentiarius in Münster.26 Den von ihm hervorgehobenen Zusammenhang greift auch 
Conrad von Hövelns Teutscher Gesandter in seiner historischen Herleitung der Oratoren 
aus der Antike auf: Gesandte werden benötigt »[w]egen der Fürsten nicht zu rahtender 
Zusammenkunfft«.27 Folglich kommt auch die frühneuzeitliche Poetik der Tragödie 
nicht ohne diese Medien aus: Scaliger fügt in den Rollenbeschreibungen der Tragödie 
seiner ständischen Aufzählung (Könige, Heerführer etc.) aus dem Einleitungskapitel zu 
den Dramen den nuncius – als zwischen den principes vermittelnde Rolle – hinzu.28

Ausgehend von der Völkerrechts- und Gesandtentheorie des 17.  Jahrhunderts, deren 
Themenfelder in Kap. II/1–4 aufgeschlüsselt wurden, ist noch einmal an den Zusam-
menhang der majestas und der Souveränität als Voraussetzung für das Verschicken von 
Gesandten zu erinnern. Als andere Seite, welche in keinem Fall zur Teilnahme am inter-
nationalen diplomatischen Verkehr berechtigt, wird darin die Kategorie des Privaten und 
Zivilen etabliert, die den Souveränen und dem offiziellen, d. h. staatlichen, Auftrag ge-
genübersteht. Von Interesse ist dahingehend Scaligers Unterscheidung zwischen Tragödie 
und Komödie in den Poetices libri septem. Dabei referiert er auch die nicht nur auf einer 
sozialen, sondern auch auf einer rechtlichen und politischen Klassifikation beruhende 
Position der lateinischen Grammatiker, es handle sich in Komödien im Gegensatz zu den 

25	 Diego de Saavedra Fajardo, Ein Abriss eines Christlich-Politischen Printzens, Amsterdam 1655, 
S. 742 f.

26	 Aus seiner Enttäuschung über die verlorene Vormachtstellung Spaniens, die sich nicht zuletzt 
während der Friedensverhandlungen in Münster offenbarte, resultierte auch Saavedras satirische 
Schrift Locuras de Europa (entstanden 1645, postum erschienen 1748). Dabei handelt es sich um 
einen Dialog zwischen Lucianus und Mercurius, der von den Wirren des Krieges berichtet.

27	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 17.
28	 Vgl. Scaliger, Poetices libri septem, I, S. 222.



das internationale märtyrerdr ama der souver äne

223

Tragödien ausschließlich um »privatarum personarum, civilium negotiorum«, die er mit 
Blick auf die fabulae praetextae letztlich jedoch nicht gelten lässt.29 

Überträgt man dieses Tableau auf die Poetik des Trauerspiels als jener dramatischen 
Gattung, welche Souveräne auftreten lässt, verlangt das Personenregister der hohen dra-
matischen Stillage zwangsläufig Ambassadeure und Abgesandte, sofern es sich wie im Fall 
der Catharina von Georgien um völkerrechtliche Zusammenhänge handelt. Dabei deutet 
sich eine Trauerspiel-Poetik an, die gerade bei der diplomatischen Regulierung des immer-
währenden Krieges einsetzt, also dort, wo repräsentiert, verhandelt und vermittelt wird. 
Damit rücken paradoxerweise vermehrt Figurationen der Diplomatie und Vermittlung 
in das Zentrum einer von Agonalität, Intrige und Konflikt geprägten Dramenpoetik: Ge-
sandtenfiguren, und mit ihnen auch Fragen der Repräsentation und Delegation sowie der 
Bündnisse und Verträge, ermöglichen zum einen überhaupt erst die dramatische Konfi-
guration zweier Herrschaftsbereiche, zum anderen befördern sie die Konfliktstruktur bzw. 
jene allegorische Typologie, über die Tyrannen und Märtyrer darstellbar und rezipierbar 
sind. Wenn die gattungspoetologische Zuspitzung der antiken Ständeklausel dazu führt, 
dass die Bühnen der Renaissance-Tragödien und barocken Trauerspiele nicht nur von kö-
niglichem Personal bevölkert sind, sondern zwangsläufig auch von ihren Stellvertretern, 
steht im Folgenden für Gryphius’ erstes Märtyrerdrama die Frage im Zentrum, wie sich 
die Repräsentation der Souveränität und jene der »Marter⸗Cron« (IV, 336) zueinander ver-
halten. In welchem Verhältnis steht das diplomatische Tableau verschiedener Souveräne 
also zur vertikalen Achse der heilsgeschichtlichen Transzendenz?

Die zentrale Figur der internationalen Konfiguration und des ihm innewohnenden 
Vermittlungskonflikts in Gryphius’ Trauerspiel ist der russische Gesandte, der die Freilas-
sung Catharinas vermeintlich in einer Audienz beim Schah erwirkt. Er fungiert einerseits 
als Repräsentant des russischen Souveräns, andererseits als Voraussetzung der diplomati-
schen Kommunikation zweier Souveräne, d. h. als Allegorie jener »gute[n] freundschaft/ 
vermittelst deroselbigen bedienten«, von der Saavedra spricht. So beschwört sein Auftritt 
im Lobpreis des Friedensschlusses auch die Verbindlichkeit der diplomatischen Kommu-
nikation:

GESA. Der hochgewündtschte Tag/ hochmächtigster der Helden 
Die Persen je gekrön’t/ Fürst den mit Ruhm wird melden
Was nach vns leben sol/ der offtbegehrte Tag
Der Wolg vnd Phrat verknüpfft/ vnd auff den Donnerschlag
Der Waffen/ vns entdeckt die angenehme Sonne/
Deß Fridens hohe Lust/ der grossen Völcker Wonne;
Der Tag ist numehr dar/ der/ dem das weite Land
Der Reussen zu Gebot; reicht die vertraute Hand
Als Bruder vnd vmbfast mit frölichstem Gemüte
Eu’r wolgeneigtes Hertz das voll von fester Güte 

29	 Ebd.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

224

Sich vns zu Pfande gibt/ der Feinde Trotz verschwindt.
Nu sich der strenge Nord vnd reiche Sud verbind (II, 133–144).

Da der russische Gesandte sowohl als Repräsentant einer Verhandlungspartei wie auch 
im übergeordneten Verständnis als Bedingung der Möglichkeit internationaler Kom-
munikation und Vermittlung auftritt, verwundert es nicht, dass es ihm auch gegenüber 
Catharina zufällt, die Verstöße gegen das göttliche und Völkerrecht zu benennen: »Wer 
schon deß Himmels Recht gelassen auß der acht«, so der Diplomat, »[h]at Völcker Sitt’ 
vnd Schlüß der Menschen nie bedacht« (III, 115–116).

Gleichzeitig kommen durch Folter und grauenvolle Ermordung der georgischen 
Königin auch sein Mandat und seine Delegation als Bevollmächtigter des Zaren zum 
Vorschein. In diesem Bewusstsein spricht er im Beisein eines Priesters, der von den Gräu-
eltaten berichtet, und den beiden Gesandten aus Georgien zum abwesenden Tamaras:

Wirst du betrübter Fürst/ wirst du mir auch wol glauben
Daß Chach so grimmig dich der Mutter liß berauben
Daß Persens Haubt so leicht mit Mund vnd Eyde schertzt/
Daß man hir weder Stand noch Freund noch Feind behertzt?
Nein ! nein ! Ach man wird mir die gantze Schuld aufflegen/
Mir wird dein seufftzend Hertz/ mir wird dein Thränen Regen
Verweisen was nicht ich/ was Chach verbrochen hat /
Auch ich/ der vnbedacht den tollen Leuen bat (V, 217–224).

Der ausgesprochene und vom Gesandten bezeugte Eidesbruch deutet, wie Tang im 
Anschluss an Benjamin nachgewiesen hat, den naturrechtlichen Hintergrund an:30 Das 
Spiel »mit Mund vnd Eyde« ist dem Souverän möglich, aber ein Frevel gegenüber Gott.31

Die Szene erinnert an eine Rechtfertigung vor Gericht, das vom Priester und den 
stummen georgischen Gesandten repräsentiert und dessen entscheidende Instanz nach 
dem georgischen König Tamaras der russische Zar ist. Der Zar tritt als Fürsprecher des 
Tamaras gegenüber dem Schah in der Person des Gesandten auf. Demzufolge hat sich 
der russische Gesandte gegenüber Tamaras geschworen, allen »Fleiß« darauf zu wenden, 
»ob Abas sey zu lencken« (I, 130). So zweifeln auch Demetrius und Procopius nicht an 
»deß Gesandten Treue« (I, 154).32 Zum Kronzeugen in dieser Gerichtsverhandlung erklärt 
der Gesandte schließlich das Haupt der toten Königin selbst; der abgetrennte Kopf der 
Märtyrerin, den der Gesandte küsst, soll seine Unschuld vor dem Sohn bezeugen:

30	 Vgl. Tang, International Legal Order. Vgl. Auch Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, 
S. 51 f. 

31	 Gryphius buchstabiert diese außer- bzw. überrechtliche Lage des Souveräns in der Stichomythie 
des Dialogs zwischen Laetus und Bassian im Trauerspiel Großmüttiger Rechts⸗Gelehrter/ Oder 
Sterbender Aemilius Paulus Papinianus aus. Darin verweist Laetus im machiavellistischen Modus 
auf die rechtliche Ungebundenheit: »Ein Fürst ist von dem Recht und allen Banden frey«, II/69).

32	 Zur Bedeutung der »fides legati« Oliver Bach, Zwischen Heilsgeschichte und säkularer Juris-
prudenz. Politische Theologie in den Trauerspielen des Andreas Gryphius, Berlin / Boston 2014 
(= Frühe Neuzeit, 188), S. 422. Vgl. auch Kap. II/5.



das internationale märtyrerdr ama der souver äne

225

Du nunmehr heil’ge Seel ! die du nun ander Reiche
Mit höher Macht behersch’st ! du Haubt der heil’gen Leiche !
Du selbst der du diß Haubt mit Ehren⸗Cronen schmückst
Vnd den erfreuten Geist auff deinem Thron erquickst;
Entdeckt wer hiran Schuld/ jhr auch Gurgistans Helden
Helfft eurer Königin erschrecklich Vrtheil melden/ 
Vnd zeugt im Angesicht der Völcker stets und frey;
Daß weder Redligkeit noch Trew in Persen sey (V, 225–232).

An dieser Stelle artikuliert sich der prekäre mediale Status des Gesandten, der vielleicht 
im Falle des Tamaras Enttäuschung und Trauer, im Fall seines Senders jedoch unwägbare 
Konsequenzen für das Medium der Übertragung der Souveränität bedeutet. 

Im Wissen um diesen Status verhandelt der russische Gesandte unmittelbar nach dem 
Tod der Catharina weiter. Während er noch den grausamen Tod der Königin, den ge-
brochenen Eid des Schahs  – »ist Abas bey Vernunfft? blutgirig Tygerthier | Stelst du 
dir deinen Eyd vnd hoch Versprechen für?« (V, 195 f.) – und seinen prekären Vermitt-
lungsstatus beklagt, verkehrt er im vorletzten Auftritt, welcher der Schlusskonfiguration 
des reumütigen Chach Abas mit dem Geist der königlichen Märtyrerin vorausgeht, den 
Eidbruch des persischen Königs in einen Verhandlungsvorteil für den Zaren. So verdeckt 
er »der Königin Haubt«, das er eben noch küssend betrauert hat, »mit einem weissen 
Seidenen Tuche« (V, Bühnenanweisung der Fassung B, S. 216) vor Seinelcan, dem klas-
sischen Ohrenbläser und Berater des Schahs. Vom rhetorischen Modus der Trauer, in 
welcher der russische Gesandte das abgetrennte Haupt der gemarterten und verbrannten 
Königin küsst, wechselt er in den prudentistischen Verhandlungsmodus. 

Er gibt vor, nichts vom grausamen Tod Catharinas zu wissen, um dann vor Seinelcan 
umso größere Entrüstung zu zeigen: »Laß ich in dem ich Perß vnd Reussen sol versöhnen 
| Der Reussen Haubt in mir durch euren Trotz verhönen?« (V, 297–298) In dieser Insze-
nierung des verhandelnden Gesandten kommt es zu einer semantischen Verdichtung der 
königlichen ›Häupter‹. Das vom persischen Henker abgetrennte Haupt der georgischen 
Märtyrerin – vom russischen Gesandten geküsst, schließlich versteckt  – droht der mi-
metischen Aktualisierung der »Reussen Haubt« im Körper des Diplomaten die entspre-
chende Ehrbezeugung zu entziehen und bedroht dadurch den Friedensschluss:

Besigelt ihr den Bund mit diser Frauen Tod
Vmb die man Friden schloß? wozu versprechen Noth
Wem sol man vnd auff was in Ispahan vertrauen:
Wenn man auff Abas Wort nicht mehr darff feste bauen?
Recht so ! schertzt mit dem Eyd vnd speyt den Himmel an
Doch denckt daß dise Flamm das Reich anzünden kan! (V, 299–304)

Seinelcan gerät unter Druck und zeigt sich bemüht, »den Wahn zu widerlegen | Den der 
Gesandte schöpfft« (V, 305 f.). Die Verhandlung zwischen den beiden verläuft auf zwei 
Ebenen. Zunächst auf einer symbolischen, in deren Zentrum die Frage der unmittelbaren 



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

226

Schuld an Catharinas Tod steht. Durch das Angebot des Schahs, seinen höfischen Berater 
Imanculi zur Rechenschaft zu ziehen, kommt eine Diplomatie des »Bauernopfers«33 zum 
Einsatz: »Daß er deß Mörders Kopff sol auf der Tafel sehn« (V, 344). Dass es mit Imanculi 
ausgerechnet jenen Boten trifft, der lediglich den von Chach Abas verfertigten Brief mit 
der Androhung der Martern überbracht und versucht hat, Catharina von der Einwil-
ligung in die Heirat mit dem Schah zu überzeugen, entspricht der prekären medialen 
Logik der internationalen Kommunikation. 

Obwohl der russische Gesandte weiß, dass der Tyrann »[d]iß Mordspiel angestifft« 
(V, 192), eröffnet er durch die Annahme dieser symbolischen Gabe gleichsam den zwei-
ten, eigentlichen Verhandlungsraum, in dem Seinelcan das konkrete Kompensationsan-
gebot zur Vertrauensbildung34 artikuliert: »Man gibt für eine Fraw vil tausend Reussen 
loß! | Auch/ daß er ja was wir gesonnen/ könne spüren; | Läst ihn Chach Abas die mit 
sich auß Persen führen | So noch von Gurgistan vnd Tefflis vbrig sind« (V, 332–335). Dem 
russischen Gesandten wird die Freilassung der russischen Kriegsgefangenen zugesichert, 
zusätzlich kann Catharinas am persischen Hof festgehaltene Entourage mit ihm ziehen. 
Der russische Gesandte antwortet darauf:

Die Sach ist überlegt ! Was wir vor Nutz zu hoffen;
Steht euch so vil als uns. Sind eure Länder offen:
Die vnsern sind euch frey ! eur Kercker ist nicht ler;
Die vnsern sind gefüllt. Ist eure Wage schwer;
Der Reussen ist nicht leicht. Wer schuldig/ muß es fühlen.
Wo Abas disen Brand nicht wil mit Blut abkühlen;
So sind die Wort umbsonst ! (V, 337–343)

Die Replik des russischen Gesandten wiederholt die Konfiguration des Friedensvertrags 
auf »des Mörders Kopff« und führt damit die allegorische Bedeutungskette ›Haupt / Kopf‹ 
konsequent zu Ende. Zwar wird wieder die Gütlichkeit und gegenseitige Verbindlichkeit 
des Paktes betont, doch diesmal in veränderter Atmosphäre. Das Bild der Waage deutet 
eine allegorische Verschiebung von der Waage der Iustitia zu jener der außenpolitischen 
Balance an. Umso deutlicher wird hinter dem Bild der Freundschaft und Einigkeit in 
der Friedenskonfiguration der ersten Audienz nun die nüchterne Konfrontation zweier 
politischer Kalküle sichtbar. 

Diese Balance auf der Bühne des diplomatischen Bauernopfers erweist sich prima vista 
als ideale Bühne für den Schlussauftritt der Märtyrerin. Die Verhandlungstaktik des rus-
sischen Gesandten überführt die russisch-persische Diplomatie dabei auf die Ebene der 
Herrschafts- und Kriegsinsignien (vanitas), wie sie das Anfangsbild der auf der Bühne lie-
genden Schwerter, Kronen und Zepter darstellt. Von diesem »immerwehrende[n] Krieg« 

33	 Bach, Politische Theologie, S. 456.
34	 Zur Frage der Vertrauensbildung in diplomatischen Verhandlungen vgl. Fuchs, Ralf-Peter, Ver-

trauensbildung durch Unwissen? Friedensverhandlungen über Normaljahre und die Black Box 
im Dreißigjährigen Krieg, in: Martin Espenhorst (Hrsg.), Unwissen und Missverständnisse im 
vormodernen Friedensprozess, Göttingen 2013, S. 71–87.



ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

227

der Souveräne und ihrer Repräsentanten scheint sich die Transzendenz des Martyriums 
deutlich abzusetzen. Gleichzeitig ist die Figur des Gesandten und mit ihr die Dichte der 
diplomatischen Praktiken in Gryphius’ Trauerspiel untrennbar mit der königlichen Mär-
tyrerbühne verwoben.35 Die diplomatische Kommunikation in der dramatischen Konfi-
guration macht den komplexen (völker-)rechtlichen Rahmen sichtbar, der Voraussetzung 
des spectaculum martyris ist. Damit rücken gegenüber der Frage des Ausnahmezustands 
und der tyrannischen Herrschaft im Fall der ›inneren‹ Königsdramen internationale Be-
ziehungen, übergeordnete Rechtsinstanzen, Bündnisse, (Friedens-)Verträge, der Status 
extraterritorialer Repräsentation und diplomatische Verhandlungen in den Mittelpunkt. 
In welcher Beziehung stehen die diplomatischen Konstellationen und Figurationen nun 
zur Märtyrerdramatik?

2. Ein spectaculum martyris als schlesische Diplomatie 

Zwar brachte Martin Opitz mit den Trojanerinnen das erste größere Übersetzungswerk 
hervor, verfolgte in der Deutschen Poeterey unabhängig von der rhetorischen Ständeklausel 
jedoch keine grundsätzliche Privilegierung des Trauerspiels. Ebenso wenig findet sich das 
Trauerspiel als Gattungsmöglichkeit der höfischen wie städtischen Friedensfeiern um 
1648: Das Friedensspiel, dessen generisch-soziale Erscheinungsformen zwischen höfi-
schem Ballett und Schäferspiel in Münster, Wolfenbüttel, Nürnberg und Hamburg im 
Zentrum des vorhergehenden Kapitels standen, zeichnet sich zudem durch sozialsymbo-
lische Übergangsmöglichkeiten zwischen Hof und Stadt, zwischen höfischen und bürger-
lichen Repräsentationsformen aus. Die mitunter offenen Gattungskonzepte, wie sie etwa 
bei Georg Philipp Harsdörffer und Sigmund von Birken zu finden sind, verschließen 
sich der strengen sozialrhetorischen Form des Trauerspiels, wie es beginnend mit Andreas 
Gryphius in Schlesien einsetzt. Gryphius schreibt sich mit dem deutschsprachigen Trau-
erspiel der »vorsteher des tages vnd der nacht« und dem königlichen Märtyrerdrama also 
in keine bestehende deutschsprachige Gattungstradition ein.36 Während Gryphius selbst 
als Negativfolie im Feld der Märtyrerdramatik Pierre Corneilles Polyeucte (1642) und die 
darin entfaltete Liebeshandlung zwischen dem titelgebenden armenischen Märtyrer und 
seiner Frau Pauline heranzog,37 konnte er sich nicht nur am Märtyrerdrama der Jesuiten 

35	 Zu diesem Befund vgl. Bach, Politische Theologie, S. 417–438 und Tang, International Legal 
Order, S. 141–171.

36	 Vgl. Kaminski, Gryphius, S. 79; Robert J. Alexander, Das deutsche Barockdrama, Stuttgart 1984, 
S. 20 ff. verweist nach Seneca und dem Jesuitentheater für den nicht-deutschsprachigen Bereich 
insbesondere auf die neueren italienischen, französischen und niederländischen Tragödien Trissi-
nos, Mairets, Corneilles, Vondels etc.

37	 In der Vorrede zu Leo Armenius heißt es, nicht zuletzt im Vorausblick auf Catharina von Georgien: 
»Die jenigen welche in diese Ketzerey gerathen/ alß könte kein Trawerspiel sonder Liebe vnnd 
Bulerey volkommen seyn: werden hierbey erinnert/ daß wir diese/ den Alten vnbekante Meynung 
noch nicht zu glauben gesonnen/ vnd desselben Werck schlechten ruhmbs würdig achten/ welcher 
vnlängst einen heiligen Märtyrer zu dem Kampff geführet/ vnd demselben wider den grund der 



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

228

orientieren, sondern auch an weltlichen Aktualisierungen wie Vondels Maeghden (1639).38 
Umso mehr verdient die dramatische Gattungswahl des Glogauer Rechtsgelehrten und 
Dichters eine genaue Betrachtung.

Gryphius übernahm 1650 das Amt des Syndikus der protestantischen Stände, das bis 
zu seinem Tod von zähen Verhandlungen in Konfessionsfragen mit dem Wiener Hof und 
habsburgischen Vertretern in Schlesien geprägt war.39 Die konfessionelle und politische 
Lage in Schlesien ist – als Voraussetzung der Trauerspielpoetik von Gryphius bis Hall-
mann – selbst zum Topos der deutschen Barockforschung geworden und muss an dieser 
Stelle noch einmal kurz aufgeschlüsselt werden.40 Das von Kurbrandenburg, dem König-
reich Polen, Ungarn, Mähren sowie dem Königreich Böhmen umgebene Schlesien fiel 
mit der Schlacht bei Mohács 1526 als böhmisches Nebenland an die Habsburger, wobei 
das »Land […] in eine große Anzahl von Fürstentümern und Standesherrschaften [zer-
fiel], die dem Machtbestreben der Krone Habsburg verschiede Möglichkeiten boten«,41 
wie Herbert Schöffler betont. Dazu gehören etwa die Fürstentümer Liegnitz-Brieg, das 
Fürstentum Glogau oder die selbstständige Stadt Breslau. Allerdings wurde die Gegen-
reformation im Vergleich zu Böhmen und Mähren hier zunächst nicht mit voller Härte 
durchgeführt, was mit ein Grund für die Gemengelage der lutherischen, calvinistischen 
und katholischen Konfession im Schlesien des 17. Jahrhunderts ist. Erinnert sei an den 
Lutheraner Martin Opitz, der auf calvinistischen Bildungswegen wandelte und als ge-
lehrter Diplomat zeitweise eng mit der katholischen Herrschaft zusammenarbeitete. Die 
verschiedenen kleinen schlesischen Gebiete gerieten durch die Westfälischen Friedens-
verträge, fast genau mit Gryphius’ Amtsantritt als Syndikus, nun stärker als zuvor unter 
die habsburgische Zentralgewalt.42 Damit wurde der Druck auf die wenigen verbliebenen 
protestantischen Kirchen bzw. Grenzkirchen weiter erhöht. 

Das protestantische Märtyrerdrama dient dabei als Prisma, in dem sich die politischen 
und konfessionellen Konfliktlagen bündeln. Gerade Gryphius’ Auseinandersetzung mit 
dem Märtyrerdrama führt vor Augen, dass das Jesuitentheater für das schlesische Trauer-

warheit eine Ehefraw zugeordnet/ welche schier mehr mit ihrem Bulen/ als der Gefangene mit 
dem Richter zuthun findet/ vnd durch mitwürckung ihres attern eher Braut als Wittbe wird.« 
(Andreas Gryphius, Leo Armenius/ Oder Fürsten⸗Mord. Trauerspiel, in: ders., Gesamtausgabe der 
deutschsprachigen Werke, Bd. V, hrsg. von Hugh Powell, Tübingen 1965, S. 4)

38	 Vgl. Thomas Borgstedt, Angst, Irrtum und Reue in der Märtyrertragödie. Andreas Gryphius’ 
Catharina von Georgien vor dem Hintergrund von Vondels Maeghden und Corneilles Polyeucte 
Martyr, in: Daphnis 28 (1999), Heft 3, S. 563–594.

39	 Vgl. Kaminski, Gryphius, S. 41 f. und Ralf Georg Bogner, Art. Leben, in: Nicola Kaminski, Robert 
Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 13–17, hier S. 17.

40	 Vgl. dazu Arno Herzig, Art. Schlesiens Sonderrolle im Reich, in: Nicola Kaminski, Robert 
Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 53–58.

41	 Herbert Schöffler, Deutsches Geistesleben zwischen Reformation und Aufklärung. Von Martin 
Opitz zu Christian Wolff, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1956, S. 3. Vgl. auch Norbert Conrads, Schle-
sien in der Frühmoderne. Zur politischen und geistigen Kultur eines habsburgischen Landes, Köln 
u. a. 2009, S. 3–69. 

42	 Vgl. Schöffler, Deutsches Geistesleben, S. 15 f.; Conrads, Schlesien in der Frühmoderne, S. 53–69 
und Jörg Deventer, Gegenreformation in Schlesien. Die habsburgische Rekatholisierungspolitik in 
Glogau und Schweidnitz, Köln u. a. 2003.



ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

229

spiel ein wichtiges Bezugssystem darstellt, auch wenn die ideologischen Prämissen dieser 
künstlerischen Praxis nicht geteilt werden.43 Dramatische Verkörperungen des Leidens 
und Sterbens der Blutzeugen des Christentums sind sowohl als lateinische als auch als 
volkssprachliche Varianten bereits im Mittelalter zu finden. Insbesondere für das Ordens
drama der Jesuiten seit Ende des 16. Jahrhunderts avancieren Märtyrerfigurationen zu ent-
scheidenden propagandistischen Medien.44 Für Catharina von Georgien sind die Dramen 
Felicitas und Hermengildus des französischen Jesuiten Caussinus von Bedeutung, nicht 
zuletzt aufgrund von Gryphius’ Übersetzung der Heiligen Felicitas. Dieses Werk hatte 
er offenbar während seines Studiums am Gymnasium im interkonfessionellen Danzig 
zwischen 1634 und 1636 kennengelernt.45 Gleichzeitig erlaubt es die dramatische Funktion 
der Märtyrerfigur, die konfessionellen Kämpfe der schlesischen Protestanten gegen die 
katholische Zentralgewalt zu spiegeln. Angesichts der konfessionspolitischen Konflikt
lagen hat die Forschung in der Catharina eine rebellische46 oder eine stoische Märtyrerin 
gesehen.47 Dieser gattungspoetologischen Aneignung der jesuitischen Märtyrerdramatik 
auf konfessionell prekärem Territorium ist also gleichermaßen das Moment des kulturel-
len Austauschs sowie der permanenten Bedrohung autonomer Bereiche eingeschrieben.48

Bei der genannten Märtyrerin Felicitas des von Gryphius übersetzten Jesuitendramas 
handelt es sich um eine römische Bürgerin, die sich der politischen und religiösen Macht 
aus Glaubensgründen widersetzt und sich solchermaßen eigentlich besser als Figuration 
der bedrängten schlesischen Kirchen Luthers eignen würde als die diplomatischen Kon-
stellationen am persischen Hof. Der Konflikt offenbart den Widerstand gegen Kaiser 
Marc Aurel und die römische Herrschaft in der Entscheidung für das öffentliche Be-

43	 Vgl. Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 127–181 sowie James A. Parente, Andreas 
Gryphius and the Jesuit Theater, in: Daphnis 13 (1984), S. 525–551.

44	 Vgl. dazu die Arbeiten von Jean-Marie Valentin, insbesondere Le théâtre des Jésuites dans les pays 
de langue allemande, vol. 1–3, Bern 1978.

45	 Siehe Andreas Gryphius, Beständige Mutter/ Oder Die Heilige Felicitas, Auß dem Lateinischen 
Nicolai Causini, in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 6, hrsg. von Hugh 
Powell, Tübingen 1966, S. 1–70. Dazu auch der Artikel von Barbara Mahlmann-Bauer, Art. 
Felicitas, in: Nicola Kaminski/Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, 
S. 162–184.

46	 Vgl. Szarota, Künstler, Grübler, Rebellen, S. 190–215.
47	 Vgl. Schings, Catharina von Georgien, S. 25 ff. Dass Rebellion dabei keine Option des protestan-

tischen Neostoizismus sein kann, führt Schings an anderer Stelle aus: »Stets hat sich Gryphius 
entschieden gegen Umsturz und Aufruhr, gegen Volkssouveränität und Monarchomachen und 
zugunsten der unumschränkten, nur Gott verantwortlichen potestas absoluta ausgesprochen. 
Die Gründe liegen auf der Hand. Wie die Staatstheorie des Absolutismus so war auch Gryphius 
aufgrund der Erfahrungen des Krieges überzeugt davon, daß die absolute Machtkonzentration im 
Souverän natur- und völkerrechtlich legitim sei, da nur sie eine Garantie gegen den Bürger- und 
Religionskrieg in Permanenz bieten könne. Auch darüber war er sich im klaren, daß die Religion 
oder vielmehr die Larve der Religion das gefährlichste Bürgerkriegspotential darstellt. Nichts ande-
res demonstrieren die Independenten um Hugo Peter und Cromwell im Carolus Stuardus.« (Hans-
Jürgen Schings, Constantia und prudentia: Zum Funktionswandel des barocken Trauerspiels, in: 
ders., Gesammelte Aufsätze, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 151–180, hier S. 162.)

48	 Vgl. Barbara Mahlmann-Bauer, Gryphius und die Jesuiten. Carolus Stuardus und Nicolaus 
Avancinis Pietas victrix, in: Oliver Bach/Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–1664). 
Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 413–458.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

230

kenntnis zum Christentum. Die Frage, warum Gryphius also im Fall der Catharina von 
Georgien Märtyrerhandlung und internationale Politik, religiöse Transzendenz und die 
Kommunikation der Souveräne zusammenspannt, beantwortete die ältere Forschung 
einerseits mit dem Verweis auf die Seneca-Tradition, die strenge Auslegung der Stände-
klausel und die consolatio, die als Anschauung der martyrologischen Beständigkeit nach 
einem mächtigen Geschichtsstoff verlange.49 

Andererseits verweist Szarota auf die Bedeutung der Ostkirche für die »Steigerung der 
Felicitas-Figur« durch die dramatische Gestaltung von Catharinas königlichem Marty-
rium: Der Reiz liege darin, »die von der Jesuitenbühne übernommene Märtyrerfigur […] 
umzuformen, ihr sowohl allgemein-christliche wie auch diskret angedeutete lutherische 
Züge und Gedankengänge zu verleihen.« Diese »lutherische Lösung« der dramatischen 
Figuration war in der Felicitas-Übersetzung nicht möglich.50 Die konfessionspolitischen 
Frontlinien vor und nach 1648 haben dabei zur Analogiebildung angeregt. Als Ausgangs-
punkt dafür dient die von Malingre übernommene Darstellung der prekären Lage Geor-
giens aus dem Mund der Märtyrerkönigin selbst: »Deß Türcken Nachbarschafft war frey-
lich uns zu schwer; | Doch schreckt uns noch vil mehr der Persen streitbar Heer« (III, 
87–88). Die Forschung hat früh darauf verwiesen, dass Gryphius im Georgien Catharinas 
ein »Sinnbild Schlesiens«51 gesehen habe. So führt etwa Szarota aus: »Im Grunde ist 
Schlesien nur Kampfobjekt zwischen Habsburg und den protestantischen Mächten – wie 
Georgien zwischen Persien und der Türkei. Während des Krieges wird Schlesien immer 
wieder in eine Situation gebracht, in der es sich für den Kaiser oder die Protestanten 
entscheiden muß.«52 Führt man diesen Vergleich zu Ende, repräsentiert die schlesische 
Dramenfigur des persischen Schahs Abas um 1650 den Kaiser, also Ferdinand III. 

Allerdings ist zu bedenken, dass die Figur des orientalischen Despoten zu denjenigen 
Topoi zählt, »die das frühneuzeitliche Staatsdenken immer und immer wieder aufruft, 
wenn es darum geht, die gute, prosperierende Alleinherrschaft von der schlechten, ver-
derblichen abzugrenzen«,53 sodass die Figur also auch den unmittelbaren zeitgeschicht-
lichen Horizont übersteigt. Zu den »Paradoxien der Souveränität« gehört die Frage nach 
der Selbstregulierung der fürstlichen und von Gott eingesetzten Allmacht ebenso wie 
das »Basisparadox« der Repräsentation der Gesellschaft im gleichzeitig hervorgehobenen 
Körper des Königs.54 Demgemäß hat die jüngere Forschung die Annäherung von Heils-
geschichte und politischer Theorie, Transzendenz und Immanenz versucht, insbesondere 
in Untersuchungen der institutionellen Macht und politischen Theologie bei Gryphius.55 

49	 Vgl. ebd.
50	 Vgl. Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 67.
51	 Ebd., S. 130.
52	 Ebd., S. 132. 
53	 Albrecht Koschorke, Das Begehren des Souveräns. Gryphius’ »Catharina von Georgien«, in: 

Daniel Weidner (Hrsg.), Figuren des Europäischen. Kulturgeschichtliche Perspektiven, München 
2006 (= Trajekte), S. 149–162, hier S. 150.

54	 Vgl. Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 114.
55	 Vgl. Peter-André Alt, Der Tod der Königin. Frauenopfer und politische Souveränität im Trauer-

spiel, Berlin 2004, S. 60–82; ders., Frauenkörper und Stellvertretung. Das Martyrium des weib
lichen Interregnums in Andreas Gryphius’ Trauerspiel »Catharina von Georgien« (1657), in: Silvia 



ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

231

Im Rahmen des Forschungsparadigmas ›Literatur und Recht‹ nehmen rezente Studien 
zu Gryphius’ Trauerspiel die Frage der politischen Theologie vermehrt im Kontext völ-
kerrechtlicher Zusammenhänge in den Blick. Oliver Bach liest Catharina von Georgien in 
seiner großen Studie über die Rechtsdiskurse in Gryphius’ Trauerspielen als Markierung 
»eine[s] blinden Fleck[s] des Völkerrechts«,56 Chenxi Tang sieht im ersten schlesischen 
Märtyrerdrama überhaupt eine Verankerung eines ›noch abwesenden‹, gleichsam auf die 
›Sattelzeit‹ um 1800 vorausdeutenden Völkerrechts, das in der vertikalen Achse der Mär-
tyrerkrone schließlich auch die horizontalen außenpolitischen Verbindungen und Kon-
frontationen transzendiert: »Catharina von Georgien institutes a martyrological poetics 
that conceives of tragic play as a poetic form capable of evoking a vision of eternal peace 
in audience through the representation of violence and the ruins left behind by it.«57 
So erscheinen die letzten beiden Abhandlungen des Trauerspiels, in denen sich die Mär-
tyrerhandlung vollzieht, nicht mehr als Bruch, sondern als symbolische völkerrechtliche 
Lösung vor Gott, der gegenüber den irdischen Souveränen als höchste Schiedsinstanz auf-
tritt. Damit ist ein verbindliches Völkerrecht angedeutet, das – trotz theoretischer Debat-
ten etwa bei Grotius – in der politischen Praxis und der naturrechtlichen Legitimation der 
Souveränität fehlt. Löst man das Schlusstableau also nicht zur Gänze in der transzenden-
ten Märtyrerfiguration auf, eröffnet die Bühne des spectaculum martyris die Perspektive auf 
den übergeordneten rechtlichen Zusammenhang, der über den Souveränen angesiedelt ist. 

Der bemerkenswerte geisterhafte Schlussauftritt der verstorbenen Märtyrerin, die mit 
dem Schah in Dialog tritt und dessen Dynastie den Untergang prophezeit, gewinnt da-
durch an Kontur: 

Chach.	 […]
Weg Zepter weg ! Chach hat hir selber Schuld !
Vnd trägt der Himmel noch mit vns Geduld !
Start dise Faust die West vnd Ost beweget?
Komm komm mein Schwerdt ! wir haben Macht vns selbst zu straffen !
Was hir ! geht Schiras ein ! wo knirschen dise Waffen?
Was für gerase der Trompeten?
Wer zückt die Sebel vns zu tödten?
Der Erden Grund brüllt vnd erzittert !
Was ist das hinter vns sich wüttert
Wie? oder schreckt vns eitle Fantasy !
Princessin ! Ach wir sincken auff die Kny
Wir vor dem sich ganz Osten niderbeuget !
Vergib dem welcher seine Rew mit ewig⸗bitterm Kummer zeiget !

Cath.		  Tyrann! der Himmel ists ! der dein Verterben sucht/

Horsch / Martin Treml (Hrsg.), Grenzgänger der Religionskulturen. Kulturwissenschaftliche Bei-
träge zu Gegenwart und Geschichte der Märtyrer, München 2011, S. 127–149 und Campe, Theater 
der Institution.

56	 Bach, Politische Theologie, S. 418.
57	 Tang, International Legal Order, S. 144. 



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

232

Gott läst vnschuldig Blut nicht ruffen sonder Frucht.
Dein Lorberkrantz verwelckt ! dein sigen hat ein Ende.
Dein hoher Ruhm verschwindt ! der Tod streckt schon die Hände
Nach dem verdamten Kopff. Doch eh’r du wirst vergehn;
Must du dein Persen sehn in Kriges Flammen stehn/
Dein Hauß durch schwartze Gifft der Zweytracht angestecket/
Biß du durch Kinder⸗Mord vnd Nächstes Blut beflecket
Feind/ Freunden vnd dir selbst vnträglich/ wirst das Leben
Nach grauser Seuchen Angst dem Richter vbergeben.

Chach.	 Recht so ! Princessin ! recht ! greif vnsern Sigkrantz an.
Bekrige Persens Ruh! reiß was vns schützen kann/
Mit starcker Faust hinweg. Laß nun du schon 
erblichen
Den wackern Hohmut auß/ dem Abas offt gewichen.
Laß auff dem Brand Altar/ dem Schauplatz deiner Pein
Zu lindern deinen Grimm vns selbst ein Opffer seyn/
Doch ist wol herber Rach’ vnd die mehr kan betrüben
Als daß Wir/ Feindin/ dich auch Tod stets müssen liben
(V, 418–448).

Dass der nicht-christliche Shah die Geistererscheinung des gemarterten Körpers der 
christlichen Königin sehen kann (Abb. 22), muss nicht verwundern, wenn dieser Akt als 
Legitimation des neuen göttlichen Völkerrechts und letztlich dessen Anerkennung durch 
den Schah verstanden wird. Ein dementsprechender »Richter dieser Welt dem Printzen 
zu gebott« (II, 401) wird bereits am Ende der zweiten Abhandlung im Reyen »der von 
Chach Abas erwürgeten Fürsten« gefordert. Die späte völkerrechtliche Einsicht wird 
dadurch gesteigert, dass Catharinas Geist – nicht wie im Jesuitendrama – gleichsam von 
außen in die Szene kommt, sondern zuerst im Wahn des persischen Herrschers imagi-
niert und erst danach zur sichtbaren Erscheinung wird.58

Bei Grotius und später auch bei Pufendorf zählt das Völkerrecht »von seiner Stiftungs-
instanz her nicht zum ius humanum, sondern stammt von Gott«. Es ist also »lediglich 
Naturrecht in Ansehung von Völkern und Staaten als kollektiver Rechtspersonen«.59 
Letztlich wird auch jegliche Rechtsbeziehung zwischen den Souveränen dadurch auf das 
göttliche Richteramt zurückgeführt. Das übergeordnete »rechte Recht« (V, 387), dessen 
Urteil sich der Schah in der Schlussszene unterwirft, zeigt Gott nach dem Ausfall des 
völkerrechtlichen Akteurs60 als Richter. 

Davon lässt sich die zeitgleich zum ersten schlesischen Märtyrerdrama entstandene 
völkerrechtliche Schrift von Richard Zouch nun noch einmal deutlicher abheben. Im 
Gegensatz zu Grotius und dem in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts in Deutschland 

58	 Vgl. Kaminski, Gryphius, S. 103 f. und Newman, »Mediating Amicably«, S. 80 f.
59	 Bach, Politische Theologie, S. 413.
60	 Ebd., S. 460.



ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

233

etablierten Völkerrecht als Naturrecht steht dabei die beginnende Fundierung positiver 
Rechtsbeziehungen zwischen Souveränen im Mittelpunkt. Die vom Schah selbst rheto-
risch in Szene gesetzte souveräne Erscheinung der Königin sorgt für eine letzte internatio-
nale Begegnung im Drama, in der nicht nur die Souveränität der Catharina diplomatisch 
angenommen wird, sondern auch deren Präzedenz: »Die Cron/ die Unschuld ihr auff 
die beperlten Hare setzet/ | Geht allem vor was Phrat vnd Tagus schätzet« (V, 402 f.). 
Letztlich endet der Einsatz Gottes wiederum in einem zwar entrückten, aber doch hori-
zontalen Tableau der internationalen politischen Kommunikation, das nicht nur dadurch 
befördert wird, dass Catharina tatsächlich als Figur auf der Bühne neben Chach Abas 
erscheint,61 sondern auch durch das metrische Zeremoniell: Wie sonst nur die außerhalb 
der Zeit stehende Ewigkeit in ihrem Prolog fällt die Rede des persischen Tyrannen in der 
letzten Szene aus dem royalen Maß des heroischen Alexandriners. Erst mit dem Auftritt 
von Catharinas Geist kehrt das Versmaß wieder zurück: »Tyrann! der Himmel ists ! der 
dein Verterben sucht« (V, 431) und überführt auch die das Trauerspiel beschließende Rede 
von Abas wieder in das metrische Zeremoniell und die Anerkennung der Souveränität.

61	 Vgl. dazu Hugh Powells editorischen Hinweis auf Fassung B des Trauerspiels (S. 124): »Der Geist 
erscheint« (Vers 427), »Verschwindet« (Vers 440).

Abb. 22: Catharina erscheint Schah Abbas nach ihrem Tode, Hans Using: 
Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655)



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

234

Mit Blick auf den dadurch evozierten rechtlichen Spielraum und die diplomatische 
Praxis ist bemerkenswert, dass die Forschung bezüglich der Entstehungszeit und ver-
mutlichen Überarbeitungsphase des Dramas in der ersten Hälfte der 1650er Jahre kaum 
Bezüge zu den Westfälischen Verhandlungen und Friedensverträgen hergestellt hat. 
Umso mehr, als mit dieser Perspektive beides, die politische und rechtliche Lage der 
Protestanten in Schlesien, sowie grundsätzliche frühneuzeitliche Fragen der Souveränität 
und des Völkerrechts zusammenlaufen. Während die Westfälischen Friedensverträge in 
der besprochenen Forschungsliteratur nur am Rande vorkommen,62 unternimmt Jane O. 
Newman hingegen den Versuch, den dramatischen Text ausgehend von den Friedensver-
trägen im interkonfessionellen Zusammenhang Schlesiens zu lokalisieren. Die Geburt des 
Trauerspiels, so ihre These, liege in der Ambiguität der Westfälischen Friedensverträge in 
Bezug auf die religiöse Freiheit in den böhmisch-habsburgischen Erblanden begründet.63 
Damit ist insbesondere Art. 5/§ 41 des IPO gemeint, in dem es um die Vermittlung der 
Schutzmächte zugunsten der Protestanten in den Erblanden, also auch Schlesien, geht:

Demnach auch bey gegenwertigen Handlungen von Verstattung mehrer Religions 
Freyheit vnd Vbung in obgedachten/ vnd denen übrigen Reichen vnd Landschafften 
Jhrer Keyserlichen Majest. vnd des Hauses Oesterreich/ unterschiedliche Handlung 
gepflogen; wegen der Keys. Herrn Gevollmächtigten Gegenrede aber kein Vergleich 
hat mögen getroffen werden: Als vorbehalten ihnen die König. Majest. in Schwe-
den vnd der Augspurgischen Confession⸗Verwandte Stände/ auff nechstkünftiger 
Reichs⸗Versmbl[un]g/ oder sonsten/ bey Jhrer Keyserl. Majest. desßhalben noch ferner 
respectivè einzukommen/ vnd zu bitten.64

Im Gegensatz zur rechtlichen Territorialmacht der (protestantischen) Reichsstände, die 
nach 1648 zunahm, verschlechterte sich die Lage in den Erblanden insbesondere in 
Konfessions- und Verwaltungsfragen durch den Westfälischen Frieden, wie die zitierte 
Stelle dokumentiert. Zwar wurde den protestantischen Fürsten und der Stadt Breslau in 
Artikel  V der protestantische Konfessionsstatus garantiert, gleichzeitig wurden jedoch 
die schlesischen Piastenfürsten von der Reichsverfassung nicht anerkannt, obwohl sie 
»auf die Abstammung aus einem Königsgeschlecht abhoben«: »Den Zutritt zum Reich 
erreichten sie allerdings nicht. Dort stand auch ohne ihre Mitgliedschaft der Konfessions-
friede in Schlesien als Dauer-Gravamen auf der Tagesordnung.«65 Im Gegensatz zu den 
teilsouveränen Fürstentümern des Reichs hatten die schlesischen Fürsten keine rechtliche 

62	 Tang behandelt den für das Trauerspiel wichtigen Zusammenhang von frühneuzeitlichem Ver-
tragswesen und dem Versprechen des Souveräns, ohne einen direkten Zusammenhang zwischen 
den Friedensverträgen und Gryphius’ Trauerspiel herzustellen. Vgl. Tang, International Legal 
Order, S. 146–152.

63	 Vgl. Newman, »Mediating Amicably«, S. 70.
64	 Art. 5, §41, Deutsche anonyme Übersetzung des IPO (1649), in: Die Westfälischen Friedensverträge 

vom 24. Oktober 1648. Texte und Übersetzungen, online 2004 (= Acta Pacis Westphalicae. Sup-
plementa electronica, 1), S. 24. http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf 
(zuletzt am 4. 3. 2019).

65	 Herzig, Schlesiens Sonderrolle, S. 57.

http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf


ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

235

Handhabe, diese Konfessionsfrage selbst zu verwalten. Während sie über das Mittel des 
corpus evangelicorum ihre im Friedensvertrag zugesicherten Rechte einforderten, versuchte 
der Kaiser als böhmischer Landesherr, diese Rechte erfolgreich zu umgehen. Aufgehoben 
wurde diese – noch einmal den Übergang der Souveränitätsebenen im Reich veranschau-
lichende – schwierige Konstellation erst durch die preußische Annexion Schlesiens durch 
Friedrich II. im Jahr 1740.66 Damit ist die Ausgangssituation für Gryphius’ Position als 
Syndikus der protestantischen Landstände in Glogau umrissen.67 Als Syndikus war er 
unmittelbar mit den kaiserlichen Umgehungsmaßnahmen des Friedensvertrags, d. h. 
insbesondere der bedrohten Schließung der reformatorischen Kirchen und zunehmenden 
gegenreformatorischen Tendenzen konfrontiert. Nicht zuletzt die von ihm veranlasste 
Edition der »Landes Privilegia« des Fürstentums Glogau, die in Polen gedruckt wurde, 
verdeutlicht diesen Zusammenhang.68

Anders als die Reichsstände hatten die schlesischen Landstände keine Abgesandten zu 
den Friedensverhandlungen oder zum Nürnberger Exekutionstag, der zu einer bedeuten-
den diplomatischen Aufwertung der Reichsstände geführt hatte, entsenden können. Die 
reichsständischen Abgesandten des corpus evangelicorum nahmen sich der letztlich ungelöst 
bleibenden konfessionellen Sache Schlesiens in Westfalen stellvertretend an.69 Mit Blick 
auf das Trauerspiel ist also weniger die Parallele zwischen Schah und Kaiser entscheidend, 
als jene zwischen Gryphius’ russischem Gesandten und den reichsständischen Abgesand-
ten in Münster und Osnabrück. Das Tableau des offenen Ergebnisses im Vertrag und 
der fehlenden Repräsentation finde sich, so Newman, in der dramatischen Konfiguration 
der Märtyrerhandlung in Gryphius’ Catharina von Georgien realisiert. Setzt man die kon-
fessionellen Auswirkungen in Schlesien zum tödlichen Ausgang der Märtyrerhandlung, 
die westfälischen Verhandlungen zu jenen zwischen dem russischen Gesandten und der 
persischen Herrschaft in Analogie, ist es plausibel, dass der dramatische Text des Glogauer 
Syndikus bzw. das darin figurierte Martyrium die diplomatische Vertretung Schlesiens 
übernimmt. Der dramatische Text in seiner Form als diplomatisches Märtyrerdrama kann 
dabei selbst als diplomatische Repräsentation verstanden werden: »It acts as a dramatic 
legate that, in the absence of a direct representation at Osnabrück of the Silesian political 
constituencies, comments in the person of Catharina on the machinery of the new treaty 
economy introduced at Westphalia.«70 Und dies umso mehr, als der diplomatische Ver-
kehr zwischen Russland und dem persischen Reich trotz Catharinas Martyrium weitergeht 
und sich dadurch überhaupt erst ein neuer Möglichkeitsraum der Verhandlung eröffnet. 

66	 Vgl. ebd.
67	 Vgl. Klaus Garber, ›Heimatkunde‹. Der schlesische Lebensraum des Dichters im Zeichen von 

Konfessionalismus und Gegenreformation, in: Oliver Bach/Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gry-
phius (1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), 
S. 23–54, hier S. 43 f.

68	 Vgl. zum historiografischen Hintergrund Niefanger, Geschichtsdramen, S. 161, zum rechtlichen 
Zusammenhang Dirk Lentfer, Die Glogauer Landesprivilegien des Andreas Gryphius von 1653, 
Frankfurt a. M. 1996 (= Rechtshistorische Reihe, 147).

69	 Vgl. Newman, »Mediating Amicably«, S. 78 ff. Vgl. auch Szarota, Geschichte, Politik und Gesell-
schaft, S. 130 ff. Szarota setzt den Schlesien-Georgien-Bezug früher, während des Prager Friedens, an.

70	 Newman, »Mediating Amicably«, S. 82.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

236

Die dramatische Figuration von Catharinas Martyrium wird demgegenüber als Akt der 
Stellvertretung lesbar, gerade weil ihr in der politischen und rechtlichen Anordnung um 
1648 keine diplomatische Repräsentation zuzuordnen ist. 

Davon ausgehend können zwei für die Faktur des Textes entscheidende gattungs
poetologische Funktionen betrachtet werden, die die Frage der diplomatischen Repräsen-
tationspraxis auf der Ebene der dramatischen Form weiterführen. Das betrifft erstens die 
literarische Autofiktion im dramatischen Text, die die Repräsentation der dramatischen 
Dichtung mit jener der Diplomatie engführt. Das autorschaftliche Ethos kommt bei 
Gryphius gerade dort zum Ausdruck, wo der Dramentext die größtmögliche Trans-
zendenz postuliert, und zwar ausgerechnet unter dem Hinweis auf die eigene theatrale 
Darstellungsform. Damit rückt Gryphius jene Passage des berühmten Prologs in den 
Mittelpunkt, in der die allegorische Dramenfigur der Ewigkeit gegen ihre eigene »Beglau-
bigung« als transzendente Instanz arbeitet:71

Was dieser baut bricht jener Morgen ein/
Wo itzt Paläste stehn
Wird künfftig nichts als Gras vnd Wiese seyn
Auff der ein Schäfers Kind wird nach der Herde gehn/
Euch selbst/ den grosse Schlösser noch zu enge
Wird/ wenn ihr bald von hier entweichen werdet müssen
Ein enges Hauß ein schmaler Sarg beschlissen.
Ein Sarg der recht entdeckt wie kurtz der Menschen Länge.
Wo aber hin? nach was doch ringet ihr
Ihr die ihr glaubt daß euer Feder Macht
Den Tod vnd Zeit hab’ an ein Joch gebracht?
Glaubt frey die Ewigkeit beruht nicht auff Papir.
Indehm ihr Frembde wolt dem Vntergang entzihn;
Vermerckt ihr nicht wie eure Tag entflihn?
Ihr eilt indem ihr (trotz den Himmelslichtern !) wacht
In eures Grabes Nacht (I, 27–42).

Diese Passage des Prologs ist als performative Infragestellung des transzendenten Rah-
mens, von dem sie handelt, zu lesen. Demzufolge mache, so Nicola Kaminski, die 
Ewigkeit selbst vor der »kunstvollen Architektur des Prologs wie des gesamten Trauer-
spiels nicht halt«,72 beruht sie doch selbst also »auff Papir« und der »Feder« ihres Autors. 
Vielmehr verweise die theatrale Personifikation damit auf ihren ›papierenen‹ Status als 
Schauspielfigur.73 Während also der Prolog der Ewigkeit die theologische und poetolo-
gische Funktion des Trauerspiels im größeren Bereich der religiösen Erbauungsliteratur 
verortet, zeigt er in der Performativität und ästhetischen Praxis des Textes den Status 

71	 Kaminski, Gryphius, S. 104.
72	 Ebd., S. 105. 
73	 Vgl. ebd.



ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

237

medialer Selbstreferenz an. Die Konstellation von Transzendenz und Immanenz wird 
dadurch – nicht zuletzt in der Körperlichkeit der Märtyrerin – selbst zum »Verhandlungs-
gegenstand« des Theaters.74

Vor der Folie der politischen Repräsentation und Fiktionalisierung, wie wir sie bisher 
verfolgt haben, gewinnt diese Passage – zumal als ›Hauptfigur‹ auf dem »Schau-Platz«, 
der die Spannung zwischen Transzendenz und Immanenz selbst in Szene setzt75  – an 
Kontur. Denn das self-fashioning des gelehrten Dichters, die (Ohn-)Macht der Feder, 
kommt bei Gryphius nicht ohne Referenz auf die Diplomatie und die Zuordnung des 
Gelehrten zur Gesandtschaftshandlung des Trauerspiels aus. Konkret funktioniert diese 
Referenz über Ähnlichkeitsbeziehungen zwischen den unterschiedlichen Ebenen und Re-
präsentationsformen des Textes. Bereits in der Vorrede konfrontiert der Autor die Frage 
der literarischen Repräsentation mit einem Paradoxon,76 in dem er die Stärke des erdul-
deten und auf die Ewigkeit gerichteten Martyriums der schwachen literarischen Form 
(des vergänglichen Papiers) und der Schreibpraxis gegenüberstellt: 

So kräfftig ist der in dem schwächsten Werckzeuge/ dessen Ehre diese Königin mit 
ihrem Blutt außstreichet/ diß einige beklage ich; daß meine Feder zu schwach/ so hohe 
Geduld/ so hertzhafte Standhafftigkeit/ so fertigen Schluß das Ewige dem Vergäng
lichen vorzuziehen nach Würden herauß zustreichen. Zwar ist dieser Königin entwurff 
schier länger bey mir verborgen gewesen; Als sie selbst in den Banden deß Persischen 
Königes geschmachtet. […] Verzeihe mir Großgunstiger Leser/ daß ich dich bißher 
auffgehalten/ und wende dein Gesicht mit mir von dem was Vergänglich auff die 
ewigherrschende EWIGKEIT (Großgünstiger Leser, S. 133).

Wie die Diplomatie bleibt die dramatische Figuration der Märtyrerin als Repräsenta-
tion dem »Vergänglichen« verhaftet. Die Rechtfertigung für die lange Dauer bis zur 
tatsächlichen Publikation des Trauerspiels setzt Gryphius analog zur Zeit, die Catharina 
im persischen Kerker verbringen musste – bis zur vermeintlichen Befreiung durch den 
Auftritt und die Verhandlung des russischen Gesandten. Gewitzt deutet Gryphius durch 
die Überlagerung der fiktionalen Ebenen eine Gegenüberstellung von Dramatik und 
Diplomatie an. Auch wenn die dramatische Figuration im publizierten Text sich letztlich 

74	 Kaminski, Art. Transzendenz / Immanenz, in: dies./Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, 
Berlin / Boston 2016, S. 724–739, hier S. 726 und 734. Vgl. dazu auch Frauke Berndt, »So hab ich 
sie gesehen«. Repräsentationslogik und Ikonographie der Unbeständigkeit in Andreas Gryphius’ 
»Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Beständigkeit«, in: Frühneuzeit-Info 10 (1999), H. 1 /2, 
S. 231–256; Christopher J. Wild, Fleischgewordener Sinn. Inkarnation und Performanz im baro-
cken Märtyrerdrama, in: Erika Fischer-Lichte (Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsenta-
tion, Stuttgart 2001 (= Germanistische Symposien, Berichtsbände, Bd. 22), S. 125–154, und Sarina 
Tschachtli, Körper- und Sinngrenzen. Zur Sprachbildlichkeit in Dramen von Andreas Gryphius, 
Paderborn 2017, S. 75–99.

75	 Vgl. Kaminski, Transzendenz / Immanenz, S. 734. 
76	 Vgl. zum stoischen Paradoxon im christlichen Diskurs Stefanie Arend, Figuren des Paradoxen in 

Andreas Gryphius’ Trauerspielen: Catharina von Georgien und Papinian, in: Oliver Bach/Astrid 
Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 
2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 71–86, hier S. 82 f.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

238

über die gescheiterte Verhandlung, die Voraussetzung für den Vollzug der Märtyrer-
handlung ist, hinwegsetzt, erinnert diese Analogie an Gryphius’ spielerischen Einsatz der 
diplomatischen Praxis und Schriftkultur im Horribilicribrifax.77 

Als Vexierbild der dichterischen memoria der Märtyrerin und der diplomatischen Ver-
handlung um Catharinas Freiheit taucht eben diese Analogie im Prolog der Ewigkeit 
wieder auf: »Glaubt frey die Ewigkeit beruht nicht auff Papir. | Indehm ihr Frembde wolt 
dem Vntergang entzihn; | Vermerckt ihr nicht wie eure Tag entflihn« (I, 38–40)? Die 
diplomatische Praxis des russischen Gesandten im Text, sein Bemühen um die Befreiung 
Catharinas sowie der dafür nötige Rahmen des Friedensvertrages und der Versuch des 
Dichters, das Martyrium Catharinas dramatisch für die Nachwelt festzuhalten, erschei-
nen analog. Bereits vor Beginn der historischen Dramenhandlung lenkt der Autor damit 
den Blick auf performative Akte und die Problematik der Repräsentationshandlungen. 
Der politisch-rechtlichen und dichterischen Schrift steht der Schreib- und Repräsenta-
tionsakt des gemarterten Körpers gegenüber;78 Catharina unterzeichnet die Verträge des 
Martyriums »mit ihrem Blutt«, um damit Gottes Ehre herauszustreichen. Dass es sich 
allerdings auch dabei um einen Akt der Repräsentation handelt, bezeugt der Hinweis 
auf den repräsentativen Status des Dramas im Paratext wie im Auftritt der Ewigkeit. Die 
Blutschrift der Märtyrerin steht dabei nicht nur der Feder des Dramatikers entgegen, 
sondern auch der Schrift und Unterzeichnung des Instrumentum Pacis, der Westfälischen 
Friedensverträge.79

Zweitens ruft die diplomatische Stellvertretung der Märtyrerin auf der Bühne noch 
einmal die Ständeklausel, die Gryphius in Anlehnung an Scaliger und Opitz befolgt, 
in Erinnerung. Die soziale und rhetorische Klassifikation des internationalen histori-
schen Stoffs setzt zwangsläufig mehrere Souveräne in Szene und als politische Fiktionen 
und Konzepte zueinander in Beziehung. Vor der Folie von Klajs Nürnberger Theater 
der Unterschrift und Birkens komplexer Friedensallegorie des »gütlichen Vertrags« wird 
auch Catharinas Martyrium im Kontext der postwestfälischen Konfessionsdiplomatie 
deutlich: Das Nürnberger Friedenstheater und Gesandtschaftsballett, das sich fernab der 
großen deutschen und europäischen Höfe der Kriegsparteien etablierte, konnte die dip-
lomatische Teilhabe der Reichsstände, deren Bedeutung für den Westfälischen Frieden 
in der endgültigen Ableitung der militärischen Verbände so retrospektiv noch einmal 
aufgewertet wurde, mit der literarischen Praxis der Pegnitzschäfer im bevorzugten Gat-
tungsrahmen des genus medium engführen. Anders Gryphius’ Diplomatie des Trauer-
spiels, das die Fiktion des russisch-persischen Friedensvertrags und das genus grande der 
internationalen Royalität erst dramatisch grundlegen muss, um der die neostoizistischen 
Märtyrerfiguration eine Bühne zu geben. 

Im Gegensatz zum Schäferspiel und den bäuerlich-bürgerlichen Elementen der Frie-
densspiele, die als soziale Praxis ihrer Autoren und Allegorien des friedlichen Lebens zu 

77	 Vgl. Kap. III/7.
78	 Vgl. Christopher J. Wild, »Weder worte noch rutten«. Hypotypose: zur Evidenz korporealer In-

skription bei Andreas Gryphius, in: Bettine Menke/Barbara Vinken (Hrsg.), Stigmata. Poetiken der 
Körperinschrift, München 2004, S. 215–239, hier S. 216.

79	 Vgl. Newman, »Mediating Amicably«, S. 82–84.



ein spectaculum martyris als schlesische diplomatie

239

deuten sind,80 fehlt diese Entsprechung von Dramenpoetik und sozialer Praxis in Gry-
phius’ Gattungswahl: Im schlesischen Trauerspiel ist die Diplomatie das Vehikel, das 
die Individualisierung der allegorischen Figuration dort gewährleistet, wo eben keine 
Gesandten verschickt werden können. Die breite Rezeption des Neostoizismus  – ins-
besondere Justus Lipsius’ De constantia libri duo (1584)  – in der Gelehrtenkultur des 
17. Jahrhunderts81 verweist auf die spezifische Passung der protestantischen Märtyrerfigur 
beim doppelten Übersetzungsakt, den Gryphius vollzieht: zum einen als Wechsel des 
konfessionellen Settings, zum anderen als Säkularisierung zum Drama der Souveräne. 

In beiden Fällen gibt die Wirkungsästhetik der Märtyrerdramen dem frühneuzeitlichen 
Individuum Selbsttechniken und Praktiken der Disziplinierung gegenüber der Willkür 
der souveränen Herrschaft zur Hand. Nicht zuletzt Senecas Bedeutung für Poetik und 
Bauformen der tragischen Dichtungen der Frühen Neuzeit befestigt diesen Zusammen-
hang.82 Boten und Botschafter, so lässt ein erster Blick vermuten, dienen dieser Schule 
der Beständigkeit als notwendige Unheilsfiguren, die wie Vergils Merkur von oben oder 
außen ›schlechte Botschaft‹ übermitteln, und dienen der königlichen Märtyrerfiguration 
als das weltliche Gegenüber. Diese bereits im völkerrechtlichen Zusammenhang proble-
matisierte Dichotomie erscheint vor der Folie einer diplomatischen Gattungspoetik in 
einem neuen Licht: Gerade eine auf diplomatische Praxis, Repräsentation und Performa-
tivität abzielende Dramenpoetologie, der die vorliegende Arbeit verpflichtet ist, eröffnet 
die Perspektive auf ein Netz vielfältiger Beziehungen und Botschaftsakte. Gryphius Trau-
erspiel tritt damit auf gattungsgeschichtlicher, intertextueller und intermedialer Ebene 
in Verhandlung mit dem internationalen Theater der Souveräne. Durch die generische 
Zuordnung zur »Schul der Könige« agiert Gryphius’ royales Märtyrerdrama selbst diplo-
matisch mimetisch als dramatische Maske der respublica im Theater der Souveräne. 

Das betrifft einerseits jene postwestfälischen Tragödien in Europa, in die sich Gryphius 
einreiht, die im Schatten von Tugendkatalogen und politischen Krisen vermehrt Fragen 
der Souveränität und Anerkennung konfigurieren. Als der schlesische Jurist sein Trauer-
spiel über die georgische Königin fertigstellte, arbeitete Pierre Corneille zeitgleich – in die 
Wirren der Fronde verstrickt – an der Tragödie Nicomède (1651). So wie der christliche 
Märtyrer Polyeucte gegen seinen von Rom eingesetzten Schwiegervater und dessen Be-
teiligung an der römischen Christenverfolgung constantia bezeugt, behauptet Nikomedes 
gegen den römischen Gesandten Flaminius und seinen den Römern zugeneigten Vater, 
König Prusias, die Souveränität Bithyniens. Während Gryphius sich also (im Gegensatz 
zum Polyeuctus [1669] des sächsischen Gelehrten Christoph Kormat) im dramatischen 
Märtyerparadigma von Corneilles Polyeucte distanziert, dramatisiert er in der Catharina 
ähnlich wie Corneilles Königsdrama um den um Unabhängigkeit von Rom kämpfenden 
bithynischen Prinzen Nikomedes die prekäre Diplomatie kleiner Herrschaftsverbände – 
wenn auch in der royalen Konfiguration unterschiedlich.83 Dieser Zusammenhang wird 

80	 Vgl. Kap. III.
81	 Vgl. Günter Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit. Entstehungsgeschichte modernen Denkens im 

Felde von Ethik und Politik, Berlin / New York 1978.
82	 Vgl. die Arbeiten Stefanie Arends, insbesondere Rastlose Weltgestaltung, S. 82–123, und Kap. II/7.
83	 Vgl. Hampton, Fictions of Embassy, S. 115–136.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

240

insbesondere dann deutlich, wenn man sich die Ausdehnung des safawidischen Perser-
Reiches unter Abbas vor der Folie heutiger Ländergrenzen von Kurdistan über Armenien, 
Aserbeidschan, den Irak, Iran bis nach Afghanistan vor Augen führt. Andererseits eröffnet 
die diplomatische Märtyrerdramatik die theatrale Auseinandersetzung mit dem Symbol-
raum des absolutistischen Theaters. So widmet sich das folgende Kapitel den gattungs-
poetologischen und diplomatischen Verhandlungen des schlesischen Trauerspiels mit der 
theatralen Ästhetik des kaiserlichen Hofes um und nach 1648.

3. Trauerspiel, Komödie und Tragikomödie auf der Bühne  
der postwestfälischen Diplomatie

Die rhetorische Spiegelung der skizzierten Stellvertretung des Trauerspiels findet sich in 
jener Komödie Gryphius’, welche das königliche Trauerspielpersonal selbst gegen Scaliger 
und Opitz als Theaterpublikum in Szene setzt. Peter Squentz, »Schreiber und Schulmeis-
ter zur Rumpels⸗Kirchen«,84 führt in der gleichnamigen, wohl bekanntesten deutschspra-
chigen Barock-Komödie mit dem Pickelhering und Handwerkern am Königshof das an 
Ovids Metamorphosen angelehnte Spiel von Pyramus und Thisbe auf. Das Theater im 
Theater erweise sich, so Gerhard Kaiser, als Entlarvungsmechanismus85 einer Normab-
weichung, indem die »bürgerliche Kunst der vergangenen Epoche« parodiert werde.86 
Befestigt wird diese Abweichung durch die sozial-performative Differenz zwischen Schul-
meister und Schauspieler-Handwerkern auf der einen, dem Königshof auf der anderen 
Seite. Zusätzlich markiert der Unterschied der Namen die Trennung in »Spielende« und 
»Zusehende Personen«; den körperlich-derben Handwerkernamen werden die antikisier-
ten Namen Theodorus, Serenus, Cassandra, Violandra und Eubulus entgegengestellt.87 
Die Possen der Handwerker gewinnen überhaupt erst in der »Distanz zur höfischen 
Etikette und dem überlegenen Esprit des adligen Honnête homme«88 an Kontur. Diese 
Differenz erscheint zunächst als Frage der sozialen Stillage – »wir sollen es heissen eine 
Comœdi oder Tragœdie«,89 erörtert Squentz den generischen Zusammenhang –, die auf 
der performativen Ebene der Schauspieler weitergeführt wird. Die spielenden Handwer-
ker können die mimetischen Ebenen, Personen und Rollen kaum unterscheiden oder 

84	 Andreas Gryphius, Absurda Comica. Oder Herr Peter Squentz/ Schimpff-Spiel, in: ders., Gesamt-
ausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 7, hrsg. von Hugh Powell, Tübingen 1969, S. 1–40, hier 
S. 4.

85	 Vgl. Richard Alewyn, Der Geist des Barocktheaters, S. 80–90.
86	 Gerhard Kaiser, Absurda Comica. Oder Herr Peter Squentz, in: Die Dramen des Andreas Gry-

phius, S. 216.
87	 Gryphius, Squentz, S. 4.
88	 Vgl. Gerhard Dünnhaupt/Karl-Heinz Habersetzer, Nachwort, in: Andreas Gryphius/ Absurda 

Comica. Oder Herr Peter Squentz. Schimpfspiel. Kritische Ausgabe, hrsg. von G. D. und K-H. H., 
Stuttgart 1983, S. 73.

89	 Gryphius, Squentz, S. 11. »Merry and tragical ! […] How shall we find the concord of this discord«, 
heißt es in Shakespeares A Midsummer-Night’s Dream.



tr auerspiel, komödie und tr agikomödie

241

wollen dies, um die Gewalt der Darstellung abzufedern, auch gar nicht. Der höchste Grad 
an Komik resultiert wie in Shakespeares Midsummer Night’s Dream, den Gryphius als 
Wanderbühnenstoff, womöglich auch als dramatischen Text kannte,90 daraus, dass basale 
dramatische Fiktionalisierungen der Rollen, Handlung und Orte durchbrochen werden. 
Allerdings steht bei Gryphius das »inszenierte Lachen«91 im Mittelpunkt, das von einer 
unmittelbar auf das Lachen abzielenden Wirkungsästhetik weit entfernt ist.92

Entscheidend für die Weiterführung der These der diplomatischen Stellvertretung des 
royalen Märtyrerdramas ist mit Blick auf Peter Squentz der Anlass der Aufführung des Spiels 
im Spiel: Squentz und seine Truppe bekommen die Gelegenheit zum höfischen Theater-
spiel nur, weil der »König« nach »nunmehr vergangene[m] Reichs-Tag«, auf dem er »anwe-
sende Abgesandten mit guter Vergnügung abgefertiget«, für den Abend beim Hofmarschall 
»Kurtzweil« ordert.93 Wenn der Reichstag, von dem hier die Rede ist, eine historische Ent-
sprechung im ersten Reichstag 1653 /54 nach dem Krieg in Regensburg hat, dann rekurriert 
dessen Erwähnung auf die Verhandlungen über Konfessionsfragen in den Erblanden aus 
dem Instrumentum Pacis. Diese Verhandlungen wurden von den protestantischen Reichs-
ständen, allen voran durch den brandenburgischen Abgesandten forciert, scheiterten aller-
dings an der »versierten Handhabung der erlaubten und verbotenen Verfahrenstechniken«94 
des kaiserlichen Gesandten Isaak Volmar am Regensburger Reichstag. 

In Gryphius’ »Komödie über die Komödie«95 drehen nun nicht-standesgemäße Schau-
spieler vor einem König, der gerade Verhandlungen mit (Ab-)Gesandten des Reichstags 
beendet hat, den Stoff des Trauerspiels ins Komische. Sie nehmen das Symbolische 

90	 Vgl. Ralf Haekel, Von Bottom zu Pickelhering. Die Kunst des komischen Schauspiels in Shake-
speares A Midsummer Night’s Dream und Gryphius’ Absurda Comica, in: Stefanie Arend u. a. 
(Hrsg.), Anthropologie und Medialität des Komischen im 17. Jahrhundert, Amsterdam / New York 
2008 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis, 40), S. 207–221. Allerdings hat die Forschung zuletzt auf 
die beinahe wörtliche Entsprechung nicht nur der dramatischen Figuren der Handwerkerauffüh-
rung verwiesen, sondern auch auf die gattungstheoretische Reflexion rund um den Pyramus-und-
Thisbe-Stoff, die in beiden Texten aus der Vermischung von Tragödie und Komödie resultiere. 
Vgl. Kaminski : Gryphius (Anm. 54), S. 166 ff. und Bernhard Greiner, Art. Absurda Comica. 
Oder Herr Peter Squentz, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, 
Berlin / Boston 2016, S. 311–329, hier S. 321 f.

91	 Knut Kiesant, Inszeniertes Lachen in der Barock-Komödie – Andreas Gryphius’ »Peter Squenz« 
und Christian Weises »Der niederländische Bauer«, in: Werner Röcke / Helga Neumann (Hrsg.), 
Komische Gegenwelten. Lachen in Mittelalter und Früher Neuzeit, Paderborn / München 1999, 
S. 199–214.

92	 Vgl. Stefanie Stockhorst, Lachen als Nebenwirkung der Barockkomödie. Zur Dominanz der 
Tugendlehre über das Komische in der Komödientheorie des 17. Jahrhunderts, in: Stefanie Arend 
u. a. (Hrsg.), Anthropologie und Medialität des Komischen im 17. Jahrhundert, Amsterdam / New 
York 2008 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis, 40), S. 27–48.

93	 Zum Reichstag von 1653 und dessen Referenz im Drama vgl. Eberhard Mannack, Peter Squentz. 
Entstehung und Text, in: Andreas Gryphius, Dramen, hrsg. von E. M., Frankfurt  a. M. 1991 
(= Bibliothek der Frühen Neuzeit, 3), S. 1138–1142, hier S. 1141 f.

94	 Hengerer, Ferdinand III., S. 318. Volmar war nach Trauttmansdorffs Tod der führende Diplomat, 
der bereits für Ferdinand III. nicht nur nach Trauttmansdorffs Abreise aus Münster in Westfalen, 
sondern auch in Nürnberg erfolgreich verhandelt hatte.

95	 Bernhard Greiner, Art. Absurda Comica. Oder Herr Peter Squentz, in: Nicola Kaminski/Robert 
Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 313–329, hier. S. 315.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

242

wörtlich und durchbrechen alle Ebenen der Repräsentation – bis zur ›Auferstehung‹ des 
Schauspielerkörpers durch Pickelhering, der den Pyramus mimt:

Thisbe. 	 […]
O Piramus du edler Ritter/
Du aller schönster Muscowitter/
Ey Piramus bistu denn tod?
Ey sage mir doch für der letzten Noth /
Nur noch einiges Wörtlein.

Pyram.	 Ich habe nichts mehr in meinem Zedelein.96

Wenn es im Epilog des Squentz heißt »Doch tröstet euch daß es sey schön/ | Wenn man 
die Todten siht auffstehn«,97 bilden Pickelhering und die schauspielernden Handwerker 
auch das komische Komplementärstück zur Transzendenz des Märtyrertodes, indem sie 
das Märtyreropfer der Catharina  – die Nicht-Repräsentation des aufstehenden Schau-
spielerkörpers  – auf geradezu blasphemische Weise spiegeln.98 Dies gilt umso mehr 
für jene Komödien, die sich wie die Gryph’schen »auf genuinem Trauerspielboden« 
behaupten müssen.99 Dieser schlesische Trauerspielboden ist ohne Vermittlungsfiguren, 
ihre Praktiken und dazugehörigen Vermittlungskonflikte nicht zu verstehen. Der Pickel-
hering und der russische Gesandte gehören – zumindest als Figuren der Vermittlung und 
Repräsentation – zusammen.

Allerdings betrifft die Vermischung von Tragödie und Komödie im Schimpfspiel des 
schlesischen Syndikus, sinnbildlich verkörpert durch die gleichermaßen höfische wie the-
atrale Figur des Pickelhering,100 nicht nur das schauspielerische und generisch-rhetorische 
Unvermögen der Laienschauspieler, sondern – wie Squentz hervorhebt – auch den Ge-
schmack der Majestät: 

Nach dem ich zweiffels ohn durch Zuthuung der alten Phœbussin vnd ihrer Tochter 
der großmäulichen Frau⸗Fama Bericht erlanget/ daß Ihre Majest. vnser Gestrenger 
Juncker König ein grosser Liebhaber von allerley lustigen Tragœdien und prächtigen 
Comœdien sey/ als bin ich willens/ durch zu Thuung euer Geschickligkeit eine jäm-
merlich schöne Comœdi zu tragiren/ in Hoffnung nicht nur Ehre vnd Ruhm einzule-
gen/ sondern auch eine gute Verehrung für vns alle vnd mich in specie zuerhalten.101

96	 Gryphius, Squentz, S. 35 f.
97	 Ebd., S. 37.
98	 Vgl. Kaminski, Gryphius, S. 177 f.
99	 Ebd., S. 196.

100	 Zur Figur des Pickelhering, die Haekel als professionelle Schauspielerfigur im Stück liest, und der 
durch ihn im Stück aufgerufenen Wanderbühnentradition vgl. Haekel, Von Bottom zu Pickel
hering, S. 207–221.

101	 Gryphius, Squentz, S. 6.



tr auerspiel, komödie und tr agikomödie

243

Freilich vollzieht sich die Vermischung der Stände und Gattungen auch an dieser Stelle in 
mehreren rhetorischen Überschreitungen, gleichwohl ist dem Versuch des Squentz, dem 
kunstsinnigen König anlässlich des Reichstags nach seinem Geschmack eine »jämmerlich 
schöne Comœdi zu tragiren«, nichts entgegenzusetzen. Da ihm gemäß Personenregister im 
Spiel »Prologus vnd Epilogus«102 zufallen, kann er auch als plautinischer Merkur der Gat-
tungsmischung gesehen werden. Der unmittelbare Bezug zwischen Gattungsmischung 
und Festanlass kommt bei Shakespeare nicht vor. Wenn es stimmt, dass Gryphius zwar 
bereits um 1647 begann, an seinen Komödien zu arbeiten, die 1657 zum ersten Mal 
publizierte Absurda Comica aber erst in der ersten Hälfte der 1650er Jahre fertigstellte,103 
dann setzt die Figur des Squentz die Gattungsmischung an dieser Stelle auch strategisch 
ein und verknüpft sie mit dem postwestfälischen Theater der politischen Repräsentation. 

Noch in Anwesenheit der Gesandten wurde zum Ergötzen des Kaisers in Regensburg 
1653 die oben beschriebene Festoper Antonio Bertallis (Komposition) und Benedetto Fer-
raris (Libretto)104 in einem nur dafür gebauten und aus zwei Rängen bestehenden pom-
pösen Holztheater aufgeführt: L’inganno d’amore. Oder in der deutschen Kurzfassung: 
Innhalt vnd Verfassung der Comoedi Von LiebsBetrug (1653).105 Eine »jämmerlich schöne 
Comœdi« wird darin erstens »tragiret«, weil ein kriegerischer Zusammenhang verfeindeter 
Länder durch die Hochzeit Teodemondos, König von Kreta, mit der thrakischen Königs-
tochter Licasta im glücklichen Friedensschluss mündet. Zweitens haben wir es auch im 
Fall des LiebsBetrug mit einem königlichen Personal zu tun, das keinem tragischen Ende, 
sondern gemäß italienischer Operntradition einem lieto fine entgegengeht: Die jungver-
liebten Königskinder hatten sich einst die Treue geschworen, wurden durch unglückliche 
Umstände getrennt und finden schließlich am Ende wieder zusammen. Drittens heißt 
eine »jämmerlich schöne Comœdi zu tragiren« auch, dass die thrakische Königstochter 
Licasta sich totstellt und begraben lässt, um verkleidet zu ihrem Geliebten gelangen zu 
können:

Dahero die versprochene Princessin von Vngedult gezwungen sich als todter stellet/ 
vnd nach dem sie mit heimlichen Betrug begraben worden/ fliehet Sie durch behuff/ 
vnd laitung eines Ihren getrewen Ritters auß der Begräbnuß/ vnd folgents auß dem 
Königreich/ vnd in mannlicher verkleidung begebt sie sich in Creta, dem König alda 

102	 Ebd., S. 4.
103	 Eberhard Mannack schreibt dazu: »Nach Auskunft der Historiker fand nach dem Frankfurter 

Reichsdeputationstag 1643, der nur als verkürzter Reichstag galt, erst zehn Jahre später wieder ein 
Reichstag statt, der im Herbst 1652 nach Regensburg einberufen wurde, aber erst im Juni 1653 
zusammentrat. […] Auf diesem Reichstag war Brandenburg trotz notwendiger Konzessionen 
durchweg bemüht, die Rechte der Evangelischen zu sichern bzw. zu erweitern und eine Festigung 
der kaiserlichen Position zu verhindern. Nachdem Brandenburg mehrfach Forderungen des 
Kaiserhauses zu Fall gebracht hatte, sah sich Ferdinand III. gezwungen, im Mai 1654 die Ver-
sammlung rasch zu beenden. Die Formulierung vom ›nunmehr vergangenen Reichs-Tag‹ ließe 
sich dann auf den Regensburger Reichstag von 1653 /54 beziehen und wäre so ein wichtiges Indiz 
dafür, daß das Schimpfspiel erst in der zweiten Hälfte des Jahres 1654 oder in den ersten Monaten 
des folgenden Jahres endgültig ausformuliert worden ist.« (Mannack, Peter Squentz, S. 1142)

104	 Vgl. Kap. II/8.
105	 Siehe Benedictus Ferrari, Innhalt vnd Verfassung der Comoedi Von LiebsBetrug, Regensburg 1653.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

244

für einen Edelknaben auffzuwarten. Diser so Licastam für todt gehalten/ erkante sie 
wegen lang verflossener Zeit nicht mehr/ wie dann auch nicht weniger dieselbe auß 
vrsach des zwischen seiner/ vnd Ihres Vatters schwebenden Kriegs keinesfahls sich zu 
erkennen geben hat […].106

Auch Licasta steht von den Toten wieder auf. Und nach einer Unzahl von Abenteuern 
(mit Seeräubern etc.), Intrigen, Verwechslungen und Verwandlungen sowie in die ernste 
Handlung eingelagerte komische Szenen der Spaßmacher Boaolo und Fusillo gelangt die 
Handlung zu einem glücklichen und friedlichen Ende. L’inganno d’amore verkörpert den 
im Reich neuen Typus des venezianischen Operntheaters, dem eine Intrigen- und Liebes
handlung zugrunde liegt107 und dem – angesichts des omnipräsenten Verwandlungs
motivs – »Ovids Metamorphosen zum Stoffgeber schlechthin für die frühe (mythologische) 
Oper wurden«.108

In Gryphius’ Absurda Comica tritt Kaiser Ferdinand III. demnach als König auf, der die 
anwesenden Abgesandten auf dem Reichstag »mit guter Vergnügung abgefertiget« hat, 
weil er gemäß Titelblatt der deutschen Cartel-Fassung der italienischen Festoper nicht nur 
»Aller Durchleuchtigste[r]/ Großmächtigste[r] und Vnüberwindlichste[r] Römische[r] 
Kayser« ist, sondern eben auch »zu Hungarn vnd Böhmen König«.109 Wenn der Glogauer 
Syndikus in seinem Schimpfspiel also die diplomatische Performativität des Trauerspiels 
vom Martyrium der georgischen Königin Catharina wiederholt, so tut er dies in Relation 
zum kaiserlichen Repräsentationstheater, das Ferdinand, der Regensburg wenige Jahre 
zuvor noch als Feldherr im Krieg betreten hatte, nun als postwestfälischen Friedenskaiser 
in Szene setzte. Das kaiserliche Ziel, wie es die Proposition zur Eröffnung formuliert, 
sei, dass der »Friede zwischen Haupt und Gliedern, und diesen unter sich selbsten […] 
stabiliret, das uralte rechtsschaffene durch den Friedens-Schluss wieder aufgerichtete 
Vertrauen erhalten und befestiget werde«.110 Diese Inszenierung der kaiserlichen Reprä-
sentation als »Friedensstifter« zeigt auch der Einzug Ferdinands III., der die Reichsstadt 
durch eine eigens dafür errichtete Ehrenpforte betrat, um – darauf spielt Gryphius auch 
im Festspiel Majuma an111  – »die antike und christliche Tradition des Kaisertums, den 
Frieden und die Freiheit der Reichsstände« zu reinstallieren.112 

In der Konstellation zu Gryphius’ eigener Kongresskomödie und der opulenten tra-
gikomischen Reichstagsoper – »Comœdi oder Tragœdie« – erweist sich die Bühne des 
schlesischen Märtyrertheaters als Ort, an dem der Friede und die reichs- und völkerrecht-
lichen Rahmenbedingungen allegorisch gedeutet und daraus resultierende Potenziale der 
politischen Fiktion erprobt werden. In allen drei Fällen geht es um die theatrale Insze-

106	 Ebd., fol. A IIr.
107	 Vgl. Seifert, Oper am Kaiserhof, S. 212.
108	 Jahn, Majuma, S. 364. Vgl. Kap. III/7 der vorliegenden Arbeit.
109	 Ebd., Titel.
110	 Kaiserliche Proposition, zit. nach Andreas Müller, Regensburger Reichstag von 1653 /54. Eine 

Studie zur Entwicklung des Alten Reiches nach dem Westfälischen Frieden, Frankfurt a. M. u. a. 
1992, S. 66.

111	 Vgl. Kap. III/7.
112	 Hengerer, Ferdinand III., S. 306.



audienzen

245

nierung politischer Repräsentation nach 1648. Auch das schlesische Märtyrerdrama ist 
diesem symbolischen Kommunikationszusammenhang theatraler Repräsentationskultur 
zuzuordnen. Damit steht ein Austauschprozess zwischen der politischen Dramatik und 
der Theatralität der (internationalen) Politik im Zentrum, der die dramatische Konfi-
guration in Beziehung setzt zur politischen Fiktionalisierung der höfischen Repräsenta-
tionskultur, zuallererst derjenigen des kaiserlichen Hofes. Dieser Zusammenhang hält 
die Gesandtschaft von Gryphius’ Gesandtendrama auch und gerade in jenen medialen 
Settings aufrecht, die zunächst denkbar weit vom habsburgischen Repräsentationstheater 
entfernt sind – den Breslauer Schultheateraufführungen und dem Status als dramatischer 
Lesetext in den Sammelausgaben. Als ›Spielfeld‹ in einer Anordnung, in der die fehlende 
diplomatische Repräsentation zum politischen Einsatz der dramatischen Praxis wird, ist 
die Ebene der intertextuellen und intermedialen Kommunikation stets mitzudenken, 
ebenso wie die Frage, welche Funktion die Gesandten- und Vermittlungsfiguren im Text 
und auf der Bühne darin übernehmen.

4. Audienzen: Catharina im Netzwerk der Repräsentationsakte 

Um den Zusammenhang zwischen der diplomatischen Konfiguration in der Catharina 
von Georgien mit der Gesandtschaft des Trauerspiels gattungspoetologisch und historisch 
entfalten zu können, kehren wir noch einmal zum Zentrum der diplomatischen Kom-
munikation von Gryphius’ Trauerspiel zurück: zur Abschiedsaudienz zwischen Schah 
und russischem Gesandten (Abb. 23), die die spätere Märtyrerhandlung in der zweiten 
Abhandlung beschleunigt und für die allegorische Architektur des gesamten Trauerspiels 
(Ewigkeit – Vergänglichkeit, Transzendenz – Immanenz) von Bedeutung ist. 

Die Audienz lässt sich in drei Teile gliedern: Erstens steht die Herstellung des diploma-
tischen Kanals im Mittelpunkt, die der Auftritt als synchrone Konfiguration der Einigkeit 
im Friedens- und Bündnisvertrag performiert. Im »Königl. Verhör-Saal«, d. h. Audienz-
saal, tritt der russische Gesandte mit einer persisch-russischen Friedensallegorie auf: 

GESA. Der hochgewündtschte Tag/ hochmächtigster der Helden 
Die Persen je gekrön’t/ Fürst den mit Ruhm wird melden
Was nach vns leben sol/ der offtbegehrte Tag
Der Wolg vnd Phrat verknüpfft/ vnd auff den Donnerschlag
Der Waffen/ vns entdeckt die angenehme Sonne/
Deß Fridens hohe Lust/ der grossen Völcker Wonne;
Der Tag ist numehr dar/ der/ dem das weite Land
Der Reussen zu Gebot; reicht die vertraute Hand
Als Bruder vnd vmbfast mit frölichstem Gemüte
Eu’r wolgeneigtes Hertz das voll von fester Güte 
Sich vns zu Pfande gibt/ der Feinde Trotz verschwindt.
Nu sich der strenge Nord vnd reiche Sud verbind (II, 133–144).



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

246

Die an den Nürnberger Kontext erinnerende Friedensallegorie, der ein Friedensvertrag 
zwischen Persern und Russen sowie ein Bündnisvertrag gegen die Türken zugrunde liegt, 
verknüpft »Wolg und Phrat«, den »strenge[n] Nord und reiche[n] Sud«. Dabei operiert 
der russische Gesandte zunächst weniger als Träger der Maske eines fremden Staates, 
sondern verweist wie ein Friedensherold auf die Vermittlung dazwischen. 

Darauf folgen zweitens das Tugendlob des Gesandten für den persischen Souverän 
und der Dank für die zeremonielle Behandlung am persischen Hof:

Vergön’t dann höchster Fürst/ daß weil ich frölich scheide;
Mir nicht sey unerlaubt zu rühmen was beneyde
Der nichts denn Vnheil sucht/ vergönt daß man erfahr
Das Czar euch Ewig hold/ das Chach biß auff die Bar
Für vnserm Czaren steh. Vergönt daß ich erzehle
Daß es dem werthen Pers an keiner Tugend fehle 
Daß an dem grossen Hoff mir so viel Gunst erzeigt;
Als auch den Vndanck selbst zu Danck vnd rühmen neigt (II, 149–156). 

Abb. 23: Audienz / Der russische Gesandte bittet Schah Abbas, Catharina freizulassen; Hans Using: 
Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655)



audienzen

247

Während der erste Teil der Gesandtenrede beinahe aus übergeordneter Perspektive eine 
Friedensallegorie aufruft, kommt der russische Gesandte nun in der gegenseitigen Ehrer-
bietung und Treuebekundung als Träger der russischen majestas im Zeremonialraum des 
persischen Hofes zum Vorschein: »Daß an dem grossen Hoff mir so viel Gunst erzeigt«. 
Die Aktualisierung des diplomatischen Kanals in der Friedensallegorie und die captatio 
benevolentiae eröffnen den Raum der eigentlichen Verhandlung.

Erst in einem dritten Schritt, der auf die Friedensallegorie und das Tugendlob folgt 
und den nahenden Abschied ankündigt, artikuliert der Gesandte die eigentliche Bitte:

Doch eh’ ich gantz zurück/ O Ruhm der Helden/ kehre;
Ist Noth daß ich zuletzt höchst bittend was begehre/
Doch mehr mein Czar durch mich/ er der so viel nachgibt; 
Der mehr gemeine Ruh als grossen Vortheil libt;
Helt an/ vmb eine Fraw/ der Bande zu entschlagen /
Die in Iberien vor dem die Cron getragen/
Vnd nun gefangen traur’t. Es sey; daß Sie verletzt
Den der sie itzt noch strafft; daß sie sich widersetzt
Der höhern Majestet wir suchen nicht zu rechten/
Vil minder ihre Schuld weitläufftig zu verfechten/
Czar bildet fest’ ihm ein daß Abas mehr verzeih’
Als eine Fraw verwürckt; wie schuldig sie auch sey.
Er wo man Bürgen heischt bürgt künfftig für Verbrechen 
Die sie verschweren sol/ da Czar auch anzusprechen 
Durchläuchtigster Monarch umb etwas daß ihr sucht;
Versichert euch diß fest/ ihr sucht nicht sonder frucht (II, 157–172).

Der Einsatz des russischen Gesandten hat die reziproke Architektur der Friedensallegorie 
zur Voraussetzung. Erst jetzt, um der Bitte das größte Gewicht zu verleihen, erfolgen 
der Einsatz der diplomatischen Mimesis sowie der dazugehörige Sprechakt: »mein Czar 
durch mich«. Gleichzeitig spricht der Zar durch den Gesandten für den georgischen 
König Tamaras.

Oliver Bach hat darauf hingewiesen, dass Gryphius dem jurisprudenziell kundigen 
Leser in der pseudovertraglichen Disposition der Verhandlung um die Freilassung Catha-
rinas eine »zum Teil konfuse Diskussion« präsentiere, »in der das Wort Bitte verwendet, 
von einem Tauschgeschäft gesprochen, aber rechtliche Forderungen gestellt werden«.113 Als 
erster Anhaltspunkt dient die zeitgenössische Vertrags- und Bündnistheorie.114 Im zwei-
ten Buch von Grotius’ De jure belli ac pacis heißt es zu Verträgen zwischen Souveränen: 

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich, daß die Verträge der Könige nicht als Gesetze 
gelten können, wie einige wollen. Denn aus Gesetzen erwirbt niemand ein Recht ge-

113	 Bach, politische Theologie, S. 208.
114	 Vgl. ebd. und Tang, Internationale Legal Order, S. 419.ff.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

248

gen den König, und wenn er sie wieder aufhebt, tut er deswegen niemandem Unrecht. 
Allein er sündigt, wenn er es ohne hinreichenden Grund tut. Dagegen entspringt aus 
Verträgen ein Recht. Ferner werden durch Verträge nur die Kontrahenten gebunden, 
durch die Gesetze aber alle Untertanen. Manches kann indess eine Mischung von Ver-
trag und Gesetz sein, wie der Vertrag mit einem benachbarten König oder mit einem 
Steuerpächter. Solche Verträge werden wie Gesetze veröffentlicht, soweit ihr Inhalt von 
den Untertanen beachtet werden soll.115

Diese Passage bietet eine konzise Zusammenfassung der Kommunikation und Verein
barung zwischen naturrechtlichen Souveränen, die auch auf die Poetik des internatio-
nalen Märtyrerdramas umzulegen ist. Sofern das Versprechen des Schahs einem Vertrag 
gleichkommt, bringt Gryphius’ Märtyrerdrama die naturrechtliche Möglichkeit der Auf-
hebung eines Vertrags auf die Bühne, inklusive Sünde des unzureichenden Grundes.116 

Betrachtet man das Versprechen des Schahs in der Audienz auschließlich als isolierten 
Vertrag, übersieht man allerdings leicht, dass die versprochene Freilassung Catharinas, 
wenn sie auch das Zentrum der dramatischen Handlung ist, eigentlich als Supplement 
zu einem wesentlich größeren militärisch-diplomatischen Komplex fungiert und nicht 
zwangsläufig aus einem rechtlichen Ungleichgewicht resultiert. Darauf baut auch die 
symbolisch hergestellte Symmetrie in der Rede des russischen Gesandten auf. Der völ-
kerrechtliche Zusammenhang dient zwar als Rahmen der Bühnenhandlung, gleichzeitig 
erfolgt das »höchst bittend[e]« Begehren des russischen Gesandten einer spezifischen di-
plomatischen Performativität. Während Chach Abas gegenüber Tamaras »die Gaben und 
höchste bitten aus[schlägt]« (I, 717 f.), gibt er der Bitte des Gesandten nach. Erfolgreich 
ist der russische Gesandte, weil er während der Audienz bei Chach Abas auf mehreren 
Ebenen ein Ritual der Gegenseitigkeit inszeniert.

Marcel Mauss’ Studie zur Gabe in archaischen Gesellschaften ermöglicht den Fokus 
auf die Gegenseitigkeit der Gabenökonomie in unterschiedlichen kulturellen Systemen. 
Im Zentrum von Mauss’ Modell steht die Erkenntnis, dass die Gabe Schuld erzeugt, die 
den Empfänger der Gabe verpflichtet, diese Schuld durch ein Gegengeschenk auszu-
gleichen.117 Die rituelle Gegenseitigkeit der Gabenökonomie kommt auch in der Audienz
situation zum Tragen: Erstens setzt diese Ökonomie auf der materiellen Ebene mit »riches 
presens«118 ein, die der russische Gesandte Malingres Bericht zufolge dem Schah überreichte. 
Dafür spricht auch die »vertraute Hand« in der eröffnenden Friedensallegorie, die durch 
die Performanz der Figurenrede auf den überreichten Gegenstand verweist.119 Zweitens 
berichtet der persische Rat Seinelcan dem Schah auf dessen Frage, ob »der Reusse sich 

115	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 273 (Buch II/Kap. XIV, § IX).
116	 Vgl. Tang, International Legal Order, S. 148.
117	 Vgl. Marcel Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, 

mit einem Vorw. von E. E. Evans-Pritchard, übers. von Eva Moldenhauer, 11. Aufl., Frank-
furt a. M. 2016, S. 27 ff. Versinnbildlicht wird die Schuld des Gegengeschenks im »Potlatsch«.

118	 Malingre, Histoires tragiques, S. 521. Vgl. dazu auch Bach, Politische Theologie, S. 426, der die Dop-
pelung des Geschenkmotivs (von Georgien nach Russland und von Russland nach Persien) vermerkt. 

119	 Vgl. Christian Windler, Tribut und Gabe. Mediterrane Diplomatie als interkulturelle Kommuni-
kation, in: Saeculum 51 (2000), Heft 1, S. 24–59.



audienzen

249

auffs letzte noch bewegen [liß]«: »Nicht sonder Müh! jedoch weil man das Schwerdt zu 
legen | kein ander Mittel fand; gab er diß Stück vns zu« (II, 3). Diese Information impli-
ziert nicht nur den Verweis auf das Verhandlungsgeschick des listigen Rats, sondern auch 
darauf, dass vor der Abschiedsaudienz das rechtliche Ungleichgewicht eher auf Seite des 
Zaren liegt. Beide Zusammenhänge verpflichten den Schah gegenüber dem russischen 
Gesandten.

Drittens ist die Ebene der symbolischen Kommunikation aufgerufen: Das Bild, das 
der russische Gesandte in der Blackbox der diplomatischen Audienz vom Zaren entwirft, 
ist jenes der magnanimitas und clementia – »Er der so vil nachgibt«. Im Verständnis der 
Gleichrangigkeit an »Majestet« und Gegenseitigkeit der Friedensallegorie wird Chach 
Abas (gegenüber der untergeordneten Majestät Catharinas) als ebenso großmütiger Herr-
scher vorausgeschickt.120 Die erstaunlich lapidare und diese ›Gabe‹ annehmende Ant-
wort Chachs, die bislang in der Forschung keine Erwähnung gefunden hat, fügt sich 
zur Gänze in das Bild dieser souveränen Gegenseitigkeit. Es hat den Anschein, als könne 
sich Chach Abas diesem rituellen Zusammenhang unabhängig von der Bedeutung des 
Friedensschlusses nicht entziehen: 

Der mächtigste Monarch der Reussen müsse leben!
Die/ die Er frey begehrt/ hat (wie die Recht’ es geben)
Reich/ Cron vnd Hals verschertzt/ doch lassen wirs geschehn/
Daß sie vor Abends noch sich möge freye sehn (II, 177–180)

Da clementia und magnanimitas des Zaren vom Gesandten als Gaben inszeniert werden, 
muss diese Nachsicht vom Schah mit Nachsicht beantwortet werden. Catharinas Frei-
lassung erfolgt als Gegengabe und Bestätigung der Gegenseitigkeit dieser symbolischen 
Kommunikation. Der beinahe automatisierte Verlauf der Audienz mit der lapidaren 
Antwort des persischen Tyrannen entspricht dieser sozialen Logik auf der Basis des Frie-
dens- und Bündnisvertrages. 

Gleichzeitig  – und darin zeigt sich Gryphius’ rhetorisches Geschick  – erzeugt die An-
nahme der Gabe und der Artikulation der Gegengabe Mehrdeutigkeit. So ist den Wor-
ten des Schahs bereits die Märtyrerhandlung eingeschrieben, denn im Verständnis von 
Catharinas ›Freiheit‹, d. h. der Freiheit von den politischen Zwängen der Welt, mit der 
die dramatische Personifikation der Ewigkeit zu Beginn den theatralen Raum allegorisch 
präfiguriert, wird sich die dem Drängen des Tyrannen widersetzende Königin tatsächlich 
»vor Abends […] freye sehn«. Zudem wird Chach Abas am Ende des dritten Akts – wohl 
als Peripetie zu bezeichnen – selbst noch einmal zu den nun hervorgehobenen Worten 
zurückkehren (»Sie sol vor Abends freye seyn«, III, 402), um sie einer dritten Bedeutungs-
ebene zuzuführen: »Sie sol recht frey / heut vnsern Thron besteigen / Wo nicht; ins Grab 

120	 Zur dramatischen Funktion der clementia im Kontext der frühneuzeitlichen Souveränitätsdebat-
ten vgl. Koschorke, Das Begehren des Souveräns, S. 152 ff. und Armin Schäfer, Der Souverän, 
die clementia und die Aporien der Politik. Überlegungen zu Daniel Casper von Lohensteins 
Trauerspielen, in: Erika Fischer-Lichte (Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsentation, 
Stuttgart/Weimar 2001 (= Germanistische Symposien, 22), S. 101–124. 



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

250

sich neigen« (III, 405 f.). In einer paradoxen Übertragung kommentiert der Schah die 
neue Interpretation seiner vor dem russischen Gesandten gesprochenen Worte ausgerech-
net mit dem semantischen Feld der Gefangenschaft. 

Die dadurch vollzogene Manifestation des tyrannischen Begehrens121 erscheint als Be-
freiung: »Frey von des langen Kerckers Pein« (III, 404). Damit erfolgt die Befreiung 
von der Befreiung: »Wir sind der Worte loß die (als es schin/) vns bunden; | »Sie sol vor 
Abends freye seyn« (III, 401 f.). Der Ambivalenz seiner Rede entspricht auch, dass sich der 
Schah nach Erhalt der Todesnachricht als Opfer der Botschaft und der Stellvertretung in 
Szene setzt, das er gewissermaßen auch ist: Sein an Catharina gerichteter Brief mit dem 
bevorstehenden Programm der Martern, in das die Königin gleich einem Vertrag, dem 
»martyrologischen Pakt«,122 einwilligt, um sich der Krone des Himmels zuzuwenden, sei 
nur Verhandlungsspiel gewesen. Erst der Bote habe dieses diplomatische Theater, das 
dem Schah Handlungsoptionen eröffnen sollte, in der Übertragung und Annahme des 
Märtyrervertrags – gleichsam die Fiktion durchbrechend – zu blutigem Ernst gebracht. 

Der Treue und Einwilligung in den Märtyrervertrag, d. h. einem ebenso internatio-
nalen Vertrag zwischen der georgischen Königin und dem persischen Gesandten, steht 
dabei der Bruch des Eids durch den persischen König gegenüber dem russischen Gesand-
ten entgegen.123 Auf der anderen Seite dehnt sich die Kette der Delegation beim Auftritt 
des russischen Gesandten: Er spricht für den Zaren, der wiederum für Tamaras spricht. 
Die auf die Todesnachricht folgende Verhandlung mit dem Berater des Schahs geschieht 
zur Rettung seiner Delegation, zumindest gegenüber dem Zaren.124 Sein an die Stelle der 
Trauer tretender prudentistischer Verhandlungseinsatz gelingt auch, weil er weiß, dass er 
die potenzielle Spiegelfigur des ›Bauernopfers‹ Imanculi ist, der als Opfer der Botschaft 
aus der veränderten Situation hervorgeht.

Ausgehend von der dramatischen Verwicklung der russischen Gesandtschaft lässt sich 
auch die georgische Gesandtschaft genauer beschreiben: Procopius und Demetrius – die 
beiden werden im Personenregister als die »Gesandten von Georgien« geführt – verschaf-
fen sich über ihren Status als Mitglieder der Entourage des russischen Gesandten Zugang 
zum persischen Hof: »Sie leben«, so Catharinas Kammermädchen Salome gegenüber der 
Königin, »vnerkand | Bey disem den der Czar der Reussen nechst gesand« (I, 387–388). 
Das Reimpaar »vnerkand«/»gesand« verdeutlicht noch einmal, dass wir es gemäß Hövelns 

121	 Vgl. Koschorke, Das Begehren des Souveräns, S. 157: »Eine spekuläre Beziehung kettet den mäch-
tig-ohnmächtigen Machthaber und seine ohnmächtig-mächtige Gefangene aneinander. Und das 
ist nicht nur der Effekt einer als zynisch abzuqualifizierenden Rhetorik von seiten des persischen 
Despoten.« Zum liebenden Tyrannen vgl. auch Clemens Heselhaus, Gryphius’ Catharina von 
Georgien, in: Benno von Wiese (Hrsg.), Das deutsche Drama vom Barock bis zur Gegenwart. 
Interpretationen, Düsseldorf 1968, S. 35–60 und Tang, International Legal Order, S. 154 f.

122	 Koschorke, Das Begehren des Souveräns, S. 161.
123	 Gegen Vertrag und Bündnis mit Andersgläubigen hat die zeitgenössische Völkerrechtstheorie 

nichts einzuwenden. Zouch verweist darauf, dass Verträge mit Heiden oder Andersgläubigen nur 
in zwei Fällen abzulehnen seien: erstens bei einer Heirat, zweitens wenn durch das Bündnis mit 
Andersgläubigen anderen christlichen Fürsten ein Schaden erwachsen könne. Zouch, Explicatio, 
S. 243. Eine Heirat Catharinas hätte zweifellos auch den zweiten Fall zur Folge.

124	 Vgl. Kap. IV/1.



audienzen

251

Klassifikation der Gesandtschaftsarten zunächst mit Agenten am persischen Hof zu tun 
haben. Ihre Rolle als georgische Gesandte und Repräsentanten des Tamaras können sie 
erst spielen, nachdem sie mit Salomes Hilfe und durch Überlistung der Wachen Zugang 
zum Zimmer der georgischen Königin bekommen haben. Am persischen Hof bewegen 
sie sich in russischer Tracht (Abb. 24), ebenso wie der Gesandte und dessen Delegation 
während der Audienz beim Schah (Abb. 23).125 Sie verkörpern dabei selbst das Dilemma 
der souveränen georgischen Königin: Ebenso wie Catharina eigentlich das Recht hat, 
Gesandte zu entsenden, dieses Recht aber aufgrund ihres unfreiwillig extraterritorialen 
Status nicht ausüben kann, gelangen die georgischen Gesandten nur durch Täuschung 
und Verkleidung und nicht in Form einer offiziellen Ambassade zu ihrer Königin.126

Demetrius, der als Erster spricht, eröffnet die Audienz mit der entsprechenden Anrede: 
»Durchlauchtigste« (I, 409) Die beiden georgischen Gesandten überbringen einen Brief 
von Tamaras sowie die Nachricht von dessen Einsetzung als georgischer König, d. h. auch 
die jüngere georgische Geschichte, die Catharina durch ihre langjährige Abwesenheit 
nicht kennen kann. Dann unterbricht der Tyrann die Szene, worauf sich die georgischen 
Gesandten »hinter die Tapet« flüchten. Das darauffolgende vergebliche Liebeswerben des 
Chach Abas um die Gunst und Hand Catharinas erleben sie als stumme Zeugen versteckt 
hinter dem Vorhang. Im Vergleich der Audienzszenen lässt sich diese Konfiguration zu-
spitzen: Im Fall der Audienz des russischen Gesandten sind Demetrius und Procopius 
als georgische Gesandte anwesend abwesend (zwar sichtbar als Mitglieder der russischen, 
aber nicht der georgischen Gesandtschaft), während sie im Fall des Aufeinandertreffens 
des Schahs und Catharinas in ihren Gemächern, d. h. ihrem bewachten Gefängnis, abwe-
send anwesend (als georgische Gesandte, aber versteckt) sind. Im Netz der eingangs ange-
deuteten Verkettung von Stellvertretungen entspricht diese diplomatische Konfiguration 
einer Spiegelsituation der Audienz des russischen Gesandten beim Schah. 

Die Audienz des russischen Gesandten bei Catharina komplettiert als dritte diplo-
matische Szene die Audienz des russischen Gesandten bei Chach Abas und den Auftritt 
des Tyrannen in Catharinas Gefängnis. Dabei ist sie auch als Vermittlung zwischen den 
negativ gespiegelten vorangegangenen Audienzszenen anzusehen. Wiederum findet diese 
Szene nicht in öffentlichen Prunkräumen, sondern zwangsläufig in den ›privaten Gemä-
chern‹ – weniger euphemistisch: im Kerker – der georgischen Königin statt. Allerdings 
wird die zeremonielle Form, die der tyrannische Leidenschaft und politischen Anspruch 
vereinigende Schah bei seinem Eindringen in den Raum der gefangenen Königin miss-
achtet, nun eingehalten. An der Mittelachse von Gryphius’ Trauerspiel, dem Dialog 
zwischen Catharina und dem russischen Gesandten, begrüßt dieser nach seiner Audienz 
beim Schah die georgische Königin als »Durchläuchtigste« und bekräftigt damit den Sta-
tus der georgischen Souveränität. 

Auch in Gryphius’ historischer Quelle betont Malingre diesen Umstand; er beschreibt 
Georgien als »diuisée en quatre Royaumes, chacun desquels à son Roy & son Prince 

125	 Auf den im Dialog der Gartenszene geführten Diskurs über Bündnispolitik und den Zweifel an 
der Verhandlungsmacht des russischen Gesandten hat Bach hingewiesen. Vgl. Bach, Politische 
Theologie, S. 423 ff.

126	 Ähnlich argumentiert Bach, ebd., S. 423. 



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

252

Souuerain.«127 Wiederum werden wir Zeugen rhetorisch-zeremonieller Gaben. In der Au-
dienz in »der Königin Zimmer« wiederholt der Gesandte die expressive russisch-persische 
Friedensallegorie – »Der Schwerdter grimmes Recht will gantz verschoben seyn/ | Vnd 
reumet seinen Platz dem edlen Friden ein !« (III, 11 f.) – und bittet Catharina: 

[…] so last euch itzt bewegen
Eur überschweres Leid vmb etwas abzulegen/ 
Vnd wündtscht zu disem Werck’ und Fürstlichen Vertrag
Der uns und Persen bind’t was der berühmte Tag
Vnd eure Neigung heischt (III, 5–9).

Auf die expressive und gleichzeitig appellative Funktion der diplomatischen Rede folgt 
die freudige »Post«, denn »unsre Wonn ist eurer freuden Quälle«:

127	 Malingre, Histoires tragiques, S. 476.

Abb. 24: Georgische Gesandte im Lustgarten des Schahs Abbas, Hans Using:  
Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655)



audienzen

253

Mein Fürst der stets bedacht die Thore zuentschlissen;
Lest durch die Freyheit euch/ nicht mehr Gefangne grüssen/
Vnd wil daß neben uns auch eur betrübtes Land /
Vnd König Tamaras/ der die geneigte Hand/
Nach euer rechten streckt/ von Hertzen sich erfreue
Daß eur erlidten Leid/ in Wollust sich verneue (III, 21–26).

Den Bericht über die mögliche Befreiung hat Catharina bereits von den georgischen 
Gesandten erhalten, die inkognito Teil der russischen Gesandtschaft sind. Zumindest der 
Gruß des Zaren durch den russischen Gesandten folgt der Anerkennung der georgischen 
Souveränität  – »Princeßin« und »König Tamaras«; gleichzeitig wird der georgischen 
Königin die Kette der Delegation vor Augen geführt: Durch den Gesandten des Zaren, 
der als Stellvertreter ihres Sohnes agiert, reicht Tamaras Catharina »die geneigte Hand«. 
Bevor Catharina den Freudenappell erwidert, stellt sie sich unter den Zaren, der sich 
»von seinem Thron zu unserm Kercker neigt« (III, 32). Gleichermaßen teilt sie die »Lust/ 
die eure Ruh [Friede, C. P.] vns bracht« (III, 39) so wie sie »eigne Lust« empfindet über 
die bevorstehende Befreiung aus dem Kerker. Und sie weiß, dass daraus ein Bündnis 
hervorgeht:

Glaubt Herr das heist auffs new’ auff ewig vns verbinden
Glaubt Herr/ dem so vil Müh für unser Heil behagt;
Wir bleiben euch verpflicht/ vnd eures Czaren Magd (III, 42–44).

Wiederum erfolgt die Medialisierung durch den Gesandten: »vergönt daß sich vermehr 
| Eur hochverdintes Lob vnd unsern Czaren ehr | Durch Abriß diser Angst/ die euren 
Geist beschweret | Vnd Euren Cörper band« (III, 51–54). Rüdiger Campe hat darauf 
hingewiesen, dass dem Dialog zwischen Catharina und dem russischen Gesandten eine 
besondere Funktion eignet. Darin »höret« der russische Gesandte »den gantzen Verlauff 
ihres Lebens an«, wie Gryphius im »Inhalt der Abhandelungen« schreibt (S. 135): »Es ist 
die Rezitation eines Lebensberichts, der im Fall Catharinas einem wichtigen Zuliefer-
diskurs für die moderne Biographie und Autobiographie angehört: der Hagiographie. 
[…] Genauer gesagt geht es um etwas anderes als Interaktion. Die Vita ist vielmehr 
Gegenstand einer Schenkung und Gründung von Kommunikation«.128 Der Gesandte 
bittet um den »Abriß dieser Angst/ die euren Geist beschweret/ Vnd euren Cörper band« 
und die unvollendete Märtyrervita erfolgt zum Dank an den Einsatz des Zaren als eine 
Art »Gegengabe« für die vermeintliche Rettung. Campes Argumentation sei an dieser 
Stelle ausführlich zitiert:

Diesem autobiographischen Pakt im wörtlichen Sinn sehen die Zuschauer zu und 
werden darüber zu zweiten Empfängern des autobiographischen Geschenks, das 
eigentlich dem Souverän gilt. Catharina antwortet mit einer Gegensituierung der 

128	 Vgl. Campe, Theater der Institution, S. 265 f.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

254

Gabe: Nur wer den Schrecken ertrage, der in ihrem Auge physiognomisch sichtbar sei, 
könne und dürfe das Bild ihres Lebens im Erzählen empfangen. Die zum Empfang 
des Geschenks erforderte Bedingung ist die Rezeptionsästhetik des Barocktheaters. 
Man muß der grellen Bühnensichtbarkeit im Senecaischen und Lipsianischen Wort-
sinn standhalten, d. h. ihre zufällige Äußerlichkeit negieren können, um ersatzweise 
die zweite Sichtbarkeit, hier: der Vita und Geschichte im Wort, zu empfangen. Das 
sichtbare Agieren der Rede auf der Bühne, die Rhetorik der Macht und die Macht der 
Rhetorik, wird in die Gabe einer Sichtbarkeit der Geschichte im Wort verwandelt. 
Das gegendramatische Redetheater ist in Catharina von Georgien die eigentliche 
Szene der Souveränität. Mit Catharina und dem durch den Gesandten vertretenen 
Zaren kommunizieren völkerrechtliche Souveräne. Sie begründen Kommunikation in 
einem souveränen Akt.129

Während also materielle Zuwendungen und die simulierende Titelei des Tugendlobs in 
der Abschiedsaudienz beim Schah die Gabenökonomie eröffnen, wird die diplomatische 
Kommunikation in der Audienz des russischen Gesandten bei Catharina rhetorisch, d. h. 
allein über das Wort, institutionalisiert. 

Die aus dem diplomatischen Zeremoniell gezogene »Rezeptionsästhetik des Barock-
theaters« umfasst »nichts als lauter Weh/ als Ach und grimme Schmertzen | Als Mord/ 
Verläumbdung/ Haß/ Verräther-tolles Schertzen/ | Vnd eine Flut von Blut/ und höchster 
Tyranney/ Vnd Hencker/ Brand und Pfahl« (III, 57–60). Dabei liest sich Catharinas Liste 
wie Martin Opitz’ eingangs skizzierte Beschreibung der »Tragedie«, die »nur von König
lichem willen/ Todtschlägen/ verzweiffelungen/ Kinder- vnd Vatermorden/ brande/ 
blutschanden/ kriege vnd auffruhr/ klagen/ heulen/ seuffzen vnd dergleichen handelt«.130 
Dramenpoetik und der historische Bericht der Königin, der allerdings nicht allein, wie 
Campe ausführt, ein autobiografischer, sondern eben auch ein staatspolitischer Bericht 
des Souveräns ist, laufen im Dialog zwischen Catharina und dem russischen Gesandten 
kunstvoll zusammen. Auch hier zeigt sich die Übersetzung der Märtyrertragödie – mit 
Catharinas Vorleben als Teil der Märtyrerlegende (z. B. einer Bekehrung) – ins Politische, 
als Bewegung zum Theater des höchsten sozialen Rangs und politisch-rechtlichen Status. 
Auf die Spiegelung der dramatischen Wirkungsästhetik dieses königlichen Märtyrerthea-
ters in der Dramatisierung der diplomatischen Kommunikation wird im Zusammenhang 
der Vermittlung zwischen äußerer und innerer Dramenkommunikation noch zurückzu-
kommen sein.131 

Diese dramenpoetologische Öffnung und die rhetorische Institutionalisierung der 
Zwischenstaatlichkeit erfolgt in jener Szene, in der sich die spätere Märtyrerin und die 
politisch-irdische Handlung am nächsten kommen. Diese nachgerade utopisch-diploma-
tische Szene entspricht einem symbolischen Gabentausch: Der Gesandte des russischen 
Souveräns erkennt die majestas der georgischen Königin trotz ihrer extraterritorialen Ge-

129	 Ebd., S. 266.
130	 Opitz, Deutsche Poeterey, S. 364.
131	 Vgl. Pfister, Drama, S. 153, der von der »referentielle[n] Funktionslosigkeit des Berichts im inne-

ren Kommunikationssystem« des Dramas spricht.



geiselpolitik

255

fangenschaft an (Gabe als Fiktion einer Audienz bzw. Gabe des Befreiungsversuchs), die 
Königin antwortet mit der Gegengabe ihrer politischen Autobiografie.

In Gryphius’ Catharina von Georgien strukturieren Figuren der Repräsentation den Text 
der heilsgeschichtlichen Transzendenz und durchziehen ihn mit einem Netz immanenter 
Praktiken. Daraus resultieren unterschiedliche Perspektiven auf die historiografisch ver-
bürgte Handlung, die auch eine Gleichzeitigkeit mehrerer politischer Konfigurationen 
impliziert. So kann das beschriebene Netz immanenter Praktiken im Anschluss an Dirk 
Niefangers Konzept der Ambiguität frühneuzeitlicher Dramatik verstanden werden: Ge-
rade »weil die entsprechenden christlichen bzw. politischen Intentionen so evident und 
die dramatischen Zentralgestalten in ihrer Exemplarität so deutlich konturiert erscheinen, 
bieten sich risikolose Möglichkeiten der pluralen Darstellung«.132 Ähnliches gilt für das 
Ausstellen der medialen Möglichkeits- und Handlungsbedingungen der dramatischen 
Figuration.133 Die Märtyrertragödie eröffnet dabei rund um ihre im Zentrum stehende 
heilsgeschichtliche Figuration ein ganzes Register der Mehrdeutigkeit und politischen wie 
theatralen Repräsentationsformen. Dieses Register gehört, wie Benjamin vermutet,134 zur 
gattungspoetologischen Signatur des Trauerspiels und korrespondiert mit den diskursiven 
und den performativen Segmenten der politischen Fiktion nach 1648. 

5. Geiselpolitik: Gesandtschaft des weiblichen Martyriums

Eine Verortung der bislang skizzierten symbolischen Tauschsysteme und Repräsentations
akte des Trauerspiels, die ihre historische Konkretisierung im diplomatischen Kontext des 
Westfälischen Friedens erhalten, zeigt, dass die Opposition zwischen Politik und Heils-
geschichte mit einer befriedigenden dramenpoetologischen Lösung in der Transzendenz 
auch für Catharina von Georgien nur mit Schwierigkeiten aufrechtzuerhalten ist. Damit 
ist nicht allein der hinsichtlich der eigenen Repräsentation selbstreferenzielle Auftritt der 
Ewigkeit zu Beginn des Trauerspiels gemeint; das betrifft zuallererst die Figur der Märty-
rerin selbst, die ebenso in das Netz der politischen Repräsentationshandlungen verstrickt 
ist und über die sich die diplomatische Blackbox des Trauerspiels öffnen lässt.

Gegen die lange in der älteren Forschung befestigte Dichotomie zwischen politischem 
Drama und heilsgeschichtlichem Märtyrerstück macht Peter-André Alt den Umstand 
geltend, »dass Gryphius beide Felder – Politik und Martyrologie – durch das Medium 
des weiblichen Körpers verbunden hat«.135 Catharina begreift sich selbst als »Königin mit 

132	 Niefanger, Geschichtsdrama, S. 119 f.
133	 Vgl. Kaminski, Transzendenz / Immanenz.
134	 Vgl. Benjamin, Trauerspiel, S. 45.
135	 Alt, Frauenkörper und Stellvertretung, S. 134 f. Vgl. dazu auch Voßkamp, Zeit- und Geschichts-

auffassung, S. 146, der von der »Struktur der zugleich heils- und staatsgeschichtlichen Entschei-
dung« spricht, »die sich exemplarisch in dem Verhalten Catharinas und Carolus’ entfaltet«, sowie 
Thomas Borgstedt, Andreas Gryphius, »Catharina von Georgien«: poetische Sakralisierung und 
Horror des Politischen, in: Dramen vom Barock bis zur Aufklärung, Stuttgart 2000, S. 37–66.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

256

transitorischer Souveränität«,136 deren body politic als Interregnum, als Stellvertretung für 
ihren Sohn Prinz Tamaras erfolge.137 Auch steht die Stellvertretung im unmittelbaren 
Zusammenhang mit der Gefangenschaft: »So bald wir vnser Kind vnd Schnur hinweg 
geschickt«, so der autobiografische Bericht Catharinas,

Vnd schon der Persen Zelt von dem Gebirg’ erblickt;
Begaben wir vns recht zu deß Tyrannen Füssen
Vnd wolten seine Faust in tiffster Demut küssen.
Er/ dem der schwere Zorn durch alle Sinnen kracht/
Erhitzt in geiler Brunst/ als wir der grausen Macht
Mit Thränen zugesetzt/ als wir mit eigner Leichen
Vns den gereitzten Grimm erboten zuerweichen.
Die offt verkehrte Rött’ im Angesicht entdeckt;
Wie hefftig seine Seel durch Rach vnd Lib entsteckt.
Er sprach vns freundlich an (doch war die Gunst vergellet)
Vnd fragte warumb sich nicht vnser Kind einstellet (III, 340–350).

Auch als Gefangene fungiert die georgische Königin als Stellvertreterin für ihren Sohn. 
Aus den Stellvertretungen ergeben sich formale Analogien für die dramatische Bauform 
wie etwa im Fall von Catharinas Dienerin Serena, durch deren Bericht die Zuschauer 
jene Details von der devestierenden Entblößung,138 sexualisierten Folterung und in-
fernalischen Tötung Catharinas139 erfahren, welche das aristotelische und horazische 
»Grässlichkeitsverdikt« des Zeigens auf der Bühne verbietet: »So wie Catharina ihrem 
Sohn den Körper der Macht lieh, leiht Serena jetzt ihre Stimme der Toten, um durch die 
Schilderung der Folter Anklage gegen die Peiniger der Königin zu erheben.«140 Letztlich 
eignet sich der Bericht von Catharinas Martyrium in wirkungsästhetischer Hinsicht 
aufgrund der nachgerade lustvollen Aufopferung Catharinas besser für die Zuschauer, 
um mit den ergriffenen Jungfrauen der Königin mitzuleiden.141 

136	 Alt, Frauenkörper und Stellvertretung, S. 134.
137	 Dagegen verweist Bach auf die frühneuzeitliche Möglichkeit der Gynokratie: Bach, Politische 

Theologie, S. 413 ff. Dazu auch: Oliver Bach, »Ein Weib / doch die geherrscht«. Gryphius’ Trau-
erspiel »Catharina von Georgien« und die gender history von Recht und Politik, in: ders./Astrid 
Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 
2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 281–309.

138	 Vgl. Alt, Tod der Königin, S. 71 f.
139	 Vgl. Isabel von Holt, Figurationen des Bösen im barocken Trauerspiel. Eine Studie zu Andreas 

Gryphius und Daniel Casper von Lohenstein, Berlin / Boston 2022 (= Frühe Neuzeit, 245).
140	 Alt, Frauenkörper und Stellvertretung, S. 141. Vgl. dazu auch Claudia Benthien, Augenzeugen-

schaft und sprachliche Visualisierung im Drama, in: dies./Brigitte Weingart (Hrsg.), Handbuch 
Literatur & visuelle Kultur, Berlin / Boston 2014 (=  Handbücher zur kulturwissenschaftlichen 
Philologie, 1), S. 357–374, hier S. 367 f.: Die theatralische Augenzeugenschaft sorgt in der Boten-
szene von Serenas Bericht dafür, dass die erste Zeugin (Serena), die vom Martyrium berichtet, 
eine sekundäre Zeugenschaft (die zuhörende Jungfer) an die Seite bekommt, um den Affekt des 
visuellen Ereignisses zu komplettieren.

141	 Vgl. Niefanger, Geschichtsdrama, S. 173 ff.



geiselpolitik

257

Ausgehend von der Beobachtung, dass Catharina sowohl als Souverän wie auch als 
Stellvertreterin auftritt, erlauben die Repräsentationsakte der Catharina auch eine Dy-
namisierung der dramaturgischen Statik des Märtyrerdramas: Die königliche Märtyrerin 
Catharina ist nicht nur diejenige Figuration, die sich vom Netz der Gesandtschaftsakte 
abhebt, sondern gleichzeitig als ›Gesandtschaft‹ selbst das Zentrum dieser Akte. Das be-
trifft nicht nur die Stellvertretung für die georgische Herrschaft ihres Sohnes, sondern 
eröffnet eine neue Perspektive auf die diplomatische Repräsentation Catharinas: Noch 
einmal sei an Conrad von Hövelns Klassifikation erinnert, in welcher sich an neunter 
Stelle der zwölf Gesandtschaftsarten als Möglichkeit der diplomatischen Repräsentation 
die Geisel findet: »Geisel (Obses) welcher an Pfandesstat/ oder einer gegen dem an-
dern verschicket und gelassen wird.«142 Die Begriffe »Pfand« und »Geis[s]el« ziehen sich 
geradezu leitmotivisch durch das gesamte Gryphsche Trauerspiel. Sie finden sich etwa 
im ängstlichen Gespräch zwischen Procopius und Demetrius hinsichtlich Catharinas 
Befreiung durch den russischen Gesandten und in Catharinas Bericht über den politi-
schen Überlebenskampf Georgiens angesichts permanenter Bedrohungen durch größere 
benachbarte Mächte (I, 160). Das Pfand der jungen georgischen Königssöhne am persi-
schen Hof – »Man giebet wohl gar was der Natur zum liebsten/ als sein eigen Fleisch und 
Blut zu Geisel«143  – entspricht insbesondere dem schlechten diplomatischen Wechsel-
kurs kleinerer oder außereuropäischer Staaten144 gegenüber potenziellen Universal- und 
Großmächten, wie ihn zeitgleich auch Corneille im Nicomède (1651) auf der Bühne des 
Theaters figuriert.145 Diese diplomatische Vertretung »an Pfandesstatt« soll im Folgenden 
herangezogen werden, um die diskursive und performative Einbettung von Catharinas 
politischer Märtyrerfiguration zu beleuchten.

Auch ihren Bericht gegenüber dem russischen Gesandten beginnt Catharina mit dem 
Hinweis auf die geografische Lage Armeniens »zwischen Thür und Angel« (III, 89) und 
die daraus resultierenden Zwangsbündnisse, je nach Nachbarschaft zwischen Türken und 
Persern; auf der rhetorischen Ebene korreliert die geografische Situierung dabei mit der 

142	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 7. Dort auch ausführlicher: »Ein Pfand⸗Gesandter/ (Wechsel⸗
Pfand⸗Mann / Obses) Geisel wird nur in wichtigen Begebenheiten/ da man nicht trauet/ sondern 
Russische Zusage hält [!]/ zur Lebens⸗Gefahr in Gefangener Huht und Verwahrung (als Selbst⸗
gefangen⸗willig) einer in deß andern Stelle/ biß nach der Sachen Entscheidung und gäntzlichen 
Auffhebung/ jedoch zu guter Wolhaltung gesandt; Selbiger aber hat mit andern Gesandten nicht 
eine Gülte/ sondern gar anders Recht/ jedoch muß im übrigen ihm die freye Sicherheit und 
unbeleidliche Freyheit/ Schutz und Schirm gleich als sonst rechte Gesandten gehalten werden.« 
(Ebd., S. 22).

143	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 23.
144	 Vgl. Benjamin Steiner, Friedensschlüsse mit außereuropäischen Herrschern. Afrika, Mittelmeer-

raum, Osmanisches Reich, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der 
Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 367–390, 
hier S. 381 und Christina Brauner, Kompanien, Könige und caboceers. Interkulturelle Diplomatie 
an Gold- und Sklavenküste im 17. und 18. Jahrhundert, Wien u. a. 2014 (= Externa, 2), S. 505–517.

145	 Auch der bythinische Prinz Nicomède, der aus Rom zurückgekehrt ist, wird vom römischen 
Gesandten gegenüber König und Königin als »l’otage de Rome, et non plus votre fils« betrachtet. 
Pierre Corneille, Nicomède. Tragédie, in: ders., Œuvres complètes, Bd. II, hrsg. von Georges 
Couton, Paris 1984 (= Bibliothèque de la Pléiade), S. 637–712, hier S. 702 (V, 5).



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

258

ausgleichenden Friedensallegorie des russischen Gesandten. Die Dramenfigur liefert 
dafür jene Informationen nach, die am Anfang von Malingres historiografischer Dar-
stellung der georgischen Königin stehen: »Drumb sucht Georgien/ wie wol gezwungen/ 
Schutz | Von dem der Schaden kan; und Stambol seinen Nutz« (III, 67–68). Davon aus-
gehend entfaltet Catharina eine Genealogie der Geiselpolitik, die schließlich zum Vater 
ihres Sohnes Tamaras führt: David, so Catharina, sei dadurch zum König geworden, dass 
sein älterer Bruder Constantin als »näher Pfand« nach »Persens Hoffstadt« hingeschickt 
worden war und dort »durch Haly Wahn verzaubert« wurde, d. h. zum Islam übertrat. 
Auch David hatte kaum angefangen »zu blühen«, »[a]ls er auff Abas Wort auch must in 
Persen zihen/ | Und für vns Geissel seyn« (III, 105–108). Constantin wird in der Folge 
vom Schah gegen seinen Vater und den als Prinzen eingesetzten David aufgebracht, bis 
zum grausamen, an die Atriden erinnernden Mord an Vater und Sohn bei einem Festban-
kett in »deß Verräthers Hoff« (III, 132). 

Mit diesem Bericht über die persisch-georgische Geiselrelation verkörpert Catharina 
ihre eigene Botschaft, als Botin ihres Berichts verschwindet sie jedoch nicht hinter diesem, 
sondern sie begründet damit ihre Existenz und Haltung. Im letzten Teil ihres Berichts 
befasst sie sich schließlich mit der Zeit nach dem Tod des Königs und des Kronprinzen, 
also vorwiegend mit der Zeit der königlichen Stellvertretung für ihren heranwachsenden 
Sohn. Dass sie dabei auch auf die Rache an Constantin und ihren Eidbruch zu sprechen 
kommt, lässt ihre Rede vor dem Gesandten auch als politische Beichte vor dem entschie-
denen Gang in den martyrologischen Teil des Dramas verständlich werden (II, 176–212). 
Gleichzeitig wird sie mit der Genealogie der georgischen Geiseln in Persien, an deren letz-
ter Stelle sie steht, auch auf das Beispiel ihres verstorbenen Gemahls verpflichtet. Denn 
David blieb 

[…] frey vnd fest
Bey seinem Christus stehn/ vnd schlug die tolle Pest
Deß Haly Wahnwitz auß. Wie hart auch Abas tobte
Wie vil er ihm Geschenck’ vnd Land vnd Gunst gelobte. (III, 107–110)

Der russische Gesandte bezeugt den »unbewegte[n] Sinn« (III, 111), dem Catharina 
schließlich folgt. In der imitatio dieses religiösen und dynastischen Exempels verkehrt 
Catharina nun auch die mörderische Täuschung Constantins, von der sie dem russischen 
Gesandten berichtet, in die passio des Martyriums gegenüber dem Schah.146

Mit der diplomatischen Hierarchie, der sich kleinere Herrschaftsverbände zu fügen ha-
ben, ist allerdings nur eine Seite der Geisel-Repräsentation beschrieben. Zur rhetorischen 

146	 Vgl. zum (mimetischen) Zusammenhang passio und Passion Erich Auerbach, Passio als Leiden-
schaft, in: ders., Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, Bern/München 1976, S. 161–
175. Für die dramatische Märtyrerfiguration im Trauerspiel vgl. auch Sigrid Weigel, Souverän, 
Märtyrer und ›gerechte Kriege‹ jenseits des Jus Publicum Europaeum. Zum Dilemma Politischer 
Theologie, diskutiert mit Carl Schmitt und Walter Benjamin, in: Daniel Weidner (Hrsg.), Figu-
ren des Europäischen. Kulturgeschichtliche Perspektiven, München 2006 (= Trajekte), S. 101–128, 
hier S. 117 f.



geiselpolitik

259

Mehrdeutigkeit von Catharinas Status als Geisel und Pfand ist auch an die Rede des 
russischen Gesandten während der Audienz beim Schah zu erinnern, der das gegenseitige 
Vertrauen des Friedensschlusses und das gleichgeordnete Bündnis konstituiert. So deu-
tet Gryphius in der Rede des Gesandten voraus, dass tatsächlich ein Herzenspfand von 
Persien nach Georgien zu überbringen ist, Catharina also auch als obses einen Vertrauens-
beweis des Friedensvertrages verkörpert. Die Gabe des Vertrauens erwartet Bestätigung 
des Vertrauens durch eine Gegengabe aus dem »Hertzen« der persischen »Hoffhaltung«: 

Der Tag ist nunmehr dar/ der/ dem das weite Land
Der Reussen zu Gebot; reicht die vertraute Hand
Als Bruder und umbfast mit frölichstem Gemüte
Eu’r wolgeneigtes Hertz das voll von fester Güte 
Sich uns zu Pfande gibt/ der Feinde Trotz verschwindt.
Nu sich der strenge Nord und reiche Sud verbind (II, 139–144)

Die den diplomatischen Kanal öffnende, gleichsam phatische Rede des Gesandten führt 
eine Überkreuzung der Repräsentationsebenen vor: Das »wohlgeneigte[  ] Hertz« des 
Schahs, »voll von fester Güte«, meint zunächst den persischen body politic, aber auch den 
Körper des Souveräns als aufrichtigen Vertrags- und Bündnispartner. In einer zweiten 
Übertragung des Herzens rückt nun allerdings das Begehren des Souveräns in den 
Mittelpunkt, das – wie die Beteiligten der äußeren Dramenkommunikation wissen – auf 
die georgische Königin gerichtet ist: Wenn das »Hertz« des Chach Abas als Objekt des 
tyrannischen Begehrens Catharina selbst ist, wird ihre Befreiung als georgisches Pfand 
für Persien wiederum in ein persisches Pfand für den Friedensschluss und das neue 
Bündnis transferiert. Sie erscheint dadurch als ein die Pole und Ebenen der dramatischen 
Konfiguration verbindendes Medium. Sie verkörpert den politischen Nukleus der dip-
lomatischen Kommunikation im Stück, die sie um die Kategorie des persisch-russischen 
bzw. des persisch-georgischen Geiselsystems erweitert. 

Die antike und mittelaterliche Praxis der Geiseldiplomatie spielte in Ermangelung 
völkerrechtlicher Verbindlichkeiten bis ins 18.  Jahrhundert eine große Rolle bei Frie-
densverträgen. Während die Geiselstellung in Spätantike und Mittelalter »Ausdruck des 
Friedenswillens, ja greifbare Form des Friedens selbst«147 war, wurde sie in der Frühen 
Neuzeit insbesondere als Praxis eingesetzt, um Vertragssicherheit zu gewährleisten  – 
nicht zuletzt, wenn an der »Vertragstreue« der Vertragspartner gezweifelt wurde.148 Zwar 
verweist Grotius darauf, dass »die Verbindlichkeit« der Geiseln »verhasst« sei, »weil sie 
der Freiheit entgegen ist«, führt gleichzeitig aber aus: »Zubehör der Verträge sind die 

147	 Rebecca Valerius / Horst Carl, Geiselstellung und Rechtssicherheit. Die Friedensverträge von 
Madrid (1526) und Vervins (1598), in: Rainer Babel u. a. (Hrsg.), Sicherheitsprobleme im 16. und 
17.  Jahrhundert. Bedrohungen, Konzepte, Ambivalenzen, Baden-Baden 2019 (=  Politiken der 
Sicherheit, 6), S. 489–509, hier S. 489.

148	 Christoph Kampmann / Horst Carl, Historische Sicherheitsforschung und die Sicherheit des Frie-
dens, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Hand-
book of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 529–549, hier S. 536.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

260

Geiseln und die Pfänder. Die Geiseln stellen sich entweder freiwillig oder auf Befehl 
der Staatsgewalt; denn diese enthält ebenso das Recht auf Handlungen der Untertanen 
wie auf ihr Vermögen.«149 Auch im unmittelbaren Anschluss an die Westfälischen Frie-
densverträge wurde auf der Prager Konferenz, die dem Nürnberber Exekutionstag vor-
ausging, zur Versicherung einer universalevacuation der schwedischen Truppen der Aus-
tausch »ranghohe[r] Geiseln« erwogen.150 Und, was für unseren Zusammenhang wichtig 
ist, Gebiete in Schlesien wurden in den Nürnberger Verhandlungen 1649 als mögliches 
Pfand der Schweden betrachtet, sollten die Reichsstände und der Kaiser die Kosten der 
Truppenauflösung nicht übernehmen.151 Üblich waren Geiselstellungen zudem zur Si-
cherung militärisch aufgezwungener Friedensverträge, etwa im berühmten Fall des vom 
in der Schlacht von Pavia von kaiserlichen Truppen gefangengenommenen französischen 
Königs Franz I. und des daraus resultierenden Friedens von Madrid (1526). Der franzö-
sische König willigte in die Abtretung weiter Teile Burgunds unter der Bedingung ein, 
zur Durchsetzung des Friedensvertrags bei den Ständen selbst nach Frankreich reisen zu 
dürfen. Im Gegenzug und zur Ratifizierung des Vertrages wurden seine beiden ältesten 
Söhne als Geiseln an Spanien übergeben.152

Catharina ist bereits rhetorisch Bestandteil der Friedensverhandlung, wie die Rede des 
Gesandten vor Augen führt; sie dient einerseits für den Schah gegenüber Georgien und 
den Russen als Pfand, wie Demetrius früh vermutet. Während Procopius darauf vertraut, 
dass »Wer Krigs fleucht gibt dem Feind nicht Ursach an die Hand«, antwortet Demetrius 
zweifelnd: »Wer sich versichert wil/ hält fest ob seinem Pfand« (I, 159 f.). Gleichzeitig 
rückt sie allerdings auch als Vertragsgeisel, als zur Legitimation des Friedens von Persien 
nach Russland übermitteltes Pfand in den Blick. So eröffnet die Gabenökonomie eine 
weitere Dimension, die der begehrende Tyrann bereits unmittelbar nach seiner Zusage, 
Catharina freizugeben, jedoch wieder infrage stellt:

O Teu’r ! vnd mehr denn teu’r von uns erkauffter Frid !
O Grausamster Verlust den je diß Hertz erlid !
Tyrannin vnser Seel ! Kömst du auß Abas Händen!
Sol man vmb Persens Heil dich in dein Land heim senden! 
(II, 183–186)153 

149	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 575 (Buch III/Kap. XX/§ LII).
150	 Oschmann, Nürnberger Exekutionstag, S. 115.
151	 Vgl. ebd., S. 409: Als Realassekuration für die Zahlungen zur Truppenauflösung wählte Schwe-

den schließlich die Festung Vechta. Vgl. auch Newman, »Mediating Amicably«, S. 82. 
152	 Vgl. Valerius / Carl, Geiselstellung, S. 490 f. Das Beispiel zeigt jedoch auch die begrenzten Mittel 

der Geiseldiplomatie der Frühen Neuzeit; nach seiner Freilassung widerrief Franz I. den Frieden 
von Madrid weitgehend und schmiedete neue Allianzen gegen Karl V. Grotius verweist zwar auf 
die völkerrechtliche Sanktionsmöglichkeit, die Geisel zu töten, allerdings waren diese Tötungen 
»in der frühneuzeitlichen europäischen Adels- und Fürstengesellschaft [nicht] mehr vorstellbar« 
(Ebd., S. 493). So blieb dem Kaiser nur die Möglichkeit, die französischen Geiseln schlecht zu 
behandeln, was er mit dem Entzug der Entourage der jungen Prinzen auch tat, die nun aus-
schließlich mit Spaniern Umgang hatten und gezwungen wurden, spanisch zu sprechen.

153	 Gesteigert schließlich: »Ha Frid ! Und warumb hat vom Friden man gehöret? | Warumb hat diser 
Traum den weisen Kopff bethöret. | Weg Friden! Greifft zur Wehr ! es gelte Blut vnd Brand! | Es 



geiselpolitik

261

Die Metonymie der Gesandtenrede – »umbfast mit frölichstem Gemüte | Eu’r wolgeneig-
tes Hertz« –, die eigentlich auf den body politic verweist, wird so auch als Metapher (Herz) 
für die Leidenschaft des Souveräns lesbar. Diese Verkettung von diplomatischem Status 
(obses) und Begehren (Obsession, Belagerung) macht eine Auflösung von Catharinas 
Repräsentation als Friedenspfand unmöglich. Demgemäß ist es konsequent, dass die in-
ternationale Vermittlungsfigur des Trauerspiels, der die Aufgabe zukommt, die russisch-
persische Friedenssicherung mit einem Geschenk an die »Magd« Georgien zu verbinden, 
d. h. zweifache Bündnispolitik zu betreiben, schließlich ungewollt dafür sorgt, dass die 
Bühne der internationalen Politik zu jener des Martyriums wird. Als Protagonist, der in 
zwei königlichen Audienzszenen als Gesandter auftritt – einmal vor dem Schah, einmal 
vor der georgischen Königin –, wird auch seine diplomatische Achsenfunktion zwischen 
Tyrann und Märtyrerin für die Poetik des Trauerspiels sichtbar: Während er in der Audi-
enz bei Chach Abas die vermeintliche Freilassung Catharinas als Friedenspfand entgegen-
nimmt, empfängt er in der Audienz mit Catharina stellvertretend für den Zaren deren 
politische Autobiografie. Dieser Bericht zeigt einerseits auf, dass die georgische Königin 
im prekären Kampf mit größeren Mächten die Souveränität Georgiens aufrechterhält, 
indem sie ihren leiblichen Körper wie auch den für ihren Sohn ausgefüllten dynastischen 
body politic ›zusammenhält‹;154 auch hierin liegt Beständigkeit. Andererseits offenbart 
der Bericht den georgischen Kampf um Souveränität als konsequente Geschichte einer 
Geiselpolitik, die nun im Funktionswechsel als vom Zaren beanspruchtes Friedenspfand 
eine Fortführung erfährt. Die diplomatische Transformation der Geiselpolitik findet 
allerdings nicht statt: Das Martyrium Catharinas wird dadurch ermöglicht, dass auch der 
Schah die beiden Körperebenen vereinigt, allerdings als begehrender Tyrann, wodurch 
sich die Konfiguration verkehrt: Anstelle der Staatsräson, die ihn als politisches Subjekt 
zentriert, vollzieht er die für Catharina und schließlich auch Persien fatale Vereinigung 
seines Begehrens mit der Repräsentation seines politischen Körpers.155 Das diplomatische 
Zeremoniell fungiert dabei als Bühne, auf der das Drama der politischen Theologie 
erscheinen kann,156 der russische Gesandte als dafür entscheidendes Medium. 

Das dichte Netz der bislang aufgeschlüsselten Gaben und Repräsentationsakte verkör-
pert nicht – wie es die allegorische Architketur des Bühnenraumes zu Beginn vermuten 
lässt – das weltzugewandte Gegenteil der Märtyrerfiguration, sondern ist vielmehr deren 
Voraussetzung. Die Figuren und der von der Ewigkeit entfaltete Theaterraum verwei-
sen in der außenpolitischen Konfiguration selbst auf ihren Status als Repräsentationen. 
Und je deutlicher sie selbst auf die Voraussetzung der dramatischen Fiktion verweisen, 
desto signifikanter wird dadurch auch der ›letzte Akt‹ der Stellvertretung hervorgeho-

gelte Reich vmb Reich! Last vns mit frischer Hand | Zureissen was man schrib. Stost alles über 
Hauffen | Was Rha vnd Tyger schloß!« (II, 197–202)

154	 Vgl. Alt, Tod der Königin, S. 60 ff.
155	 Vgl. Koschorke, Das Begehren des Souveräns, S. 158.
156	 Vgl. ebd.; Albrecht Koschorke, Das Problem der souveränen Entscheidung im barocken Trau-

erspiel, in: Cornelia Vismann/Thomas Weitin (Hrsg.), Urteilen / Entscheiden, München 2006, 
S. 175–195, hier S. 178 f. und Romain Jobez, Le Théâtre baroque allemand et français. Le droit 
dans la littérature, Paris 2010 (= Lire le XVIIe Siècle, 5), S. 71–86.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

262

ben. Demgemäß gruppieren sich um den semantischen Zusammenhang der obsides auch 
rhetorische Figuren, die sich, wie in der Rede der Ewigkeit, auf die körperliche Hülle als 
irdisches Pfand der Seele beziehen: die Auflösung der körperlichen Hülle »an Pfandes-
statt«; »[o] Tod! gewündtschter Tod! O angenehmes Pfand!« (IV, 236) Hermann Kirch-
ners Definition des Legaten als persona, die ein Amt, einen Dienst auf sich nimmt, um 
damit das Ansehen des Fürsten hochzuhalten,157 gewinnt an dieser Stelle noch einmal an 
Bedeutung, da das lateinische munus auch als Opfergabe zu übersetzen ist: 

O Haupt vnd Feldherr deiner Glider !158

Der du den Kampf für vns versucht/
Vnd durch dein Blut/ was Gott verflucht/

Gesegnet: für dir fall ich nider !
Nimm’ an was ich nun dir zum Opffer sol vergissen

Mein zwar durch Schuld beflecktes Blut.
Doch durch dein Blut wird rein vnd gut

Was auß den Adern muß zu deinen Ehren flissen (IV, 265–272).

Während der Corpus der Königin (»diese Leich«) dem persischen Schah als »Lösegeld« 
bleibt, wird »[d]er Geist […] dem befohlen | Der vns ins Vaterland wil auß dem Elend 
holen« (IV, 309–310). Abgeschlossen wird die Übertragung der diplomatischen Konfi-
guration in das theatrale Martyrium mit einem performativen Akt; durch den Henker 
entblößt und inmitten der Marter wendet sich Catharina an Gottes Sohn und bittet um 
Geduld: »Ich nehme dises Pfand der ewig⸗treuen Huld | In tif ’ster Demut an […]«. Sie 
empfängt dadurch die Gnade, »[z]u leiden für dein’ Ehr« (V, 80–84). Darin drückt sich 
auch die Prozesshaftigkeit des martyrologischen Zeugnisses gegenüber einer Augenzeu-
genschaft aus. Während letztere sich immer bereits auf ein Resultat bzw. ein Aposteriori 
des Zeuge-Seins bezieht, besteht das Martyrium im individuellen Leidensweg, den der 
Körper durchläuft und eben dadurch ein »Apriori der Bezeugung« hervorbringt.159

Mit Blick auf die in Kapitel III/4 skizzierten Schreibakte – die politische und literari-
sche (Unter-)Schrift der Verträge auf der einen, die Körperschrift des Märtyrers auf der 
anderen Seite – lassen sich auch die skizzierten Repräsentationsakte besser differenzieren:

So kräfftig ist der in dem schwächsten Werckzeuge/ dessen Ehre diese Königin mit 
ihrem Blutt außstreichet/ diß einige beklage ich; daß meine Feder zu schwach/ so hohe 
Geduld/ so hertzhafte Standhafftigkeit/ so fertigen Schluß das Ewige dem Vergäng
lichen vorzuziehen/ nach Würden herauß zustreichen (Großgünstiger Leser, 133).

157	 Vgl. Kap. II/5.
158	 Gryphius ruft hier die für die Zwei-Körper-Lehre wichtige theologische Doppelung des mensch

lichen Körpers Christus’ und des spirituale collegium auf. Vgl. Kantorowicz, King’s Two Bodies, 
S. 194 ff.

159	 Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 246.



geiselpolitik

263

Diplomatischer Auftritt und bevollmächtigte Unterschrift bezeugen die Ehre und ma-
jestas des souveränen Senders. Die dramatische Dichtung des Autors versucht durch das 
»kaum erhörete[  ] Beyspill unaussprechlicher Beständigkeit« mit schwacher Feder die 
Ehre der Märtyrerin, also über Umwege auch jene Gottes, herauszustreichen und bleibt 
dabei umso deutlicher der Zeugenschaft des Wortes verhaftet. Von beiden Repräsen-
tationsformen und Schreibakten hebt sich die Körperschrift der Catharina ab, weil sie 
erstens nicht einen politischen Souverän, sondern den Souverän der Souveräne vertritt, 
zweitens weil ihre Repräsentationsweise als Blutzeugin – bezeugt wird die Wahrheit der 
Leiden Christi durch den eigenen leidenden Körper – wie keine andere in der Lage ist, 
die Ehre Gottes »herauß zustreichen«: »Last so wie Sie das werthe Blut zu Pfand« (I, 
87), heißt es mit Blick auf das exemplum im Prolog der Ewigkeit. So tritt Catharina im 
diplomatischen Netzwerk des Trauerspiels schließlich als Gesandte Gottes auf, wobei die 
letzte Szene des Trauerspiels, in der Catharina – zumindest in der Wahnvorstellung des 
persischen Tyrannen – vor den Schah tritt, den Reigen der Audienzen erst abschließt. Der 
titelgebenden Beständigkeit entspricht die Eignung (Treue) zu dieser Gesandtschaft, im 
Martyrium erfolgt die Delegation, der gemarterte Körper ist jener, der die Souveränität 
des Königs der Könige übermittelt und zur Schau stellt: »Last so wie Sie das werthe Blut 
zu Pfand: | Vnd lebt vnd sterbt getrost für Gott vnd Ehr vnd Land« (I, 87–89). Auch die 
rhetorische Überzeugungskraft der Blutzeugenschaft ist demnach als Repräsentation zu 
verstehen; diese Gesandtschaft des weiblichen Martyriums macht sie zur ›Braut Christi‹ 
wie zur Repräsentantin der Gemeinschaft Christi. 

Obwohl Höveln Beispiele aus der Antike nennt, sei es »nicht sicher oder rahtsam Weib 
oder Töchter einem andern zum Leib⸗Pfande zuvertrauen […]. Darum dieser Zeit unser 
Frauenzimmer mit solchem selbst⸗sich⸗zu Pfande setzen nach Natürlichem Recht ver-
schonet wird.«160 Grundsätzlich finden sich allerdings in der Völkerrechts- und Gesand-
tentheorie des 16. und 17. Jahrhunderts bei Gentili, Paschal und Zouch einige Beispiele 
für weibliche Gesandtschaften, etwa in der offiziellen römischen Legation der Veturia, 
die mit ihrem verbannten und gegen Rom kämpfenden Sohn Coriolan einen Waffenstill-
stand vereinbarte.161

Catharinas martyrologische Gesandtschaft steht zwar – auch in der Stillstellung durch 
die räumliche Gefangenschaft – im Gegensatz zur horizontalen Ausbreitung der Kom-
munikation und Repräsentation, des Bündnis- und Vertragswesens im Trauerspiel, wie 
es insbesondere die zweite Hälfte von Catharinas Bericht gegenüber dem russischen 
Gesandten entfaltet; etwa im Versuch, sich durch die Schutzmacht der Osmanen dem 
persischen Druck zu entziehen: »Man machte neue Bünd/ vnd lif den Bospher an. | Weil 
man vom Tyger nichts/ denn Meineyd hoffen kan« (III, 295 f.). Gleichzeitig verbinden 
sich Diplomatie und Martyrium in Catharinas Körperschrift. Catharinas göttliche Ge-
sandtschaft vermittelt zwischen diesen unterschiedlichen symbolischen Räumen. Auch in 
dieser Konstellation lässt sich die Überwindung Merkurs im Medium Merkurs erkennen: 

160	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 23 f.
161	 Vgl. Zouch, Explicatio, S. 187 ff. Mit Martian kritisiert Zouch auch Kirchners strikte Ablehnung 

weiblicher Gesandtschaften. Frauen, so Zouch, seien durchaus in der Lage, ehrenwerte Angele-
genheiten mit Ansehen abzuhandeln.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

264

Gerade die Figur der diplomatisch Nicht- bzw. nur in Stellvertretung Repräsentierten 
verkörpert schließlich die ›ranghöchste‹ Repräsentation. So ist Catharinas Martyrium 
nicht allein als hypothetische Lösung eines völkerrechtlichen Problems zu lesen, son-
dern zuallererst als Akt der Repräsentation im Trauerspiel. Die Gesandtschaft Gottes tilgt 
Chach Abas’ Verletzung ihrer Souveränität als christliche Königin. 

Indem aber Catharina selbst zur martyrologischen Gesandten wird und der russische 
Gesandte mit Seinelcan wieder auf jene Hinterbühne der Verhandlung tritt, auf der er vor 
Beginn der Trauerspielhandlung den Friedensvertrag verhandelt hat, rückt abschließend 
noch einmal die Gesandtschaft des Trauerspiels im westfälischen Kontext in den Blick: 
Auch wenn es sich um keine formale Stellvertretung handelte, fühlten sich neben den 
brandenburgischen Abgesandten, von deren Engagement im Rahmen des ersten Reichsta-
ges bereits die Rede war, insbesondere die Kursachsen in der schlesischen Sache zuständig. 
Unter Vermittlung des sächsischen Kurfürsten Johann Georg I. hatten die schlesischen 
Fürsten im sogenannten Dresdner Akkord nach der Schlacht am Weißen Berg dem Kai-
ser die Treue geschworen.162 Mit der neueren akteursorientierten Diplomatieforschung 
lässt sich die Darstellung relativieren, die protestantische Sache in Schlesien sei aufgrund 
mangelnder Vertretung in der treaty economy geopfert worden.163 Ein Blick in die diplo-
matische Praxis der kursächsischen Gesandten offenbart deren gestalterisches Dilemma 
aufgrund einer zunehmend unmöglichen und im Zusammenhang der Kongressdiploma-
tie seltsam antiquierten Position des Kurfürsten: Johann Georg war gleichermaßen kaiser-
treu und in der lutheranischen Angelegenheit exponiert. Wesentlich für das realpolitische 
schlesische Schicksal in Westfalen war nun der Umstand, dass sich der Kurfürst, der den 
schlesischen Landständen im Wort stand, weigerte, seine Ablehnung einer gemeinsamen 
auch von den Schweden unterstützten protestantischen Sache aufgrund von Kaisertreue 
und der Angst vor protestantischen Extrempositionen aufzugeben. Eine von den Reichs-
ständen vorgeschlagene Aufnahme der schlesischen Angelegenheit in die allgemeinen 
Vertragsbedinungen die Konfessionsausübung betreffend lehnte er strikt ab. Dem adligen 
Primargesandten Hans Ernst von Pistorius sowie dem bürgerlichen Sekundargesandten 
Johann Leuber waren die Hände gebunden, in der schlesischen Sache eine gemeinsame 
Strategie mit den Reichsständen zu verfolgen. Stattdessen mussten sich die kursächsischen 
Gesandten zurücknehmen und um Verständnis für die katholischen Positionen werben. 
Die schlesische Angelegenheit war so als isolierte Frage von Beginn an auf verlorenem 
Posten, den Pistorius und Leuber wiederum den dadurch zutiefst irritierten protestanti-
schen Reichsständen vermittelten. Die prekäre Position der Abgesandten zeigte sich be-
reits darin, dass die kursächsischen Abgesandten das Direktorium im corpus evangelicorum 
ablehnen mussten, obwohl sie das Vorrecht darauf besessen hätten. Stattdessen übernahm 
Sachsen-Altenburg die Führung.164 Damit konnten sie ihre Funktion als konfessionspoli-

162	 Vgl. Deventer, Gegenreformation in Schlesien, S. 145.
163	 Vgl. Newman, »Mediating Amicably«, S. 82.
164	 Zum Dilemma der kursächsischen Gesandten sowie zum Legitimationsdruck gegenüber dem 

Kurfürsten, der sich nicht zuletzt an der Korrespondenz und am Diarum ablesen lässt, vgl. Lena 
Oetzel, Intertextualität diplomatischer Berichterstattung. Das Diarium und die Relationen der 
kursächsischen Gesandtschaft auf dem Westfälischen Friedenskongress, in: Thomas Dorfner u. a. 



gesandte als vermittlungsfiguren der dr amatischen form

265

tische Zeugen im Rahmen der westfälischen Trennung in ein corpus evangelicorum sowie 
catholicorum, die später auch die Kommunikation und Konfliktmoderation am Reichstag 
prägen sollte, nicht erfüllen.

Ein Grund für die kursächsische Position liegt wohl darin, dass Johann Georg einer 
Form der Konfliktlösung verpflichtet war – etwa nach dem Modell des Fürstengesprächs 
am Prager Frieden, an dem er persönlich beteiligt gewesen war165 –, die der Praxis der 
in Westfalen entworfenen internationalen Kongressdiplomatie und ihrer neuen diplo-
matischen Kollektive, deren theatrale Inszenierung wir im Rahmen der Friedensspiele 
untersucht haben, entgegensteht. Augenscheinlich wurde dieser Zusammenhang nicht 
zuletzt in der Abberufung des Primargesandten Pistorius 1647.166 Die martyrologische 
Gesandtschaft Catharinas erscheint dadurch in einem neuen Licht, erweist sich doch 
das internationale Märtyrerdrama nicht nur als Trauerspiel der diplomatischen Reprä-
sentation, sondern auch als Drama der nicht genützten diplomatischen Möglichkeiten 
im Rahmen der Kongressdiplomatie. Weniger steht dann das Getriebe der westfälischen 
treaty economy dem royalen Martyrium gegenüber als die mangelnde Flexibilität der di-
plomatischen Entsender, sich auf offene Verhandlungsprozesse einzulassen, die dieses 
Getriebe situativ ermöglicht.167 

6. Gesandte als Vermittlungsfiguren der dramatischen Form:  
Transzendenz und Immanenz

Gryphius’ Catharina von Georgien etabliert eine Märtyrerfiguration, die im Bezug auf die 
referenzielle Funktion der Botschafter und Gesandten – erinnert sei auch an die Boten 
und Botschaften der Seneca-Tradition168 – an das Jesuitentheater anschließt. Die Dichte 
und Vielfalt dieser Funktion im frühneuzeitlichen Theater belegt u. a. die umfassende 
Edition der Jesuitendramen Elida Maria Szarotas, in der sich über hundert gelistete Ge-

(Hrsg.), Berichten als kommunikative Herausforderung. Europäische Gesandtenberichte der 
Frühen Neuzeit in praxeologischer Perspektive, Wien / Köln 2021 (= Externa, 16), S. 107–126.

165	 Vgl. hierzu auch den Vortrag Lena Oetzel, ›Peace as an argument in conflict I: The peace of Prague 
in the Westphalian peace negotiations‹, History in conflict webinar: introducing the early modern 
edition, https://premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-
introducing-the-early-modern-edition (zuletzt 12. 4. 2022) sowie Frank Müller, Kursachsen und 
der Böhmische Aufstand 1618–1622, Münster 1997 (= Schriftenreihe zur Erforschung der Neueren 
Geschichte, 23).

166	 Vgl. Lena Oetzel, Prinzipientreue oder selbstgewählte Isolation. Kursachsen auf dem Westfä
lischen Friedenskongress, in: Volker Arnke / Siegrid Westphal (Hrsg.), Der schwierige Weg zum 
Westfälischen Frieden. Wendepunkte, Friedensversuche und die Rolle der »Dritten Partei«, 
Berlin / Boston 2021 (= bibliothek altes Reich, 35), S. 155–178, hier S. 162.

167	 Vgl. Müller, Kursachsen, S. 475. Vgl. zu Kursachsen und grundsätzlich zu Interessenskonflikten 
in den Westfälischen Verhandlungen Lena Oetzel, Im Geflecht der Interessen. Kaiserliche und 
reichsständische Gesandte auf dem Westfälischen Friedenskongress (1643–1649). Habil., Salzburg 
2024.

168	 Vgl. Kap. II/6 und Schings, Seneca-Rezeption, S. 133–150.

https://premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-introducing-the-early-modern-edition
https://premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-introducing-the-early-modern-edition


gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

266

sandtschaften wiederfinden, durch die historische und geografisch weit entfernte Räume 
auf die Bühne gebracht werden. Die geografische Entfaltung verläuft insbesondere auch 
entlang der Kolonien des Jesuitenordens; so treten in Aufführungen des Münchner 
Kollegs etwa neben ägyptischen, griechischen und römischen Gesandten solche aus der 
Neuen Welt und des indianischen Königs Cavana auf.169 Diese Gesandten übernehmen 
zwei Funktionen: Die Auftritte der mitunter exotischen Botschaftsfiguren ermöglichen 
die dramatische Figuration des universalen Bildungsprogramms der Jesuiten sowie die 
exemplarische Darstellung des göttlichen Heilsplans in der Geschichte,170 während die 
koloniale Figuration die geografische Mission des Ordens vor Augen führt. 

Zudem übersetzt die Performativität der Jesuitendramen den theologischen Gehalt in 
eine streng zeremonielle Form der propaganda fides, die irdische und himmlische majestas 
allegorisch zusammenspannt. Auch Abraham de Wicquefort kommt in seiner diploma-
tietheoretischen Abhandlung auf die »so genandten Ambassadeurs, welche anders/ als auff 
die Schau⸗Bühne taugen/ und auff derselben nur als stumme Personen bey der Comedie 
oder Possenspiel eingeführet werden«, auf den Theaterbühnen der Jesuiten zu sprechen: 

Die Jesuiten/ welche an solchen Theatralischen Belustigungen groß Gefallen tragen/ 
dieweil sie selbst die größten Comedianten sind/ als deren gantzer Gottesdienst in 
lauter äusserlichen Gepränge und Ceremonien bestehet/ wurden für nunmehro fast 
100. Jahren Raths/ eine prächtige Ambassade von Japan nach Rom/ bey Außgang Pabst 
Gregorien des XIII. Lebzeiten zu senden.171

Die Gesandtentheorie der zweiten Hälfte des 17.  Jahrhunderts muss sich bereits vom 
theatralen Klischee des Gesandten auf der Bühne abgrenzen. Gleichzeitig lässt die ästhe-
tische Nähe zum Auftritt der Legaten auf ihr dramatisches Potenzial für die ideologisch 
eindeutigen Effekte der propaganda fides schließen. Zwar übernimmt das schlesische Mär-
tyrerdrama diese mediale Signatur – vergleichbar wäre dieses Verfahren zeitgleich etwa 
mit Joost van den Vondels Maria Stuart of gemartelde Majesteit (1646) –, rückt anstelle 
der Konfessionspolemik nun aber das Problem der Souveränität in den Mittelpunkt. 
Dadurch gewinnt der Gesandte im Trauerspiel der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts als 
extraterritoriale Maske der Souveränität eine neue Bedeutung.

Der Katalog an Repräsentationsmöglichkeiten samt dem damit verbundenen Darstel-
lungspotenzial trifft nun gemeinsam mit der Botentradition der antiken Tragödien im 
schlesischen Trauerspiel auf die politische Theologie und die von konfessionellen Kämp-
fen beförderten Souveränitätsdebatten im Reich. Für das schlesische Trauerspiel bedeuten 
die Figuren der Souveränität dabei einerseits ein Festhalten an der dramatischen Form 
des Märtyrertheaters, andererseits eine Säkularisierung. Nimmt man diesen konfessions
politischen Gattungseinsatz des Märtyrerdramas ernst und folgt der Forschungstradition, 
die wie Schings die Transzendenz des consolatio-Modells hervorhebt, ist Catharinas Mar-

169	 Vgl. Elida Maria Szarota (Hrsg.), Das Jesuitendrama im deutschen Sprachgebiet. Eine Periochen-
Edition, Bd. 4: Indices, bearb. von Peter Mortzfeld, München 1987, S. 317a–319b. 

170	 Vgl. Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 11.
171	 Abraham van Wicquefort, Staats⸗Bothschaffter, S. 680.



gesandte als vermittlungsfiguren der dr amatischen form

267

tyrium, wie es die Ewigkeit zu Beginn vorausschickt, als lutherische Entsprechung des 
Leidens Christi und des Leidens der Christen zu sehen. 

Luthers theologia crucis, die er zuerst in den Thesen seiner Heidelberger Disputation 
postulierte, schließt Vermittlungsfiguren zwischen Gott und den Menschen als falsche 
katholische Botschaft – etwa in der Heilgenverehrung – aus.172 Catharinas »Konzeption 
der Freiheit«173 ist dann mit Luthers Sendbrief an Papst Leo X. – »Von der Freyheit eines 
Christenmenschen«  – zu vergleichen: »Siehe, das ist die rechte, geistliche, christliche 
Freiheit, die das Herz frei macht von allen Sünden, Gesetzen und Geboten, welche alle 
andere Freiheit übertrifft, wie der Himmel die Erde«.174

Die divina majestas bleibe grundsätzlich verborgen, so Luther in seiner gegen Eras-
mus von Rotterdam gerichteten Streitschrift De servo arbitrio (1525), und offenbare sich 
ausschließlich selbst im Wort der Schrift. Bereits im Sendbrief an den Papst kristallisiert 
sich in Luthers Volte gegen die päpstliche und sakramentale Stellvertretung das protestan-
tische Programm: 

Siehe, wie ungleich sind Christus und seine Statthalter, obgleich sie doch alle wollen 
seine Statthalter sein und ich fürwahr fürcht, sie seien allzu wahrhaftig seine Statthal-
ter. Denn ein Statthalter ist in Abwesenheit seines Herrn ein Statthalter. Wenn denn 
ein Papst in Abwesenheit Christi, der nicht in seinem Herzen wohnet, regieret, ist 
derselbe nicht allzuwahrhaftig Christi Statthalter? Was kann aber denn ein solcher 
Haufe anders sein denn eine Versammlung ohne Christus? Was kann aber auch denn 
ein solcher Papst sein denn ein Antichrist und Abgott? Wieviel besser taten die Apos
tel, die sich nur Knechte Christi, in ihm wohnend, nicht Statthalter des Abwesenden 
nannten und sich nennen ließen.175

Auf der Bühne des internationalen Märtyrerdramas der Souveräne offenbart die konfes-
sionelle Austreibung des Mediums zumindest Reibungswiderstände. Die an dieser Stelle 
verfolgte Lektüre der Catharina, die auf die diplomatische Repräsentation des Trauerspiels 
abzielt, offenbart auch die politische Performativität und mediale Inszenierung dieser 
Repräsentation: Gryphius’ Gesandte sind als privilegierte Figuren dieser Performativität zu 
lesen, die gerade in der Übersetzung in die politische Theologie für das Theater selbstre-
ferenziell werden. Von diesem Zusammenhang ist letztlich auch die Figur der Märtyrerin 
selbst nicht auszunehmen. Die verbannten theologischen Vermittlungsfiguren betreten so 
über die Hintertür der theatralen Übertragung wieder die Bühne des Märtyrertheaters der 
politischen Theologie. Das diplomatische Tableau bleibt sichtbar, auch wenn der »Reyen 

172	 Vgl. dazu Heinz-Werner Radtke, Vom neuen, gerechten, freien Menschen. Ein Paradigmenwech-
sel in Andreas Gryphius’ Trauerspielzyklus, Bern 2011.

173	 Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 67.
174	 Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen. Dem umsichtigen und weisen Herrn 

Hieronymus Mühlpfordt […], in: ders, Schriften, hrsg. von Ernst Kähler, Nachw. von Johannes 
Schilling, Stuttgart 2012, S. 116–141, hier S. 141.

175	 Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen [1520]. Ein Sendbrief an den Papst Leo 
X., in: ders., Schriften, hrsg. von Ernst Kähler, Nachw. von Johannes Schilling, Stuttgart 2012, 
S. 102–115, hier S. 113 f.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

268

der von Chach Abas erwürgeten Fürsten« (II, 357–416) die Transzendenz des Martyriums 
bereits vor dem Beginn der diplomatischen Kommunikation ebenso grundiert wie die 
vorausgeschickte Trauerrede der Ewigkeit, der die »werthe Fürstin folget« in »ein höher 
Reich« (I, 82).

Über die diplomatische Ebene der Dramenpoetik gelangt man auch zu einer Wir-
kungspoetik, welche Zuschauer und Gesandte in Beziehung setzt. Kehren wir noch ein-
mal zu den Kupferstichen und Szenaren zurück: Ein Vergleich des Stichs der Audienz des 
russischen Gesandten aus Gryphius’ Trauerspiel (Abb. 23) für die (mögliche) Aufführung 
von 1655 am Hofe Herzog Christians von Wohlau176 mit dem Titelkupfer der französi-
schen Übersetzung von de Vera y Zúñigas El Enbaxador (zuerst 1620 im spanischen Ori-
ginal, 1635 in der französischen Übersetzung Le parfait ambassadeur, hier in der Fassung 
von 1709, Abb. 25) bringt eine ähnliche Raumordnung zum Vorschein: Wenn auch der 
Baldachin als Zeichen der majestas in der persischen Szene fehlt, situieren beide Szenen 
den empfangenden Souverän als Zentrum des Bildes mit den Betrachtern zugewandtem 
Blick. Die Pointierung dieser Blickregie liegt nicht zuletzt darin, dass der abwesende sen-
dende Souverän (mit den Betrachtern) über die Schulter der Gesandten auf Augenhöhe 
mit dem empfangenden Souverän kommuniziert. Das Publikum ist dabei also Teil der 
politischen Fiktion.

Eine ähnliche Blickachse über die Schulter des Diplomaten offeriert, so die These, die 
Figur des russischen Gesandten in Gryphius’ Drama, wie es der erwähnte Stich in Szene 
setzt. Von einem imaginierten Souverän aus fällt der Blick – von Souverän zu Souverän – 
über die Schulter des Gesandten auf die Bühne. Damit sind die Zuschauer nicht nur 
Teil der politischen Fiktion, sondern gleichzeitig fungiert der Gesandte auch als Agent 
der im sozialrhetorischen Verständnis – mit Ausnahme der Fürstenfamilie am Hofe von 
Wohlau – nicht trauerspielfähigen Zuschauer in der Bühnenhandlung bzw. als Leser im 
Text. Er ist damit Vermittler nicht nur in der inneren dramatischen Kommunikation 
auf der Bühne, sondern auch zwischen innerer und äußerer Kommunikation, zwischen 
Bühne und Publikum, zwischen »Schauspielern und Spielschauern«177. Eben darin gibt er 
sich als Figur im Zeichen Merkurs zu erkennen, die, wenn auch nicht beiseitesprechend, 
so doch durch die Handlung, Berichte und Repräsentationen moderiert und – wie zu se-

176	 Vgl. dazu Eberhard Mannack, Catharina von Georgien [Kommentar], in: Gryphius, Dramen, 
S. 923: »1655 erschien eine Serie von acht Kupfertafeln: Feste Theatrali Tragiche per la Catharina 
di Giorgia, die aus Anlaß einer geplanten, wahrscheinlich realisierten Aufführung des Dramas am 
Hofe Herzog Christians von Wohlau entstanden sind.« Der italienische Titel verweist auf die hö-
fische Praxis. Vgl. auch Harald Zielske, Andreas Gryphius’ Trauerspiel ›Catharina von Georgien‹ 
als politische ›Festa Teatrale‹ des Barock-Absolutismus, in: Bärbel Rudin (Hrsg.), Funde und 
Befunde zur schlesischen Theatergeschichte, Bd. 1, Dortmund 1983 (=  Veröffentlichungen der 
Forschungsstelle Ostmitteleuropa an der Universität Dortmund, Reihe A, 39), S. 1–32. Allerdings 
ist nicht zu belegen, ob es sich bei den Stichen um die Rekonstruktion des höfischen Auffüh-
rungskontexts handelt oder viel eher um einen »Annäherungsversuch des Schultheaters an das 
höfische Theaterleben« (Katharina Keim, Theaterwissenschaftliche Ergänzungen zu »Catharina 
von Georgien«, in: Kunstchronik 63 [2010], S. 381–385, hier S. 384). 

177	 Birken, Margenis, S. 1 f. Zum Vorbild bei Harsdörffer vgl. Georg Philipp Harsdörffer, Die Red-
kunst, in: ders., Frauenzimmer Gesprächspiele, V. Teil, hrsg. von Irmgard Böttcher, Tübingen 
1969, S. 459.



gesandte als vermittlungsfiguren der dr amatischen form

269

hen war – dem Publikum auch Catharinas Autobiografie, ihren Selbstbericht übermittelt. 
Gerade die rhetorische Bauweise der Audienzszenen gewährleistet diesen performativen 
Zusammenhang auch als Lesedrama. 

Im Zentrum steht eine Spezifikation der phatischen Funktion, die im Rahmen des 
diplomatischen Auftritts, z. B. beim russischen Gesandten vor dem Schah, zum Tragen 
kommt. Eigentlich liegt die Dominanz dieser Funktion in der äußeren Dramenkommu-
nikation, in Gryphius’ frühem Trauerspiel wird sie allerdings zunächst intern als Teil der 
diplomatischen Mimesis und Gegenseitigkeit inszeniert und so auch institutionalisiert. Es 
geht dabei um die politische »Intensivierung des Partnerbezugs im Dialog« der inneren 
Dramenkommunikation, aus der Überschneidungen mit appellativer Funktion auf der 
äußeren Kommunikationsebene resultieren.178 Wir haben es also auch auf dieser Ebene 
mit Repräsentationsakten zu tun, die für die Lesart von Gryphius’ Drama als textual 
ambassadeur die gattungspoetologische Voraussetzung darstellen: Der russische Gesandte 
ist  – gemeinsam mit den Jungfrauen der Königin  – der schauende und bezeugende179 
Stellvertreter des Publikums auf der Bühne des königlichen Märtyrerdramas. Über die 
Schulter der Gesandtenfiguren nehmen die »Spielschauer« Anteil am Drama, das Schau-
spieler zwischen Souveränen, zwischen Märtyrer und Tyrann entfalten. Nicht zuletzt 
für das protestantische Schultheater und dessen rhetorische wie moralische Didaxe180 ist 
diese Vermittlungsfunktion von Bedeutung. Das berifft einerseits die rhetorische actio 
des Spiels (z. B. im Souveränität erzeugenden Dialog zwischen dem russischen Gesandten 
und Catharina). Für die schauspielenden und spielschauenden Schüler fungieren die Ge-
sandtschaftsfiguren andererseits auch als Figuren der allegorischen Auslegung, also wie-
derum an der Schnittstelle von Heilsgeschichte und politischer Geschichte. Während der 
Gesandte also gewissermaßen den Einbruch der Immanenz und der politisch-rechtlichen 
Säkularisierung in den transzendenten Raum verkörpert, übernimmt er gleichzeitig rhe-
torische bzw. mediale Funktionen in diesem Raum. 

Gleichzeitig befördert nicht nur der Prolog der Ewigkeit, sondern auch der Dialog zwi-
schen den georgischen Gesandten die Problematisierung dieser wirkungsästhetischen Ver-
mittlungsfunktion. So wird die Frage der Treue des russischen Gesandten gegenüber dem 
Auftrag des Tamaras im Gespräch zwischen den in der russischen Delegation verborgenen 
Georgiern aufgeworfen. Ausdruck von Gryphius’ Märtyrerdrama als ›Gesandtschaft‹, 
das im großen Rahmen der Transzendenz eine Karte der politischen Repräsentation ent-
faltet, ist nicht zuletzt das Verhältnis zwischen der offiziellen russischen Gesandtschaft 
und der darin verborgenen georgischen. Eine Lektüre, die ausschließlich auf die welt-
abgewandte und heilsgeschichtliche Lösung abzielt, wird diese Differenz als Trennung 
zwischen den stummen georgischen Zeugen des weltlichen Frevels am persischen Hof 
und dem russischen Gesandten, der selbst wiederum auf die Ebene der verachteten Welt 
zurückfällt, deutlich hervorheben. Entscheidend für Gryphius’ Poetik des königlichen 
Märtyrerdramas im internationalen Zusammenhang ist jedoch, dass sich diese Trennung 

178	 Pfister, Drama, S. 161.
179	 Vgl. Benthien, Augenzeugenschaft und sprachliche Visualisierung, S. 367 ff.
180	 Vgl. Barner, Barockrhetorik, S. 291–219.



gesandtschaft im tr auerspiel, gesandtschaft des tr auerspiels

270

Abb. 25: Titelkupfer, de Vera Figueroa y Zúñiga: Le parfait ambassadeur (spanisch zuerst 1635,  
hier in der französischen Ausgabe von 1709)



gesandte als vermittlungsfiguren der dr amatischen form

271

bemerken, aber aus der Konfiguration des Dramas nicht befriedigend auflösen lässt. Zwar 
bezweifeln die georgischen Gesandten in Sorge um die Königin Macht und Verlässlich-
keit des russischen Mandats zur Befreiung der Catharina, bleiben allerdings selbst dieser 
Gesandtschaft verhaftet. Procopius bemerkt beim Gespräch im Lustgarten des persischen 
Hofes, »Gott […] zeigt vns Mittel an/ die Perle wegzuführen« (I, 123–126). Es gehört zu 
Gryphius’ Komposition des internationalen Märtyrerdramas, dass das göttliche Mittel 
zur Befreiung der Catharina in Person des russischen Gesandten schließlich im martyro-
logischen Zeichen aufgeht. Es ist wiederum der russische Gesandte, der diese Wendung 
als Erster mit dem Kuss auf das vom königlichen Körper getrennte Haupt der Märtyrer-
rin allegorisch in Szene setzt und damit jene begleitende Funktion des Gesandten im 
Trauerspiel abschließt, die mit dem Empfang der königlichen Autobiografie Catharinas 
begonnen hatte: »Du nunmehr heil’ge Seel !« (V, 224) 

Ebenso wie das Martyrium Catharinas nicht Martyrium, sondern immer schon Mär
tyrertheater und als solches politisch ist, verschwindet die Diplomatie nicht hinter der 
Bühne des Märtyrertheaters. Vor dieser Folie ist letztlich auch der prudentistische Wech-
sel des russischen Gesandten in der Verhandlung mit Seinelcan als Kehrseite von Catha-
rinas Martyrium zu lesen  – und zwar nicht nur als vanitas-Spiegel, von dem sich das 
spectaculum martyris umso deutlicher abheben kann, sondern zunächst als nichts anderes 
als die Wiederaufnahme der Verhandlung auf der Bühne des westfälischen Theaters.





273

V. Von der Zeugenschaft zur Verhandlung:  
Diplomatie und Trauerspielpoetik

1. Das Porträt des Königs und die Zeugenschaft des Martyriums  
(Gryphius und Hallmann) 

Als sich der Auftritt des persischen Tyrannen in Gryphius’ erstem Märtyrerdrama in den 
Gemächern der gefangenen georgischen Königin ankündigt, adressiert Catharina die Ge-
sandten ihres Sohnes, die hinter den Vorhängen verschwinden, direkt als »Zeugen vnsers 
Kampffs« (I, 725). Damit lässt sich ein weiteres Kriterium im Text dafür festmachen, 
dass die Diplomatie nicht nur theatral wird, sondern auch umgekehrt: dass dramatische 
Fiktion und Theater auf die diplomatische Repräsentation zurückgreifen. Über das 
blackboxing der diplomatischen Figurationen im Drama können auch deren gattungs
poetologische Verknüpfungen nachvollzogen werden. Noch einmal sei an dieser Stelle an 
Louis Marins These erinnert, dass das mannigfaltige Ausstellen des Repräsentationsaktes 
in der politischen Ästhetik des Barock den »Präsenzeffekt« steigert.1 

Präsenz und Zeugenschaft der hochrangigsten Repräsentanten, also der Gesandten, 
sind, so die These, dieser ›Steigerung‹ des Trauerspiels zuzurechnen. Es handelt sich dabei 
um eine doppelte Zeugenschaft: erstens um die Zeugenschaft des Martyriums, zweitens 
um jene der politischen Fiktion. Damit ist auf den ersten Blick eine Tautologie beschrie-
ben, folgt doch das Martyrium selbst bereits dem Akt des blutigen Bezeugens der christ-
lichen Passion (gr. martys: Zeuge), der nun durch die Anwesenheit der Gesandten und 
deren Augenzeugenschaft wiederholt wird. Welche Funktion kommt nun dieser Reprä-
sentation der Repräsentation in der Dramaturgie des protestantischen Märtyrerdramas zu, 
das wie im Fall von Gryphius’ Catharina von Georgien mit königlichem Personal operiert?

Die Märtyrertragödie übernimmt die im Text anwesenden politischen Medien der 
internationalen Kommunikation, die selbst wiederum ihre theologische und mytho-
logische Herkunft nicht verleugnen können. Demgemäß treten die Gesandten nicht 
nur als Medien der extraterritorialen Souveränität auf, sondern auch als jene des Mar-
tyriums – die stumme Anwesenheit der georgischen Gesandten, während der russische 
Gesandte den Kopf der toten Königin adressiert, entspricht dieser Potenzierung durch 
Zeugenschaft. Die Funktion des Bezeugens des Martyriums, das auf der Ebene der in-
neren Kommunikation die Kammerfrauen und Serena übernehmen, fällt hinsichtlich 
der äußeren Kommunikation Diplomaten und Geistern zu, weil sie markierte theatrale 
Charaktere im internen Kommunikationssystem der Bühne sind, weil sie repräsentieren. 
Wiederum agieren die Gesandtenfiguren dadurch als Stellvertreter des Publikums auf 
der Bühne bzw. in der internen Kommunikation des Dramas. Als fiktionale Zuschauer, 
wie sie das Jesuitentheater etabliert hat, verkörpern sie die theologische und politische 

1	 Vgl. Marin, Porträt des Königs, S. 10 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

274

Wirkungsästhetik der äußeren Kommunikationsebene in der inneren Kommunikation 
des Trauerspiels.2 

Dort, wo gleichermaßen das Theatrale auf die Diplomatie und die Diplomatie auf das 
Theatrale verweist, lassen sich Nicola Kaminskis Überlegungen zu Gryphius’ Trauerspiel 
wieder aufnehmen, die den transzendenten Rahmen der Catharina von Georgien hinsicht-
lich Performativität und medialer Selbstreferenz in Zweifel ziehen. Die Entscheidung der 
Frage zwischen Theologie und Politik, welche die Gryphius-Forschung so lange beschäf-
tigt hat3 und nicht zuletzt als Signatur der Epoche selbst zu verstehen ist, kann immer nur 
eine Seite, aber nicht die Dialektik der beiden Seiten in den Blick nehmen. Die Gesand-
tenfiguren, die auf dem »Schau-Platz« des Immanenz-Transzendenz-Verhältnisses operie-
ren, sind an dieser Schnittstelle angesiedelt und machen gerade im heilsgeschichtlichen 
Einsatz die historische und politisch-fiktionale Signatur der performativen Selbstreferenz 
des Dramas sichtbar.4 

Um diese Beobachtung zu einer für die schlesische Trauerspielpoetik tragfähigen These 
erweitern zu können, scheint es an dieser Stelle geboten, Gryphius’ »Gesandtschaftsdrama«5 
zu verlassen, um die These an bislang abseits der diplomatischen Mimesis und internatio-
nalen Kommunikation verhandelten Trauerspielen zu prüfen. Dabei bieten sich die beiden 
Fassungen des Gryphius-Dramas Ermordete Majestät. Oder Carolus Stuardus König von Groß 
Brittannien (1657 und 1663) aus mehreren Gründen an. Wie im Fall der Catharina haben 
wir es mit einem Trauerspiel zu tun, das die Forschung dem consolatio-Paradigma zugewie-
sen hat.6 Wie im Martyrium der georgischen Königin am persischen Hof handelt es sich 
auch bei der Enthauptung Karl Stuarts um ein royales Setting. Karl I. regierte als König 
von England, Schottland und Irland von 1625 bis 1649. Sein politisches Selbstverständnis 
war am Divine Right of Kings ausgerichtet, das die Königswürde und das Herrschaftsrecht 
allein von Gottes Gnade ableitet. Den Mitwirkungsanspruch des englischen Parlaments 
sah er als »Verletzung dieses göttlichen Rechts«.7 Karls hartes Vorgehen beim Versuch, 
die englischen und schottischen Kirchen zusammenzuführen und einen englischen Ab-
solutismus zu installieren, mündete im Bürgerkrieg. Darauf folgte die Gefangennahme, 
Verurteilung und Enthauptung Karls 1649 sowie – bis zur Wiedereinsetzung seines Sohnes 
Karls II. 1660 – die kurzfristige Abschaffung der Monarchie.8 

2	 Peter Sprengel, Der Spieler-Zuschauer im Jesuitentheater. Beobachtungen an frühen oberdeutschen 
Ordensdramen, in: Daphnis 16 (1987), S. 47–106, hat diese Vermittlungsfigur zwischen äußerer 
und innerer Dramenkommunikation für die Wirkungsästhetik des Jesuitendramas herausgearbei-
tet. Vgl. auch Judith P. Aikin, The Audience within the Play. Clues to Intended Audience Reaction 
in German Baroque Tragedies and Comedies, in: Daphnis 13 (1984), S. 187–201.

3	 Kaminski, Transzendenz / Immanenz, S. 724 f. Vgl. dazu auch Bach, politische Theologie, S. 9 ff.
4	 Noch einmal sei an dieser Stelle an die zentralen methodischen Aspekte des new historicism (vgl. 

Kap. I) erinnert. Für Lohensteins Umgang mit historiografischen Quellen als ›negotiation‹ vgl. 
Niefanger, Geschichtsdrama, S. 199.

5	 Bach, Politische Theologie, S. 418.
6	 Vgl. Schings, Consolatio tragoediae, S. 111 f. und ders., Constantia und prudentia, S. 159 ff.
7	 Dirk Niefanger, Art. Carolus Stuardus (A-Fassung), in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), 

Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 221–232, hier S. 223.
8	 Vgl. ebd.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

275

Zwar wird die Frage der Souveränität in Carolus Stuardus ähnlich der Konstellation 
in Leo Armenius von innen her und nicht als äußere, völkerrechtliche Frage gestellt, al-
lerdings fehlt Karl I. nicht die grundsätzliche Legitimität der Herrschaft – im Gegensatz 
zum armenischen König tritt er wie Catharina als königlicher Märtyrer auf. Allerdings 
folgt Catharinas Martyrium der Verkörperung der leidenden christlichen Gemeinschaft 
als ›Braut‹ Christi, Karl Stuarts Martyrium steht hingegen im Zeichen der Passion 
Christi. Während die ältere Forschung die Analogie zwischen königlichem Martyrium 
und der Passion Christi als Leistung der dramatischen Figuration bei Gryphius gesehen 
hat, wurde die These von der »Postfiguration«9 in der neueren Forschung deutlich relati-
viert. So haben Habersetzer, Berghaus, Kaminski und Niefanger gezeigt, dass die imitatio 
Christi bereits in den historischen Quellen zu finden ist und solcherart von Gryphius 
aufgegriffen wurde.10 Mit der höchsten Märtyrerfiguration der Passionsgeschichte steht 
also nicht die Legitimität der Herrschaft im Zentrum, sondern die politische Fiktion und 
Delegation dieser Herrschaft im Kontext des Divine Right of Kings. Dieser Spezialfall des 
Märtyrerdramas verhandelt das königliche self-fashioning, d. h. das Bild vom König, nicht 
den König selbst:11 Ausgehend von der Vorstellung eines theatrum mundi, in dem nicht 
nur die Vergänglichkeit des Irdischen, sondern – in Zusammenhang damit – auch das 
Rollenspiel des höfischen Alltags im Barock und die Medialisierung der Herrschaft sicht-
bar gemacht wird, »erzählt das Drama im wesentlichen von Karls Selbstinszenierungen in 
der Extremsituation seiner nahenden und von ihm und seinen Zeitgenossen als historisch 
bedeutend wahrgenommenen Hinrichtung«.12 Der König wechselt von der weltlichen zur 
Märtyrerkrone; als König, der, wie Karl im ersten Auftritt der Fassung A ausführt,

»[…] selbst ein Creutz betrat/
Verhast von seinem Volck/ verlacht von seinen Scharen
Verkennt von Ländern die auff jhn vertröstet waren/
Den Freund/ wie vns verrith/ den Feind/ wie vns verklagt/
Vnd kränckt vmb frembde Schuld/ vnd biß zum Tode plagt.13

9	 Vgl. Mary E. Gilbert, »Carolus Stuardus« by Andreas Gryphius. A Contemporary Tragedy on the 
Execution of Charles I., in: German Life and Letters 3 (1949 /1950), S. 81–91 und Albrecht Schöne, 
Emblematik und Drama im Zeitalter des Barock, 3. Aufl., München 1991, S. 37–91. 

10	 Vgl. Günter Berghaus, Andreas Gryphius’ Carolus Stuardus  – Formkunstwerk oder politisches 
Lehrstück?, in: Daphnis 13 (1984), S. 229–274; ders., Die Quellen zu Andreas Gryphius’ Trau-
erspiel »Carolus Stuardus«. Studien zur Entstehung eines historisch-politischen Märtyrerdramas 
der Barockzeit, Tübingen 1984; Karl-Heinz Habersetzer, Politische Typologie und dramatisches 
Exemplum. Studien zum historisch-ästhetischen Horizont des barocken Trauerspiels am Beispiel 
von Andreas Gryphius’ »Carolus Stuardus« und »Papinianus«, Stuttgart 1985, S. 15–42; Kaminski, 
Gryphius, S. 116 f. und Niefanger, Geschichtsdrama, S. 154 ff.

11	 Vgl. Niefanger, Art. Carolus Stuardus A, S. 222 ff.
12	 Ebd., S. 224.
13	 Andreas Gryphius, Ermordete Majestät. Oder Carolus Stuardus König von Groß Britannien. 

Trauer⸗Spiel. [Fassung A], in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 4, hrsg. von 
Hugh Powell, Tübingen 1964 (= Neudrucke Deutscher Literaturwerke, N. F. 12), S. 9.



von der zeugenschaft zur verhandlung

276

Diese Disposition ist in mehrfacher Hinsicht für unseren Zusammenhang von Bedeu-
tung. Die von den Parteigängern dabei als zentraler Bildspender der imitatio Christi des 
entmachteten Königs eingesetzte Schrift Eikon basiliké zählt zu den wesentlichen Zeug-
nissen und Quellen der Christomimesis und des Gottesgnadentums um 1650 (Abb. 26). 
Auf dem berühmten Kupferstich der Schrift ist Karl I. kniend und mit Dornenkrone 
(»Gratia«) in der Hand zu sehen, den Blick der »Gloria« der Himmelskrone zugewandt, 
während die Krone des britischen Monarchen zu seinen Füßen der »Vanitas« übergeben 
wird.14 Demgemäß wird mit dieser postfigurativen Inszenierung des Märtyrerkönigs auch 
die Frage des politisch-theologischen Verständnisses im 17.  Jahrhundert auf der Bühne 
ausgestellt. 

Der Zusammenhang der imitatio Christi mit dem Verständnis des Gottesgnadentums 
wird über ein Sendschreiben Karl Stuarts an seinen Sohn verstärkt, in dem über seinen 
Märtyrertod hinaus der von Gott gegebene Anspruch auf die Krone eines christlich-
britischen Monarchen festgeschrieben wird. Wie populär dieses Sendschreiben und die 
Inszenierung Karls I. dabei zur Jahrhundertmitte waren, belegt auch Balthasar Sigismund 
von Stoschs Von dem Praecedentz⸗oder Vorder⸗Recht aller Potentaten und Respubliquen in 
Europa (1677). Stosch war nicht nur mit Gryphius befreundet, sondern auch Leichenred-
ner und erster Biograf des schlesischen Dichter-Syndikus. Die folgende Passage zeigt, wie 
umfassend Fragen des monarchischen body politic im Reich – verweist der Untertitel der 
Schrift doch auch auf die »Hoheit des Ertz⸗Hertzoglichen Hauses Oesterreich« –, aber 
auch im Breslauer Gelehrtenumfeld verhandelt wurden:

Die Gottseeligkeit eines Regenten ist wohl die beste Herrligkeit seines Zepters/ und der 
schönste Carbunkel an seiner Krone und Fürstlichen Hut. Carolus I. der unglückselige 
König in Britannien/ hat in einen Sendschreiben/ dem itzigen Könige diese Lehre 
gegeben: Ich will/ daß du mit GOtt dem König aller Könige beginnen solst. Dann 
seinem Wort und seinem Geiste/ der allzeit in deinem Hertzen zu Schwebon [sic] ge-
ruhe/ unterthänig zu seyn/ ist das beste Mittel wohl zu herschen. Gottesfurcht soll dich 
glücklich/ oder zum wenigsten nicht armselig machen/ denn dadurch wirstu/ wenn du 
auch schon alles verlieren solltest/ doch aufs wenigste eine reine Seele behalten.15

Es handelt sich dabei eigentlich um ein Zitat aus einem Sonett Jakobs I., das der Samm-
lung Basilikon Dôron or His Majesties Instructions to his Dearest Sonne, Henry the Prince (in 
Edinburgh 1599)16 entnommen ist und – von Karl I. für seinen Sohn aufgegriffen – den 
dynastischen Zusammenhang reinstalliert: »And so ye shall in Princely vertues shine | 

14	 Vgl. Schöne, Emblematik und Drama, S. 215 f. sowie in kritischer Absetzung davon Habersetzer, 
Politische Typologie, S. 37.

15	 Balthasar Sigismund von Stosch, Von dem Praecedentz⸗oder Vorder⸗Recht aller Potentaten und 
Respubliquen in Europa  / Samt einer Zugabe von der Hoheit des Ertz⸗Hertzoglichen Hauses 
Oesterreich, Breslau 1677, S. 160.

16	 Jakobs Instruktionen waren eigentlich an Prinz Henry, Karls Bruder, gerichtet. Nach Henrys frü-
hem Tod wurde Karl zum Thronfolger. Folgeauflagen sind in London unter dem Titel The Works 
of the Most High and Mighty Prince, James, By the Grace of God Kinge of Great Brittaine, France and 
Ireland Defendor of ye Faith 1603 und 1604 erschienen.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

277

Resembling right your mightie King Divine.«17 Kantorowicz und Marin haben für ihre 
Theorien der politischen Theologie und Repräsentation mit dieser Quelle gearbeitet, 
wobei Kantorowicz in The King’s Two Bodies auch auf die Grenzen dieser Inszenierung 
verweist, die er wiederum in Shakespeares Richard II. ausfindig macht: 

Richard II. bleibt ein politisches Theaterstück. Unter Karl II. wurde es in den achtziger 
Jahren des 17. Jahrhunderts verboten. Das Stück illustrierte allzu deutlich die letzten 
Ereignisse der englischen Revolutionsgeschichte, den ›Tag des Märtyrertums des geseg-
neten Königs Karl I.‹, wie es in dieser Zeit im offiziellen Gebrauch hieß. Die Restaura-
tion suchte diese und andere Erinnerungen zu vermeiden und konnte keine Tragödie 
brauchen, in der es nicht nur um einen christusähnlichen Märtyrerkönig ging, sondern 
um die höchst unangenehme Idee einer gewaltsamen Trennung der beiden Körper 

17	 The Works of the Most High and Mighty Prince, James, By the Grace of God Kinge of Great 
Brittaine, France and Ireland Defendor of ye Faith […] 1603.

Abb. 26: Eikon basiliké. The Pourtraicture of his Sacred Majestie in his Solitudes and Sufferings (1648)



von der zeugenschaft zur verhandlung

278

des Königs. | Es würde nicht überraschen, wenn Karl I. selbst sein Schicksal im 
Lichte von Shakespeares ›Richard II.‹ und der Theorie vom zwiegeborenen Wesen 
des Königs gesehen hätte. In einigen Exemplaren des ›Eikon Basilike‹ findet sich ein 
langes Klagegedicht, das unter dem Namen ›Majesty in Misery‹ bekannt ist und Karl I. 
zugeschrieben wird. Wenn der unglückliche König wirklich der Dichter war, spielt er 
offenkundig auf den doppelten Körper des Königs an.18

Gryphius figuriert eben jenen theoretischen Bezug des Königs in seinem Drama, kurz 
bevor es zur endgültigen und gewaltsamen Trennung der beiden Körper auf dem Schau-
gerüst des Trauerspiels kommt. Aus der Perspektive des schlesischen Märtyrerdramas 
unterscheidet sich Gryphius’ Karl I. deutlich von Richard II., als dieser sich der imitatio 
Christi performativ geradezu verschließt: Das Spiegelbild des christlichen Martyriums 
sorgt dafür, dass der König den Spiegel wütend zu Boden wirft. Dadurch demonstriert er 
den wirklichen Nachfolgern Christi die »Unwilligkeit, dieses Kreuz zu tragen, und stellt 
sich damit außerhalb der Gemeinschaft der wahren Gläubigen«.19

Für den europäischen Diskurs der politischen Theologie ist bedeutend, dass der his-
torische Karl I. zwei politisch-fiktionale Wege wählte, um seine unter dem Vorsitz John 
Bradshaws vorgebrachte Anklage öffentlich zu delegitimieren: Erstens erkannte er das 
Tribunal nicht an. Aus seinem auf dem Gottesgnadentum beruhenden Souveränitäts
verständnis resultierte die Ansicht, »that the King can do no wrong«. In der dreistu-
figen Hierarchie, auf die dieses Verständnis gründet, untersteht der personale Souve-
rän lediglich Gott, das Volk hingegen ausschließlich dem Monarchen.20 Die Anklage 
versuchte dieses vertikale Modell in die Horizontale zu übersetzen: »In den Augen der 
Königsgegner dagegen hat das Volk den Herrscher in seine Position eingesetzt, und was 
noch wichtiger ist: Es hat diese Abtretung der ihm ursprünglich angehörenden Macht an 
bestimmte Konditionen geknüpft.«21 Auf das Zuwiderhandeln entgegen diesen Kondi
tionen durch den vom Volk delegierten Repräsentanten der Souveränität folge, so der 
Ankläger Bradshaw, zwangsläufig das Widerstandsrecht des Volkes gegen den Monar-
chen. In diesem Verständnis unterstehen Volk und Herrscher auf einer Ebene dem gött
lichen Recht. Verstößt der Monarch dagegen, wird er wieder soziale Person, während sich 
seine Souveränität auf das Parlament überträgt.22 

Der zweite Weg, die politische Theologie seiner Herrschaft aufrecht zu halten und 
damit dem Tribunal die Rechtsgrundlage zu entziehen, erfolgte über die Inszenierung 
des Martyriums,23 der also ein konkreter Handlungszusammenhang zugewiesen werden 

18	 Kantorowicz, Zwei Körper des Königs, S. 63.
19	 Balke, Mimesis, S. 72.
20	 Vgl. Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 129 f.
21	 Ebd., S. 125.
22	 Vgl. ebd.
23	 Vgl. ebd., S. 131 ff. Diese Inszenierung wurde durch die Publizistik der Royalisten bereits vor der 

Hinrichtung lanciert. Vgl. dazu Ansgar Nünning / Susanne Spekat, Der König als christlicher Märty-
rer: Charles I. im (Zerr-)Spiegel englischer Straßenballaden der Revolutionszeit, in: Uwe Baumann 
(Hrsg.), Basileus und Tyrann. Herrscherbilder und Bilder von Herrschaft in der Englischen Renais-
sance, Frankfurt a. M. 1999, S. 211–234, hier S. 220.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

279

kann. Mit Blick auf die Wiedereinsetzung seines Sohnes sollte sich die royale Christus-
Figuration gerade aus dynastischen Gründen bezahlt machen: Der Tod des Königs zeigte, 
dass der König nicht sterben kann.24

Wie im Fall der Catharina fällt auch die Entstehungszeit des Carolus Stuardus in die 
(post-)westfälische Gegenwart. Gryphius reagiert unmittelbar auf die Enthauptung Karls 
am 30. Januar 1649; die erste, allerdings erst 1657 publizierte Fassung A lässt sich anhand 
von Gryphius’ Ausführungen in der lateinischen Vorrede zur Fassung B (1663) auf den 
Zeitraum vom Februar 1649 bis zum März 1650 datieren. Den Studien Dirk Niefangers 
verdanken wir Einsichten in die konkreten Unterschiede der beiden Fassungen in der 
Dramenarchitektur.25 Die Fassung A setzt ein mit den Klagen der Geister Staffords und 
Lauds über das »Jammer⸗Spil / | vor dem die grosse Welt erbeben wil«,26 die das Erschei-
nen von Maria Stuarts Geist vorbereiten. Die zweite Fassung B figuriert die imitatio 
Christi, nicht zuletzt aufgrund neuer Quellen, die Gryphius vorlagen, noch passgenauer 
in Analogie zur Passionsgeschichte.27 Der Passion des Märtyrers wird durch die versuchte 
Gegenintrige der Lady Fairfax ein irdisches Fundament eröffnet, von dem sich das Mar-
tyrium des Königs – ähnlich den Vermittlungsversuchen des russischen Gesandten in 
der Catharina von Georgien – umso deutlicher abstoßen kann. Diese Gegenintrige rund 
um Lady Fairfax fehlt, wie die Figur der Lady Fairfax selbst, in Fassung A; der Heerfüh-
rer Fairfax tritt als Gegner des Königs und Scharfmacher der Cromwell-Partei auf. Das 
ist für unseren Zusammenhang insofern von Bedeutung, als dadurch mit den Gesand-
tenfiguren jene passiven Instanzen wieder in den Vordergrund rücken, deren primäre 
dramatische Funktion nicht in der Intervention oder gar Gegenintrige liegt, sondern 
darin, am Schicksal Karls Anteil zu nehmen und dieses dem Publikum zu vermitteln. Sie 
bezeugen das Martyrium, und indem sie das tun, greifen sie die königliche Inszenierung 
des Märtyrerkönigs, die theatrale Arbeit am Porträt des Königs als internationale höfische 
Ersatzöffentlichkeit auf. 

Diese Zeugenschaft betrifft den schottischen und niederländischen Gesandten sowie 
den kurpfälzischen Hofmeister. Im Fall Schottlands und der Kurpfalz handelt es sich um 
dynastisch-territoriale Verbindungen mit dem britischen Monarchen, im Fall der Nieder-
lande um eine Verbundenheit gegenüber der englischen Schutzmacht. Der schottische 
Gesandte beklagt im Dialog mit Cromwell und im Gleichklang mit dem Lamento aus 
dem Eikon basiliké, das Kantorowicz zitiert, den unrechtmäßigen Akt der Hinrichtung 
des Kopfs des monarchischen body politic – »wenn ihr vns in vnserm Haubt verhöhnt« –, 
während Cromwell mit dem Vergehen Karls I. gegen die Volkssouveränität und das 
»heil’ge Recht« (A, III, 120), dieses Vergehen zu richten, argumentiert. Zunächst werden 

24	 Vgl. Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 132.
25	 Vgl. Niefanger, Geschichtsdrama, S. 177–188; ders., Art. Carolus Stuardus (A-Fassung), in: Nicola 

Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 221–232 und 
ders., Art. Carolus Stuardus (B-Fassung), in: ebd., S. 260–271.

26	 Andreas Gryphius, Ermordete Majestät. Oder Carolus Stuardus König von Großbritannien. Trauer⸗
Spil. (A), in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Bd. 4, hrsg. von Hugh Powell, 
Tübingen 1964, S. 6. Im folgenden als Klammer A mit Nummer des Akts und Verszeile (A, I, 103 f.) 
im Text.

27	 Vgl. Niefanger, Carolus Stuardus (A-Fassung), S. 231 und ders., Geschichtsdrama, S. 154 ff.



von der zeugenschaft zur verhandlung

280

wir Zeugen eines Streits um die absolutistische Inszenierung des body politic. Während 
Cromwell den Papst und die europäischen Fürsten aus der inneren Perspektive der terri-
torialen und kirchlichen Souveränität betrachtet, bringt der schottische Gesandte wie im 
Fall der Catharina von Georgien auch die völkerrechtliche Perspektive ein. Beide berufen 
sich darauf, »was GOtt und Recht wil«:

Gesa.	 Wer wird nach deinem Tod nicht Albion anspeyen?
Crom.	 Was geht es ander an was Britten kan befreyen?
Gesa.	 Wird vnsre reine Lehr durch Königs⸗Mords befleckt?
Crom.	 Die reine Lehre wird durch dises Blut erweckt.
Gesa.	 Vnd dürffen wir noch Rom den Königs⸗Mord verweisen !
Crom.	 Sind keine Schotten mehr die solchen Richtstul preisen?
Gesa.	 Läst GOtt/ der Printzen GOtt/ so grimme Blut⸗spil zu?
Crom.	 Der Unterdruckten GOtt schafft durch diß Spil vns Ruh!
Gesa. 	 Der Himmel wacht ja selbst für dise die er krönet ! (A, III, 181–189)

Das Streitgespräch, das Gryphius zwischen Cromwell und dem schottischen Gesandten 
in Szene setzt, erfolgt in »genaue[r] Reziprozität der Positionen«, als »spiegelbildliche[ ] 
Blockade«.28 Wir werden in dieser Szene Zeugen eines strukturellen Antagonismus der 
politischen Fiktion. Darin wird der göttlichen Einsetzung der Souveränität in der mittel-
alterlichen Zwei-Körper-Lehre der Bezugspunkt des Volkes in der Souveränitätsvorstel-
lung, wie er sich am deutlichsten im corpus magnum des Souveräns am Titelkupfer des 
Leviathan wiederfinden wird, gegenübergestellt: »Es ist eine wirkliche Einheit aller in ein 
und derselben Person«, so Hobbes, »die durch Vertrag eines jeden mit jedem zustande 
kam«.29 Wenn auch der mittelalterliche corpus mysticum auf das Kollektiv referiert, hat 
sich der Himmel über den Insignien der Souveränität in der Frühen Neuzeit doch weit-
gehend geschlossen.30 Dieses Dilemma begleitet die europäischen Monarchien beständig, 
und weil es im Prozess gegen Karl I. und in seiner Hinrichtung als dem Souveränitätsbe-
griff inhärenter Konflikt31 offenbar wurde, blickte Europa gebannt auf die Ereignisse auf 
der Insel. 

Dieses in Sentenzen und Stichomythien dargebotene Streitgespräch bildet gewisser-
maßen die Bühne für die imitatio Christi, die versucht, Elemente der mittelalterlichen 
politischen Theologie in die politische Fiktion des Absolutismus zu transferieren. Um 
welche Inszenierungen es sich dabei handelt, definiert Louis Marin ausgehend von Ernst 

28	 Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 147.
29	 Hobbes, Leviathan, S. 134. Als Souverän wird derjenige »Vertreter« angesehen, »der die Person, 

und zwar nur eine Person, verkörpert«. (Ebd., S. 126) Zur mitunter theatralen »Abstraktion der 
Staatsperson« vgl. Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 110 ff. Auch Hobbes folgt einer absolutisti-
schen Souveränitätstheorie, lehnt aber das Gottesgnadentum zugunsten eines Gesellschaftsvertrags 
ab, wie das berühmte Titelkupfer des Leviathan vor Augen führt. Vgl. Balke, Figuren der Souverä-
nität, S. 42 ff.

30	 Vgl. Balke, Figuren der Souveränität, S. 29 und 42 ff.
31	 Vgl. Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 113 ff.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

281

Kantorowicz als absolutistische Transformation des mittelalterlichen body politic in der 
Frühen Neuzeit mit Blick auf Ludwig XIV.: 

[D]er König hat bloß noch einen Körper, aber dieser einzige Körper vereinigt in 
Wahrheit drei, einen historischen physischen, einen juridischen politischen und einen 
sakramentalen semiotischen Körper, wobei der sakramentale Körper, das ›Porträt‹, ohne 
Rest den Austausch zwischen dem historischen und dem politischen Körper durchführt 
(oder jeden Rest zu eliminieren versucht).32 

Abgesichert wird der »geheiligte König in einer zunehmend säkularisierten Welt«33 durch 
eine Theatralisierung der Welt. Während diese Theatralisierung im Fall des Sonnen
königs im Rahmen der höfischen Feste stattfindet, ist auch die imitatio Christi Karl 
Stuarts als theatrale Handlung zu verstehen: Die Inszenierung des tanzenden Königs 
korrespondiert mit derjenigen des Königs, der die Passion Christi imitiert. In der ab-
solutistischen Theatralität des Königs werden auch jene Ebenen der frühneuzeitlichen 
politischen Theologie reaktiviert, in denen majestas vorrangig als sozialer Status firmiert.34 
Auch die dynastischen Zusammenhänge, wie sie Karl Stuart im Anschluss an seinen Vater 
aufruft, gehören in dieses Register. 

Wiederum ist es die diplomatische Vermittlung, die den Bericht eines englischen Gra-
fen darüber im Gespräch mit dem kurpfälzischen Hofmeister hörbar macht, wie »der 
grosse Fürst […] seiner Noth« entgegengeht:

Mit vnerschöpfftem Mutt ! er höhnt den blassen Todt !
Vnd tritt die Eytelkeit mit vnverwandten Füssen/
Alsbald das Licht sich fand die trübe Welt zu grüssen/
Schlug er was irdisch ist/ auß dem behertzten Mutt/
Vnd forderte das Pfand daß der/ der durch sein Blutt
Der Menschen Schuld abwusch/ zum Denckmal seiner Schmertzen/
Vnd Zeichen teurer Huld liß den gekränckten Hertzen/
Sein Geist/ in dem er sich auffs new mit GOtt verband/
Schien mehr erquickt zu seyn. (A, V, 44–52)

Als Bühne für diese krisenhaften Inszenierungen der Souveränität bietet sich insbeson
dere die Diplomatie an. Die (Ab-)Gesandten übernehmen mit ihrer Zeugenschaft den 
repräsentativen »Austausch zwischen dem historischen und politischen Körper« des Mon-
archen, der der höfischen Medialisierung nicht mehr möglich ist. An Marin anschließend 
lässt sich diese Anordnung zuspitzen: Sie treten als säkularisierte Apostel35 nach der 

32	 Marin, Porträt des Königs, S. 26.
33	 Burke, Ludwig XIV., S. 158.
34	 Vgl. André Krischer, Souveränität als sozialer Status. Zur Funktion des diplomatischen Zeremo-

niells in der Frühen Neuzeit, in: Jan-Paul Niederkorn u. a. (Hrsg.), Diplomatische Praxis und 
Zeremoniell in Europa und dem Mittleren Osten in der Frühen Neuzeit, Wien 2009, S. 1–32.

35	 Zur »Gesandtschaft der Apostel« vgl. Krämer, Medium, Bote, Übertragung, S. 245 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

282

Devestitur des Königs an die Stelle des ›semiotischen Körpers‹. Das zeigen auch ihre rhe-
torischen Modi; während der schottische Gesandte gegenüber Cromwell zu intervenieren 
versucht, steht die Rede des niederländischen Gesandten gegenüber dem »Hoffe⸗Meister 
deß Pfaltz⸗Graff⸗Chur⸗Fürsten« im Zeichen der Klage: 

Hab ich durch rauhe Lufft durch Tritons stoltze Wellen
Durch halb zustücktes Eyß/ durch Sturm das Bild der Hellen.
In dem der strenge Frost das Ruder vns versagt/
Mich in ein wilder Land als seine See gewagt:
Daß ich nach leerem Fleiß/ mit hochbestürtzen Sinnen
Schaw’ als beschickter Zeug ein vnerhört beginnen!
Ein mehr denn blutig Spil ! (A, II, 189–195)

Der »Schauplatz« der Devestitur und Dekapitation, auf dem Carolus als König und Mär-
tyrer seinen letzten Auftritt hat, benötigt wie in der Catharina von Georgien »beschickte[ ] 
Zeug[en]«, die die königliche imitatio Christi fortführen. Es obliegt schließlich dem 
kurpfälzischen Repräsentanten, den Geist Jakobs I. und mit ihm die gekrönten Häupter 
Europas zu beschwören: »kom Jacobs Geist vnd zitter ! | Wie handelt man dein Blut ! 
Kom Jacobs Geist hervor/ | Vnd schrey wo du noch kanst in der gekrönten Ohr/ | Vnd 
heische rechte Rach.« (A, II, 261–264) Beklagt wird eine doppelte Hinrichtung, jene des 
historischen und jene des juristischen Körpers; dadurch wird die politische Fiktion des 
Absolutismus als »soziale Konstruktion einer vom Fürsten und auf ihn hin geordneten 
Wirklichkeit«36 durchbrochen. 

Dass ausgerechnet der niederländische Gesandte zum Zeugen dieses Bruchs avanciert, ist 
nicht nur aufgrund der politischen Verfassung der Niederlande erstaunlich, sondern auch 
aufgrund der realhistorischen Entsprechung der bei Gryphius namenlosen holländischen 
Gesandtenfigur. An Adriaan Pauw – er muss das Vorbild für die Figur gewesen sein – lässt 
sich ein Paradigmenwechsel der postwestfälischen Diplomatie festmachen: Er traf, wie er 
in Gryphius’ Drama auch ausführt, am Tag vor der Hinrichtung in London ein, um Gnade 
für den König zu erbitten. Allerdings wurde er auch wenige Tage danach von Cromwell 
zeremoniell empfangen; trotz Erschütterung über das neue Regime »ließ sich Pauw auf die 
neuen Verhältnisse und deren symbolische Repräsentation ein – und er empfahl auch sei-
nen Prinzipalen in Den Haag dies zu tun.«37 Die Bühne der honores regii, die zur Anerken-
nung der Souveränität im diplomatischen Zeremoniell eingesetzt wurden und Souveränität 
eben als Frage des sozialen Status verstanden, verliert hier an Wirksamkeit.38 

36	 Lothar Schilling zit. nach Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 105.
37	 André Krischer, Souveränität ohne Autorität. Zur Verfassungskultur der englischen Republik 

(1649–1653), in: Werner Daum u. a. (Hrsg.), Kommunikation und Konfliktaustragung. Verfas-
sungskultur als Faktor politischer und gesellschaftlicher Machtverhältnisse, Berlin 2010, S. 35–76, 
hier S. 46.

38	 Vgl. ebd., S. 44. Dazu auch Barbara Stollberg-Rilinger, Honores regii. Die Königswürde im zere-
moniellen Zeichensystem der Frühen Neuzeit, in: Johannes Kunisch (Hrsg.), Dreihundert Jahre 
Preußische Königskrönung. Eine Tagungsdokumentation, Berlin 2002, S. 1–26.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

283

Gryphius’ Anteilnahme am Schicksal Karls I. erfolgte, wie die Forschung gezeigt hat, 
maßgeblich über die kurpfälzische Perspektive. Demgemäß fungiert der kurpfälzische 
Hofmeister auch als letztes Medium, das die Klage in die diplomatische Kommunikation 
der europäischen Fürsten überträgt und in einem bemerkenswerten Akt der Stellvertre-
tung den Geist Jakobs I. anruft. Die sermocinatio (d. h. die Einführung einer historischen 
oder fiktiven Figur, der Rede in den Mund gelegt wird) ermöglicht die Anrufung des 
alten Anerkennungsmodells der honores regii vor den gekrönten Häuptern Europas, die 
schließlich wirkmächtig zur Rache aufgefordert werden. Jakob I. war nicht nur der Vater 
des geköpften Königs, sondern auch jener der nach der englischen Königin Elisabeth 
benannten Frau des böhmischen Winterkönigs.

Die dramatische Postfiguration macht die unsichtbare Präsenz der Überzeitlichkeit des 
Divine right of kings durch das Opfer des leiblichen Körpers sichtbar. Die Zwei-Körper-
Lehre beruht sowohl auf religiöser Allegorie als auch auf säkularer Symbolik. An dieser 
Stelle muss auch noch einmal Louis Marins Verständnis der klassizistischen Repräsenta-
tionstheorie aufgegriffen werden: Repräsentation, so Marin, sei allegorisch im religiösen 
Sinn, da es das, was präsent, aber nicht sichtbar sei, in etwas übersetzte, das abwesend, 
aber sichtbar sei. Marin greift dafür auf das Beispiel des corpus Christi zurück, anwesend in 
der Sprache des Sakraments, aber unsichtbar (»Das ist mein Leib«); abwesend trotz seiner 
symbolischen Sichtbarkeit in der Hostie, die konsumiert wird, um die Idee von Präsenz 
hervorzurufen.39 Die christliche Inkarnation des Gottessohnes habe, so Andreas Kablitz, 
»die Präsenz des Transzendenten in die historische Welt geholt und mit dem eucharisti-
schen Sakrament diese Gegenwart über die Zeiten hinweg verlängert«,40 gewissermaßen 
als gesteigerte Präsenz im Verständnis Marins. Auf der Ebene der politischen Fiktion ent-
spricht dieser Verwandlung auch der geköpfte Leib des Königs als Zeichen der imitatio 
Christi; gerade der Leib des toten Königs verkörpert das überzeitliche Königtum. 

In der Vorrede zu seiner Dramatisierung der Passionsgeschichte, der Tragödie Christus 
patiens (1626), kommt Grotius auf die Probleme zu sprechen, die Passionsgeschichte mit 
den »leges Tragœdiæ« zu vereinbaren: 

Habuit & hoc molestiae nonnihil quod multa per internuntios repraesentanda fuer-
unt: neque enim per leges Tragoediae licuit, aut capturam Christi miraculis insignem, 
aut cruce pendentis supplicium in scenam producere: quin & ipsa inquisitio tum 
Pontificum tum Pilati ante oculos poni, vtpote intus facta, non debuit.41

39	 Louis Marin, La critique du discours. Sur la »logic de port-royal« et les »pensées« de Pascal. Paris: 
Minuit 1975, S. 245–255. Vgl. auch Vera Beyer, Geheimnisse des Glaubens an Bilder, in: dies. u. a. 
(Hrsg.), Das Bild ist der König. Repräsentation nach Louis Marin, München 2006, S., 49–68 und 
Franko, Double Bodies, S. 77 f.

40	 Andreas Kablitz, Einleitung: »Krise der Repräsentation« im 17.  Jahrhundert, in: Erika Fischer-
Lichte (Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsentation, Stuttgart / Weimar 2001 (= Germa-
nistische Symposien-Berichtsbände, Bd. 22), S. 23–27, S. 24.

41	 Hugo Grotius, Tragoedia Christus Patiens / Ein Passionsspiel, übers. von Hans K. E. L. Keller, 
München 1959, S. 28 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

284

Die über Scaliger vermittelte aristotelische Poetik sowie die Ars Poetica des Horaz vor 
Augen,42 findet Grotius einen Ausweg über das Botenmodell Senecas: Er greift auf die 
internuntii zurück. Der Chor der Jüdinnen, vergleichbar mit der Mauerschau der Jung-
frauen an den Fenstern im Carolus Stuardus sowie den Jungfrauen in der Catharina von 
Georgien, vermittelt ein ausführliches Bild von der Kreuzigung: »Pande iam totam simul 
| Faciem malorum.«43 Zu erwägen ist, wie sich dieser Zusammenhang zwischen drama-
tischer Repräsentation und Märtyrerfiguration in das Theater der politischen Theologie 
bzw. – dessen absolutistische Variante – in das theatrale Porträt des Königs übersetzen 
lässt, wenn das königliche Martyrium, die imitatio Christi dessen stabilstes Zeichen ist. 
Auf der Ebene dieser theatralen Zeichen übernehmen die Gesandtenfiguren eine ähnliche 
Funktion wie der Chor der Jüdinnen bei Grotius und die Berichte und Teichoskopien in 
den Gryphius-Dramen selbst. Zur Zeugenschaft des dadurch aufgerufenen theologischen 
Martyriums tritt jene der politischen Fiktion. Sie gewährleisten die Übersetzung des Mar-
tyriums als Inszenierung des dynastischen Königtums auf der Bühne der europäischen 
Diplomatie.

Wie im Fall der Catharina treten die Gesandten auch hier als Zeugen des königlichen 
Martyriums auf; am Carolus Stuardus ist diese dramatische Disposition als apostolische 
Gesandtschaft noch deutlicher zu sehen. In der späteren Fassung B tritt dieser Zusam-
menhang gegenüber der Fairfax-Gegenintrige etwas in den Hintergrund. Zwar büßen 
die Gesandten in der Repräsentation des Königs ihre Dominanz ein, gleichzeitig tritt 
der König selbst in der zweiten Fassung noch mehr in den Hintergrund und ist nun im 
ersten und dritten Akt gänzlich abwesend. Dagegen tritt der Diskurs über das Porträt des 
Königs in den Vordergrund.44

Dirk Niefanger hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der neu hinzukommenden 
Figur der Lady Fairfax um eine zweite Märtyrerfigur handle, die mitunter bereit sei, 
Carolus auf das Schafott zu begleiten.45 Das ist für unseren Zusammenhang insofern 
bedeutend, als sie aus der Perspektive der Gegenintrige als Parallelfigur des russischen Ge-
sandten in der Catharina von Georgien auftritt. Allerdings ist dabei auf den Unterschied 
zwischen Lady Fairfax, die transzendierend dem verstorbenen König nachfolgen will, 
und dem russischen Gesandten, der nach der Klage die prudentistische Bühne der Ver-
handlung betritt, hinzuweisen: Die eigentliche Verhandlung des russischen Gesandten 
beginnt erst nach dem Martyrium. Auf der anderen Seite agiert Lady Fairfax als ›kleine 
Catharina‹, während die Gesandten im Handlungsgefüge weiter marginalisiert werden – 
also mit der Verhandlungsmacht auch jene Praxis einbüßen, die ihnen institutionell ne-
ben der Repräsentation zuzuordnen ist. So dienen die Gesandtenfiguren zuallererst dem 
»Präsenzeffekt« des königlichen Martyriums im frühneuzeitlichen Drama. Sie halten über 
die juristische Abtrennung des leibhaftigen vom politischen Körper im Tribunal und über 

42	 »Non tamen intus digna geri promes in scaenam, multaque tolles ex oculis quae mox narret facun-
dia praesens.« Horaz empfiehlt in seiner »Ars Poetica« (Vers 182–184) die Anwendung von Boten 
im Drama, um den Zuschauer über Ereignisse hinter der Bühne aufzuklären.

43	 Grotius, Tragoedia Christus Patiens, S. 92.
44	 Vgl. Niefanger, Art. Carolus Stuardus (B-Fassung), S. 261 ff.
45	 Vgl. Niefanger, Geschichtsdrama, S. 180 ff.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

285

die symbolische Dekapitation der personalen Souveränität hinaus an der politischen Fik-
tion fest. Sie kehren damit auch wieder die neue mediale Ausrichtung der Repräsentation 
von Souveränität um, in welcher das Tribunal das nicht-sichtbare göttliche Recht präsent 
machen sollte, um den physischen Körper des Königs seiner Souveränität zu entkleiden 
und auf die neue Herrschaftsinstitution zu übertragen.46

Dadurch erhalten die Figuren der Gesandten und Stellvertreter im Märtyrerdrama al-
lerdings auch eine ›geisterhafte‹ Präsenz. Die begrenzte irdische Macht der Verhandlung, 
die wiederum konstitutiv im postfigurativen Verständnis der Trauerspielpoetik ist, führt 
dazu, dass diplomatische Figuren auf der Handlungsebene auf ihre Anwesenheit als medi-
ale Stütze der internationalen Kommunikation reduziert sind. Aus dieser vermeintlichen 
politischen Funktionslosigkeit gegenüber der anschwellenden Märtyrerhandlung  – zu-
mindest mit Blick auf im Sand verlaufende Befreiungsakte oder Gegenintrigen – gewinnt 
die Zeugenschaft der Gesandten und Stellvertreter ihre Bedeutung für die Poetik des 
Trauerspiels als Märtyrerdrama. So rückt die politische Medialität der Ambassadeure in 
den Fokus der literarischen Medialität; gleichsam als eine Form des »Re-Entry«,47 wie 
es Niklas Luhmann in die Kulturtheorie eingeführt hat. Sowohl am diplomatischen wie 
dramatischen System gelangt dadurch etwas zur Kenntlichkeit: Die Diplomaten gewähr-
leisten die heilsgeschichtlich-allegorische Dimension, gerade weil sie diese Dimension 
zu einer Frage der politischen Repräsentation machen. So wird das Märtyrerdrama im 
postwestfälischen Kontext politisch und die politische Fiktion führt zur gattungspoetolo-
gischen Selbstreferenz und Performativität. Es verhandelt – so können wir ausgehend von 
Gryphius schließen – die Medialität der politischen Fiktion. Der Gesandte ist in dieser 
Anordnung eine sozusagen zurückgenommene, in die Vermittlung und die Beobachtung 
eingetretene Form der alten, auf Transzendenz begründeten Repräsentationsvorstellung. 
Vereinfacht gesagt: Die Frage ist nun nicht mehr, ob der König ein vicarius Dei oder 
Christi ist, sondern wie der Gesandte als mimetische Bekräftigung eines Bildes, eines se-
miotischen Körpers auftritt. Darin lässt sich wohl auch ein Begründungszusammenhang 
für die Amalgamierung von Märtyrer- und Königsdrama finden.48

Die Stabilität der Ambassadeure und Botschaftsfiguren in der gattungspoetologischen 
Selbstreferenz lässt sich – über Gryphius hinausgehend – auch an August Adolph von 
Haugwitz’ Trauerspiel Schuldige Unschuld/ Oder Maria Stuarda (1683) zeigen, das dem 
Paradigma der Gryphschen Märtyrerdramatik verhaftet bleibt. Die Auftritte des fran-
zösischen und schottischen Gesandten lassen sich sowohl mit denjenigen der Catharina 
von Georgien als auch denjenigen im Carolus Stuardus vergleichen.49 Bereits zehn Jahre 

46	 Vgl. Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 131.
47	 Niklas Luhmann, Das Erziehungssystem der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2002, S. 113. »Einerseits 

kann ein System sich nur reproduzieren, wenn es dabei eine Differenz zur Umwelt erzeugt, 
also Grenzen zieht, also ›Umwelt‹ entstehen läßt. Andererseits kann das System diese Differenz 
beobachten, es kann sich selbst von einer Umwelt unterscheiden und sich an diesem Unterschied 
orientieren. Formal gesehen ist dies ein Fall von ›re-entry‹ im Sinne von Spencer Brown, nämlich 
ein Wiedereintritt der Form in die Form, der Unterscheidung von System und Umwelt ins Sys-
tem.« Vgl. dazu auch ders., Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1990, S. 83 ff.

48	 Für wertvolle Hinweise dazu danke ich Rüdiger Campe.
49	 Vgl. etwa den Dialog zwischen Königin Elisabeth und dem französischen Gesandten im ersten 



von der zeugenschaft zur verhandlung

286

früher war Christoph Kormarts deutschsprachige Prosaübersetzung von Vondels Maria 
Stuart, of Gemartelde Majesteit (1661; deutsch als Maria Stuart: oder, Gemarterte Majestät, 
1673) erschienen. Da der sächsische Jurist und Übersetzer Vondels reduziertem Personen
register nicht nur zwei machiavellistische Hofmänner, sondern auch einen französischen 
und schottischen Gesandten mit ausführlichen Audienzen bei Königin Elisabeth hinzu-
fügt, lässt sich die poetologische wie politische Bedeutung des Gesandtenauftritts für das 
deutsche Trauerspiel auch hier festmachen. So erinnert Kormarts französischer Gesandter 
Elisabeth an den naturrechtlichen Hintergrund von Souveränität, der nicht zuletzt die 
englische Königin selbst betrifft:

Wer will aber eine so mächtige Königin von Schottland/ welcher weder solchem 
Gerichte/ noch der Herrschafft in Engelland unterwoffen/ und die vor diesem dem 
Mächtigsten Könige unseres Reiches vermählet gewesen/ und annoch mit unserer 
Crone in unzertrennlichen Verbündnüß lebet/ zu dieser Unterthänigkeit Gerichte 
ziehen? E. M. würde nicht so wohl dem Könige von Schottland zu grossen Nachtheil/ 
als allen Fürsten und Königen zu Schimpff und Spott dergleichen Gerichte hegen. 
Könige/ ob sie gleich an Macht und Ehren einander ungleich/ so haben sie doch diese 
allgemeine Herrligkeit von der Natur erhalten/ daß keiner den andern nach seinen 
Recht verurtheilen möge: Wie viel weniger kan ein Unterthan wieder eine E. M. Klage 
führen. Der Höchste Richter hat sich sein Gerichte im gesalbte Häupter vorbehalten/ 
welcher er anzurühren bey grosser Strafe verboten.50

Eine für die dramatische Faktur mitunter interessantere Resonanz der Gesandten im 
Märtyrerdrama findet sich am Ende der zweiten schlesischen Schule in den dramati-
schen Werken Johann Christian Hallmanns. Auch im »Musicalische[n] Trauer⸗Spiel« Die 
Sterbende Unschuld/ Oder die Durchlauchtigste Catharina/ Königin in Engelland (Erstver-
öffentlichung in der Sammelausgabe von 1684) sind Fragen der diplomatischen Praxis 
und der Souveränität aufs engste mit der Dramaturgie der politischen Märtyrertragödie 
verwoben. Hallmann, der das Studium der Rechte in Jena 1665 mit einer disputatio über 
den völkerrechtlichen Status von Feldherren und Soldaten abschloss,51 ist einer der wenig 
gelesenen Dichter des späten 17.  Jahrhunderts  – mit einem vielfältigen dramatischen 

Akt, in: August Adolph Haugwitz, Schuldige Unschuld/ Oder Maria Stuarda, in: ders., Prodromus 
Poeticus, Oder: Poetischer Vortrab bestehende aus unterschiedenen Trauer⸗ und Lust⸗Spielen, 
Sonnetten/ Oden/ Elegien/ Bey⸗ oder Uberschrifften und andern Deutschen Poetischen Ge-
dichten, Dresden 1684, S. 13–103, hier S. 25 ff. Zu Haugwitz und Gryphius schreibt Szarota, 
Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 79: »Von allen deutschen Dramenautoren schließt sich 
August Adolph Haugwitz am engsten an Gryphius an, viel mehr als etwa Hallmann, der in späte-
rer Zeit eigene Wege geht.«

50	 Christoph Kormart, Maria Stuart: Oder/ Gemarterte Majestät, Halle 1673, S. 54.
51	 Siehe Johann Christian Hallmann, De privilegis militum, Jena 1665. Vgl. auch Peter N. Skrine, 

Art. Johann Christian Hallmann, in: German Baroque Writers, 1661–1730, hrsg. von James Har-
din, Detroit u. a. 1996, S. 175–179, hier S. 175 f.



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

287

Œuvre.52 Das tragische Singspiel, das 1699 und 1704 in Breslau aufgeführt wurde,53 
behandelt die berüchtigte Ersetzung Catherinas von Aragon durch Anne Boleyn als Ge-
mahlin Heinrichs VIII. Es begleitet die letzten Stunden der Catharina, die trotz Protesten 
des Papstes und des Königs von Spanien schließlich allein im Kerker stirbt. Hallmanns 
von Arien durchzogenes Sprechstück – immerhin in der Tradition des schlesischen Kunst-
dramas – bleibt gegenüber der Konfessionsfrage ambivalent: Zum einen porträtiert es die 
Geburt der englischen Kirche als Manifestation der Souveränität gegen das alte System 
der Universalmächte, zum anderen figuriert das Martyrium der spanischen Prinzessin 
und Katholikin als tugendhaft-tragisches Zentrum des Dramas. Davon ausgehend hat 
Bernhard Jahn Hallmanns Dramenproduktion nach 1680 einem interkonfessionellen 
und intermedialen Paradigma des musikalischen Dramas zugewiesen.54

Allerdings stirbt die »biß auf den Todt gekränckte[ ]/ doch Großmüttige[ ] und höchst-
geduldige[ ]«55 Catharina von Aragon nicht physisch gemartert, sondern aus Kummer und 
Schmerz. Sie tritt dabei als ›kleine‹ Märtyrerin an die Stelle von Thomas Morus, dessen 
Schicksal mit jenem der Catharina verbunden ist und zu einem populären Stoff des Jesui-
tentheaters zählte.56 Hallmann rückt vielmehr das Schicksal der verstoßenen Königin und 
den Aufstieg Anna Boleyns, »spiritus movens des Stücks«,57 in den Mittelpunkt. Mit der 
spanischen Prinzessin und englischen Königin als Protagonistin wird das Stück – wie im 

52	 Vgl. Gerhard Spellerberg, Johann Christian Hallmann, in: Gunter E. Grimm / Frank Rainer Max 
(Hrsg.), Deutsche Dichter, Bd. 2: Renaissance und Barock, Stuttgart 1989, S. 364.

53	 Die Aufführung steht am Beginn des Spätwerks und der »Bemühungen Hallmanns, 1699 in Bres-
lau als Dramatiker wieder Fuß zu fassen«. Jahn, Johann Christian Hallmanns Spätwerk, S. 202. 
In den Briefen von Christian Gryphius an Christian Stieff werden Hallmanns Gesuche an das 
protestantische Elisabeth-Gymnasium, an das er sich zuerst wendete, wie auch das Gymnasium 
der Jesuiten, bei dem Hallmann ebenso für eine Aufführung anfragte, wiedergegeben. Beide 
Institutionen lehnten ab, sodass er eine gemischte Aufführung mit Bürgern und Studenten orga-
nisierte. Die Briefe sind abgedruckt bei Dietrich Eggers, Die Bewertung der deutschen Sprache 
und Literatur in den deutschen Schulactus von Christian Gryphius, Meisenheim Am Glan 1967, 
S. 147 ff.

54	 Vgl. zur Kritik an der Forschungsliteratur, die sich mit Hallmann nur im Kontext des Trauer-
spielverfalls und unter konfessionspolitischen Vorbehalten auseinandergesetzt hat, Jahn, Johann 
Christian Hallmanns Spätwerk, S. 191 ff. und zur interkonfessionellen Lektüre seiner Dramen vgl. 
ebd., S. 200–208.

55	 So Hallmann in der »Schutzrede VII.« der »Vorrede« zur Sammelausgabe von 1684, in: ders., 
Sämtliche Werke, Bd. 2, hrsg. von Gerhard Spellerberg, Berlin / New York 1980, S. 400.

56	 Vgl. Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 24. Zudem ist hervorzuheben, dass Heinrichs 
vormaliger Lordkanzler Morus wie auch der mit ihm korrespondierende Erasmus von Rotterdam 
mit seiner Studie über Richard III. selbst das frühneuzeitliche Tyrannenbild deutlich mitprägte – 
nicht zuletzt in der Deckung von Herrschaft und Rechtsprechung, die ihm schließlich selbst im 
Hochverratsprozess zum Verhängnis wurde. Vgl. Thomas Morus, Die Geschichte König Richards 
III, übersetzt, eingeleitet und kommentiert von Hans P. Heinrich, München 1984 und Erasmus 
von Rotterdam, Institutio Principis Christiani / Die Erziehung des christlichen Fürsten, in: ders., 
Ausgewählte Schriften. Acht Bände lateinisch und deutsch, Bd. 5, übersetzt, eingeleitet und mit 
Anm. versehen von Gertraud Christian, Darmstadt 1986, S. 111–357. Vgl. auch Andre Krischer, Ri-
chard III., König von England – ein Tyrann, wie er im Buche steht?, in: ders., Barbara Stollberg-
Rilinger (Hrsg.), Tyrannen. Eine Geschichte von Caligula bis Putin, München 2022, S. 77–90, 
hier S. 82–88.

57	 Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 97.



von der zeugenschaft zur verhandlung

288

Fall der Catharina von Georgien – zu einem internationalen. Die politische Kommunika-
tion rund um das ›Martyrium‹ Catharinas verlangt nach Gesandtenfiguren: Im dritten 
Akt treten gleichsam in einer Doppelambassade der päpstliche Nuntius und der spanische 
Gesandte auf, um Heinrich von der Heirat mit Anna Boleyn abzuhalten. Die diplomati-
sche Audienz sei in der vollständigen Szene zitiert, da sie uns mitten in die mimetischen 
Akte der diplomatischen Figuration führt: 

Bäpstliche Nuntius.
Mein Fürst/ Jhm ist bekandt/
Wie eifrig Julius die Eh der Catharinen/
Weil zu dem Ehstand nicht Arturus konte dienen/
Nach dessen Tod durch seinen Schluß verband.
Daß nun der Fürst die Vaticanschen Schlüsse
Jtzt aus den Augen setzt/ 
Und diese Eh verletzt
Durch der Bolenen Liebes⸗Küsse/
Diß muß mein Clemens auch mit höchstem Schmertz empfinden.
Es wolle doch der König dencken nach/
Was vor Unglück/ Zwist/ und Ach
Sich durch die neue Eh’ und Glauben wird entzünden.
Dafern nun/ grosser Fürst/ 
Jhm nach dem Frieden dürst/
So woll er Eh’ und Glaub’ in seinem Reiche schützen;
Sonst wird der Kirchenbann auff seine Seele blitzen.

Käyserliche Gesandte.
Wie hefftig Ferdinand
Und auch mein grosser Käyser/
Der seine Lorber⸗Reiser
Antrifft in jedem Land/
Durch deß Königs Enderung zu dem Eyfer sey verleitet/
Solches ist mit vielen Worten
An diesen Orthen
Unvonnöthen zu erzehlen. Gnug das Carol sich bereitet
Zur Sanfftmuth/ und zu dieser Stund
Durch meinen Mund
Den Fürst ersuchen läst/ die Fürstin Catharine
Auff ihrer angebohrnen Ehrenbühne
Zu schützen für und für
Vor der Bolenen Mord⸗Begier.
Wird dieses nun der Fürst dem grossem Carl gewehren/
So wird kein rauher Sturm sein Albion beschweren.

Henricus. 
Wir haben zwar gehört/



das portr ät des königs und die zeugenschaft des martyriums

289

Was itzt eur Mund in tollem Wahn gelehrt.
Allein es bleibt bey unsren Schlüssen.
Mit einem Wort: Jhr sollet wissen/
Jm grossen Engelland
Wird nur ein Fürst und eine Sonn’ erkandt.
Drumb dreut uns ferner nicht mit euren frechen Lippen/
Sonst wird eur Ehren⸗Schiff zerscheitern an den Klippen!58 

Im Gegensatz zu Shakespeares King John, in dem Châtillon dem englischen König die 
Legitimation entzieht, ist es nun der König, der nicht nur die Botschaft des Gesandten 
und Nuntius zurückweist, sondern auch den mimetischen Akt der Universalmächtedi-
plomatie verneint: Denn die Lippen, auf die sich Heinrich bezieht, sprechen nicht für 
den Kaiser, sondern im Namen des Kaisers und im mimetischen Zusammenhang mit den 
Worten des Kaisers. Sie werden trotzdem als »frech« bezeichnet, und das diplomatische 
Medium, welches das Bild der Souveränität transportiert – das »Ehren⸗Schiff« – ist kurz 
davor, an den Klippen von England zu zerschellen. Der Topos des Staatsschiffs gehört 
zur Souveränitätstheorie des 17. Jahrhunderts, die den fürstlichen Lenker des Schiffs auf 
stürmischer See des Bürgerkriegs benötigt. Als vorsichtige Lenker des »Ehren⸗Schiffs« auf 
dem Ozean der internationalen Politik gelten die Gesandten.59 Das Bild des Schiffs, das 
die Ehre des Souveräns von einem Ort zum nächsten transferiert, setzt freilich voraus, 
dass dieses Schiff auch wieder in den heimatlichen Hafen zurückkehrt, ohne mit der 
politischen Fracht unterzugehen. 

Wiederum finden wir düpierte und politisch ohnmächtige Ambassadeure und Bot-
schaftsfiguren in der dramatischen Textur. Auch ihre dramatische Funktion besteht in 
der Zeugenschaft des Martyriums. Und wie im Fall von Gryphius’ Carolus Stuardus sind 
es dynastische Verbindungen,60 die von den Gesandtenfiguren markiert werden und die 
Zeugenrolle auf der Bühne befördern. Zwar ist Hallmanns in Teilen gesungenes Märty-
rerdrama, darauf hat die Forschung hingewiesen,61 von Gryphius’ emblematisch organi-
sierter Märtyrerfiguration weit entfernt und vereinigt stattdessen heterogene Elemente 
der zeitgenössischen europäischen Dramatik: »Certainly«, so Peter Skrine, »Hallmann’s 
work lacks that overall unity of style which gives all Gryphius’s tragedies their unmista-
kable sombre dignity«.62 Das mag auch daran liegen, dass sowohl die stichomythischen 
Dialog- wie auch die Monologpassagen – der Libretto-Form geschuldet – deutlich kürzer 
ausfallen. Auch wenn das schlesische Trauerspiel an dieser Stelle eine Verbindung mit der 

58	 Johann Christian Hallmann, Die Sterbende Unschuld/ Oder Die Durchlauchtigste Catharina 
Königin in Engelland/ Musicalisches Trauer⸗Spiel, in: ders., Sämtliche Werke, hrsg. von Gerhard 
Spellberg, Bd. 2, Berlin / New York 1980, S. 208 f. (III, 61–100).

59	 Vgl. auch Wicquefort, Ambassadeur, S. 183 ff. und de Vera y Zúñiga, Parfait Ambassadeur, 1709, 
S. 20 ff. Vgl. auch Keens-Soper, Callières, S. 496 f.

60	 Zu dynastischen Netzwerken oder der Klientelpolitik im Umfeld ausländischer Königinnen vgl. 
Schilling, Konfessionalisierung und Staatsinteressen, S. 100 f.

61	 Vgl. Jahn, Johann Hallmanns Spätwerk, S. 191–211.
62	 Peter Skrine, An Exploration of Hallmann’s Dramas, in: German Life & Letters 26 (1982–1983), 

S. 232–240, hier S. 232. 



von der zeugenschaft zur verhandlung

290

venezianischen Operntradition eingeht und wir es mit einer allegorischen Schwundstufe 
der Märtyrerfiguration zu tun haben, ändert dies jedoch nichts daran, dass der Präsenz-
effekt durch die diplomatische Zeugenschaft des (königlichen) Martyriums erhalten 
bleibt.63 

Die Spannung zwischen Transzendenz und Immanenz, die das protestantische Mär-
tyrertheater auf der diplomatischen Bühne bei Gryphius in Szene setzt, findet sich in 
Hallmanns Catharina – halb Dramentext, halb Libretto – aufgelöst. Transzendenz wird 
über die Gryphius-Referenzen höchstens zitiert. Als Theaterform, die keine Schwund-
stufe des Trauerspiels ist oder gar dessen Verfall verkörpert,64 bewegt sie sich auf die 
musikalisch-szenischen Künste um 1700 zu. Dabei operiert Hallmanns musikalisches 
Trauerspiel in mehrfacher Hinsicht als Vermittlungsinstanz: Das betrifft nicht nur die 
unterschiedlichen Perspektiven auf Konfessionspolitik, sondern auch die gattungs- und 
medienpoetologische Mischform. Die nachgerade merkurische Vermittlung zwischen 
Trauerspiel und Elementen der italienischen Oper – Jahn verweist darauf, dass die pro-
testantische Trauerspielform (kein lieto fine) nach wie vor die Überhand hat – stellt auch 
einen diplomatischen Zusammenhang zwischen zwei unterschiedlichen Welten und 
kulturellen Systemen her: zwischen dem opulenten kaiserlichen Musiktheater am Hofe 
Leopolds I. und der rhetorischen Didaxe im Schultheater der schlesischen Gymnasien.65 

2. Geister, Engel, Gesandte (Gryphius und Hallmann) 

Als Effekt der europäischen Seneca-Rezeption, die im Kontext von Boten- und Bot-
schaftsfigurationen oben thematisiert wurde, sind die gehäuften Auftritte von Geistern 
zu verstehen; archetypisch verkörpert durch den Geist des Achilles in Senecas von Opitz 
übersetzten Trojanerinnen. In den allegorischen Figurationen der Reyen von Hallmans 
musikalischem Trauerspiel Catharina/ Königin von Engelland finden sich auffällig viele 
Auftritte von Geistern. Zuallererst erscheint Catharina selbst als Geist, der den seinen 
Leidenschaften ergebenen Tyrannen Heinrich66 in der letzten Szene heimsucht, in deutli-
chem Rekurs auf die letzte Szene der Catharina von Georgien. 

Wie bei Gryphius konfrontiert der Geist der Märtyrerkönigin den Tyrannen mit der 
heraufziehenden dynastischen Verdammnis, die Heinrich in zwölf Stationen »als stille 
Vorstellung im inneren Schauplatze« erscheinen. Während zunächst Heinrichs Vermäh-
lungen und ihre gewaltvollen Trennungen aufgelistet werden, rangiert an neunter Stelle 

63	 Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 97, bringt Intermedialität und Hallmanns Per-
spektive dabei in einen Zusammenhang: »Um dem Stück den Charakter eines pro-katholischen 
Tendenz-Stücks zu nehmen, macht Hallmann aus seinem Stoff eine Art italienischer Oper und 
lockert das Stück durch viele opernhafte Elemente auf.«

64	 Vgl. Wagniart, Projekt einer deutschsprachigen Kaiserliteratur, S. 179 f.
65	 Szarota begründet die formale und politische Vermittlungsposition Hallmanns damit, dass er im 

Gegensatz zu Gryphius und Lohenstein keine politische bzw. juridische Funktion innegehabt 
habe. Vgl. Szarota, Geschichte, Gesellschaft und Politik, S. 85 f.

66	 Alt verweist auf den Unterschied zu Shakespeares Darstellung in Alt, Tod der Königin, S. 161.



geister, engel, gesandte

291

der Tod Maria Stuarts und schließlich an zwölfter Stelle Karl Stuart, der auch noch einmal 
Gryphius’ Trauerspiel aufruft: »Schau/ wie dem ersten Carl die eignen Unterthanen | Den 
Blut⸗beströhmten Weg zum Hencker⸗Beile bahnen!«67 Heinrichs Antwort auf Catharinas 
Katalog fällt mit vier Verszeilen – wohl auch wegen der gesungenen Partie – kurz aus:

Ach ja ! Prinzes ! Ach ja ! Jch bin der Straffen werth/
Weil Jch dein treues Hertz durch grimmen Schmertz verzehrt !
Nun wird mein Withehall [sic] zu einer Folter⸗Bühne!
Doch muß Jch dich auch todt stets lieben Catharine !68

Mit den geradezu formelhaften Gattungszitaten, die Märtyrerkönigin und Märtyrer-
könig, Catharina von Georgien und Carolus Stuardus, im letzten Auftritt der Catharina/ 
Königin in Engelland zusammenspannen, stellt Hallmann das schlesische Trauerspiel in 
seiner Ausprägung als internationales Märtyrerdrama der Könige selbst auf die Bühne des 
Trauerspiels.69

Die prägnanteste Heimsuchung erfolgt durch die Geister des hingerichteten Gelehrten 
Thomas Morus und des Bischofs von Rochester – vergleichbar den Geisterauftritten der 
königlichen Räte Wentworth und Laud im Carolus Stuardus –, die gemeinsam mit dem 
päpstlichen Nuntius und spanischen Gesandten einen Rettungsversuch Catharinas unter-
nehmen. Geister und Gesandte suchen Catharina im Kerker auf, um sie dem Souverän 
der Souveräne, »der Fürsten Fürst«,70 zu überantworten. An Hallmanns Adaption der 
schlesischen Trauerspielpoetik ist die Parallelität von Geistern und Gesandten auffällig 
und erinnert auch darin an Carolus Stuardus, sinnbildlich in den Paaren Laud / Went-
worth sowie spanischer Gesandter/päpstlicher Nuntius. 

Darüber hinaus tritt der Geist des verstorbenen Bruders Heinrichs VIII. und des ersten 
Gemahls der Catharina, König Arthur, auf. Da sich Hallmanns Märtyrerfiguration dem 
heilsgeschichtlichen Rahmen bei Gryphius sowie der Parallelität von Heilsgeschichte und 
politischer Theologie entzieht, treten jedoch ihre medialen Voraussetzungen umso stärker 
zutage: Die beiden Geister von Morus und Rochester erscheinen der Königin im Traum. 
Nach dem Erwachen setzt Catharina eine Rhetorik in Gang, die bis zu ihrem Tod fort-
geführt wird und Hallmanns Titel »Königin in Engelland« doppeldeutig lesbar macht: 

O Himmelhohes Paar !
Müsset ihr auch auf die Bahr?
Werdet ihr auch zu der Leichen?
Muß auch eur edler Geist aus Albion entweichen?
O Schmertz ! O Leid !
Nun sind die Engel weg/ die Engelland beschützet/

67	 Hallmann, Catharina, S. 233 (V/6, 155 f.).
68	 Ebd.
69	 Dagegen sieht Skrine, Hallmann’s Dramas, S. 232 und 238, eher eine Auflösung der Trauerspiel

architektur.
70	 Hallmann, Catharina, S. 216 (IV/2, 45).



von der zeugenschaft zur verhandlung

292

Daß es kein Sturm zerritzet !
So lebt nun/ Freunde/ wol in eurer Ewigkeit !
Jch folg’ euch frölich nach / wann mich der Höchste rufft
(Warüm ich sehnlich schrey:) zur düstren Todtengrufft !71

Ihre letzten Worte vor dem Tod werden diesen Topos wieder aufgreifen: »Fahrt wol ! Jch 
fahr’ auß Engelland zur wahren Engel⸗Bühne!«72 Der Auftritt Karl Stuarts am Schafott 
bei Gryphius führt vor Augen, wie passgenau Hallmann vorgeht: 

Wir gehn auß dem Engen⸗Lande in der Engel weites Land/
Wo kein schmertzend Weh betrübet den stets⸗vnverrückten Stand/
Niemand wird die Cron ansprechen:
Niemand wird den Zepter brechen/
Niemand wird das Erbgut kräncken/
Das der Himmel vns wird schencken.
Nimm Erden/ nimm was dein ist von vns hin !
Der Ewigkeiten Cron ist fort an mein Gewin:73

Auch wenn räumliche Semantik und Transzendenz hier noch einmal als Gegensatz der 
irdischen Welt aufgerufen werden, fällt die Allegorisierung bei Hallmann schwächer aus. 

Die Antithese der Geister- und Diplomatensorge um Catharina findet sich beim listi-
gen Hofmann, dem Count of Essex, und den Boleyns, Vater und Tochter. Sie agieren als 
Inbegriff sophistischer Rhetorik, während die Geister und Diplomaten als Zeugen von 
Catharinas »Ehren⸗Bühne«, als Zeugen der Wahrheit – ihrer Unschuld – und der Tugend 
auftreten. Darin liegt auch eine ihrer Funktionen in der Dramaturgie der Märtyrertra-
gödie, wie sie bereits in Gryphius’ Carolus Stuardus zu beobachten ist. Ihre Auftritte und 
Reden ohne politische Handlungskonsequenz dienen der weltlichen Zeugenschaft des 
Martyriums. Das wird nicht zuletzt dort besonders deutlich, wo die Märtyrerfiguration 
selbst blass bleibt. Bei Hallmann betrifft das letztlich nicht nur die Transzendenz des 
Martyriums, sondern auch die politische Fiktion des body politic, der an keiner Stelle 
gegenüber dem leiblichen Körper bzw. dem »Geilheitsdurst«74 des schwachen Tyrannen 
Heinrich aufgebaut wird. 

Die Parallelität von Geistern und Diplomaten im dramatischen Text und auf der Bühne 
schärft den Blick für den an Shakespeare und Gryphius beschriebenen Zusammenhang 
von diplomatischer Mimesis und politischer Fiktion. In beiden Fällen ist Absenz die Be-
dingung ihrer Erscheinung: bei den Geistern aus der territorialen Vergangenheit, bei den 
Legaten extraterritorial als räumlich abwesender König.75 Noch einmal sei an dieser Stelle 

71	 Ebd., S. 217 (IV/3, 61–70).
72	 Ebd., S. 222 (IV/6, 149).
73	 Gryphius, Carolus Stuardus (A), S. 49 (V, 269–276).
74	 Hallmann, Catharina, S. 216 (IV/2, 38).
75	 Vgl. Clemens Peck, Blackboxing Diplomacy. On Mimesis, Ghosts and the Extraterritoriality of 

Sovereignty in Early Modern Drama (Shakespeare, Gryphius, Hallmann), in: Roberta Anderson 



geister, engel, gesandte

293

an die Funktion von Geistern im antiken Theater, z. B. in Senecas Troades, sowie an den 
mythologischen Hermes der Antike erinnert, dessen Funktion auch die eines Begleiters 
der toten Seelen ist. Als solchen haben wir ihn auch in den Friedensspielen von Rist 
und Schottelius kennengelernt. Dort begleitet er die verstorbenen großen Könige und 
Heerführer durch die politische Topografie am Ende des Dreißigjährigen Krieges. In den 
Trauerspielen ist die Wiederkehr der verstorbenen Könige und Räte über den Götter
boten Merkur mit den Gesandtenfiguren des Trauerspiels verschränkt. 

Wenn auch das pejorative Bild des Kupplers,76 wohl der medientheoretischen und 
auch rhetorisch-ständischen Ambivalenz Merkurs zuzuschreiben, die Herausbildung der 
frühneuzeitlichen Diplomatie begleitet, etabliert sich der Engel insbesondere in der Ge-
sandtenikonografie des Barock. Das hat mit seiner Vermittlungsfunktion im barocken 
Welttheater zu tun: Engel verweisen angesichts der irdischen majestas auf die himmlische 
Majestät und deren Hofstaat. So setzt auch Hövelns Vorbericht in Candorins vollkomme-
ner teutsche Gesandte mit den Engeln ein:

Gleich als Gesandten und Bottschafften/ sind von dem Ewigen Drey⸗Einigen Ur⸗Ertz⸗
Monarchen/ nach der Heiligen Schrifft Zeugnüsse/ 1. Die Engel/ daß sie seinen/ deß 
Allerhöchsten Willen/ Wollen/ Befehl/ Güte/ und Gnade ankündigen/ zu Frommen/ 
Gerechten/ Propheten/ Aposteln/ u. d. gl. auff das Ansehnligste geschicket.77

Auf zweiter Stufe der göttlichen Gesandtschaft treten bei Höveln dann folgerichtig die 
»Propheten und Aposteln«78 auf. Insbesondere im Jesuitentheater wird dieser Zusam-
menhang in Szene gesetzt. Bernd Rolling hat an den süddeutschen Ordensdramen Jakob 
Gretsers, Georg Bernardts und Jacob Bidermanns die komplexe Rolle herausgearbeitet, 
die den Engelsfiguren zufällt: 

Seine besondere Position erklärt sich durch die Verknüpfung zweier kommunikativer 
Ebenen, die zugleich einem theologischen Schema entsprechen. Der Engel schlägt auf 
dramaturgischer Ebene eine Brücke zwischen Gott mit seinen Forderungen und der 
situativen Handlung und ihrem Figurenarsenal, zugleich legt er auf diese Weise die 
Wirklichkeit frei, die der äußeren Welt zugrundeliegt. Auf der zweiten Ebene, der Do-
mäne des Theaters, wird der Engel zum Mittler zwischen Bühnengeschehen und dem 
Zuschauerraum und in dieser Form zugleich zum Sprachrohr des Autors. Diese zweite, 
über die Handlung hinausgreifende Mittlerfunktion erhält aus der ersten Mediatoren-
rolle, die die Dramenhandlung dominiert, ihre Berechtigung. Engel werden […] zu 

u. a. (Hrsg.), Performance of Diplomacy in the Early Modern World, Wien, erscheint 2024 
(Diplomatica, 3).

76	 In Torquato Tassos Il Messaggiero erscheint der Botschafter als Gegenbild zum Engel, als »ruffiano«, 
als teuflischer Kuppler. Torquato Tasso, Il Messagiero, in: ders., Dialoghi, Bd. 1, A cura di Giovanni 
Baffetti, Milano 1998, S. 369–380, hier S. 369. Vgl. dazu Hampton, Fictions of Embassy, S. 5.

77	 Höveln, Teutsche Gesandte, fol. IIv.
78	 Ebd.



von der zeugenschaft zur verhandlung

294

einem zweifach bindenden Element, das Gott und Verfasser den Dialog ermöglichen 
soll.79 

So finden sich etwa in der berühmten Märtyrertragödie Philemon Martyr (1618) Bider-
manns mehrere Auftritte von Engeln oder einem chorus angelorum, denen eine metahis-
torische und metatheatrale Funktion innewohnt. Darin wird der Schauspieler Philemon 
zum Märtyrer und das Martyrium zum Schauspiel, wobei die Engel beide Bewegungen 
begleiten und moderieren.80

Auch Kantorowicz hat auf den Zusammenhang von Zeit und institutioneller Kon-
tinuität in der Scholastik und politischen Praxis des Spätmittelalters und der Frühen 
Neuzeit hingewiesen: Die Engel fungieren als Mittler zwischen der unveränderlichen, 
zeitlosen Ewigkeit Gottes und der menschlichen, sich verändernden Zeit. Sie sind dem-
nach Vertreter des aevum, d. h. der permanenten Zeit der Ewigkeit, die im saeculum der 
historischen Zeit erscheinen. Dass auch die Staatsschauspieler des body politic als Residen-
ten und zur ›permanenten Verhandlung‹ Bevollmächtigte nach den Repräsentanten der 
zeitlosen Ewigkeit modelliert wurden, ist nicht verwunderlich. Nicht zuletzt der Nach-
weis der göttlichen Delegation des repräsentierten Souveräns erfordert die institutionelle 
Analogie, wobei die dynastische Legitimation in der politischen Fiktion selbst ins Ewige 
strebt.81 Die Funktion der Gesandten im Drama der Institutionalisierung ist insofern 
eine allegorische, als sie der bildlichen Darstellung des Souveräns Kontinuität verleiht: 
metaphora continuata.82 

Die Engel-Gesandten-Relation funktioniert in beide Richtungen: Man kann dabei 
von einer Allegorie sprechen, die im 17. und 18.  Jahrhundert für das katholische Ba-
rocktheater kulturbildend wirken sollte. Als spätes, für die barocke Bildsprache umso 
signifikanteres Beispiel lässt sich die über Periochen überlieferte Aufführung des Tiroler 
Dominikanertheaters aus dem 18.  Jahrhundert anführen: Die dramatis personae in Die 
Durch den Heiligen Rosenkrantz Wiederbekehrte Welt (1744) erscheinen in einem doppel-
ten Register, das historische Person und allegorische Personifikation getrennt nennt: 

Derohalben wolle der geneigte Zuseher in dem König von Engelland erkennen GOTT, 
den König der Engeln, in dem von Engelland vertriebenen aufrührischen Hertzog 
von Cumberland den vom Himmel verstossenen Lucifer, welcher in den Ebudischen 

79	 Rolling, Der Engel als Spielfigur, S. 263.
80	 Vgl. Daniel Weidner, Gespielte Zeugen. Der Schauspieler-Märtyrer auf dem Barocktheater, in: 

Silvia Horsch / Martin Treml (Hrsg.): Grenzgänger der Religionskulturen. Kulturwissenschaftliche 
Beiträge zu Gegenwart und Geschichte der Märtyrer, München 2011, S. 259–280, hier S. 260 f. 
Am Ende von Bidermanns Drama spricht der Engel: »Jam parat è corpore excedere, Philomenis | 
Anima victrix. Nos imus, eámque ad sidera Comitamur. « (Jacob Bidermann, Philemon Martyr, 
in: ders., Opera Comicorum, München 1666, fol. F 4r)

81	 Vgl. Kantorowicz, Zwei Körper des Königs, S. 290–395.
82	 Vgl. Campe, Theater der Institution, S. 257–288 und ders., Continuing Forms: Allegory and 

translatio imperii in Caspar von Lohenstein and Johann Wolfgang Goethe, in: Germanic Review 
77 (2001), Heft 2, S. 128–145, bes. S. 131 f. Vgl. auch Anselm Haverkamp (Hrsg.), Die paradoxe 
Metapher, Frankfurt a. M. 1998, S. 358–372. 



geister, engel, gesandte

295

Inßeln auf die aus der Welt, aus der wahren Irrland in das obere Engelland schiffende 
Seelen, als ein bekannter Meer-Rauber passet […].83 

Neben Angelonius, der als im Jesuitentheater üblicher »Schutz-Engel« auftritt, ist im 
Personenregister »Caelestinus, Englischer Gesandter«, dem der »Ertz-Engel Michael als 
sonderbarer Schutz-Herr der H. Catholischen Kirchen« zugeordnet wird, zu finden. Auf 
der anderen Seite taucht »Acherontius, des Hertzogs von Cumberland Bottschaffter« als 
»böser Geist aus der Höllen« auf.84

Im Gegensatz zum katholischen Ordenstheater verschwinden die Engel nun bis auf 
wenige Ausnahmen von der Bühne der politischen Theologie im barocken Trauerspiel,85 
lediglich als rhetorische Figuren wie im Fall der Königin oder des Königs von »Engelland« 
bleiben sie im Drama präsent. Allerdings entlehnt die Politik das Botenkonzept von der 
Theologie und überträgt es auf die Gesandtenfiguren. Gerade das Märtyrerdrama der 
politischen Theologie macht diesen Wechsel deutlich: Während Engel göttliche Medien 
der Ewigkeit sind, erfolgt die frühneuzeitliche Nähe zum Gesandten unter dem Ver-
such, die politische Fiktion als Frage der Souveränität und königlichen Dynastie dem 
Paradigma der Ewigkeit anzugleichen.86 Ähnliches gilt für die Übersetzung der Media-
torenfunktion der Engel im Jesuitentheater (zwischen Gott und Welt, Bühnenhandlung 
und Publikum) ins Trauerspiel der politischen Theologie: Sowohl in der Vermittlung 
zwischen Transzendenz und Immanenz als auch zwischen innerer und äußerer Dramen-
kommunikation folgen die Gesandten den Engeln nach – auch wenn die Engel selbst im 
theologischen Zusammenhang dieser Märtyrerfiguration keine Rolle mehr spielen.

Die Geister von verstorbenen Königen, Fürsten und Bischöfen nehmen gewisser
maßen eine Zwischenposition ein. Sie gehören beiden Sphären an, insbesondere, wenn 
es sich um verstorbene Märtyrer oder äußerst tugendhafte bzw. religionsstiftend tätige 
Figuren handelt. Im Zentrum steht jedoch die Repräsentation in effigie, welche alle drei 
Repräsentationen betrifft. Damit führt uns die dramatische Funktion der Gesandten und 
ihrer himmlischen Spiegelfiguren mitten in den für die Wissensgeschichte der Frühen 
Neuzeit bedeutenden Übergang vom Paradigma der Ähnlichkeit und des Symbolischen 
zu jenem der Repräsentation, wie ihn Michel Foucault beschrieben hat: 

Am Anfang des siebzehnten Jahrhunderts, in jener Periode, die man zu Recht oder zu 
Unrecht das Barock genannt hat, hört das Denken auf, sich in dem Element der Ähn-
lichkeit zu bewegen. Die Ähnlichkeit ist nicht mehr die Form des Wissens, sondern 

83	 Die Durch den Heiligen Rosenkrantz Wiederbekehrte Welt/ Auf offentlicher Schau⸗Bühne Vor-
gestellt, in: Norbert Hölzel (Hrsg.), Alpenländische Barockdramen. Kampf- und Tendenzstücke 
der Tiroler Gegenreformation, Wien u. a. 1970, S. 19.

84	 Ebd., S. 20.
85	 Als Ausnahme kann etwa Hallmanns »Sophia« gelten. In Gryphius’ »Piastus« treten zwei Engel als 

göttliche Prüfer der Regierung des Tyrannen Popiel auf.
86	 Auf die Archetypen der räumlichen und zeitlichen Repräsentation, die Engel und Gesandten, 

verweist Marin, Porträt des Königs, S. 10 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

296

eher die Gelegenheit des Irrtums, die Gefahr, der man sich aussetzt, wenn man den 
schlecht beleuchteten Ort der Konfusionen nicht prüft.87

Die Welt und die Dinge erscheinen nun nicht mehr als Zeichen, die qua »Analogie 
aufeinander sowie auf den göttlichen Grund aller Phänomene verweisen«.88 Stattdessen 
avanciert Repräsentation zum arbiträren Akt, der Bedeutung aus der funktionalen und 
semiotischen Relation der Zeichen untereinander generiert: Dadurch findet sich das 
»Ähnliche, das lange Zeit eine fundamentale Kategorie des Wissens (savoir) gewesen war – 
zugleich Form und Inhalt der Erkenntnis –, […] in einer in Termini der Identität und des 
Unterschiedes erstellten Analyse aufgelöst«.89 Das heißt letztlich auch für den Bezug zur 
Transzendenz, dass dieser nur mehr über innersystemische Unterschiede herzustellen ist.

Im Anschluss an Michel Foucaults Analyse des epistemischen Bruchs hat Erika Fischer-
Lichte für die Theaterkultur des 16. und 17. Jahrhunderts eine für unseren Zusammen-
hang wichtige Differenzierung vorgenommen: 

Der Theaterbegriff, der sich herausbildet, ordnet die performativen Funktionen den 
referentiellen unter. Alle Handlungen, die auf der Bühne vollzogen werden, haben die 
Funktion, Handlungen fiktiver Rollenfiguren zu bedeuten und den Ort, auf dem sie 
vollzogen werden, als einen fiktiven Ort in einer fiktiven Welt auszuweisen. An die 
Stelle des Prinzips ›significando causare‹ tritt das Prinzip ›agendo significare‹; an die 
Stelle der Wirkung – die Konstitution von Bedeutung. Die Handlungen werden zu 
Zeichen, in denen die semantische Funktion überwiegt; allerdings nicht zu Zeichen im 
Sinne der Signaturen aus der Lehre der Ähnlichkeiten, sondern im Sinne eines neuen 
binären Zeichenmodells, wie es Descartes, die Logique de Port Royal oder Leibniz 
ausformulieren werden.90

Während der Gehalt der Jesuitendramen in diesem Verständnis noch einer performativen 
Funktion des Theaters folgt, trifft das auf die protestantische Schultheaterbühne, auf der 
die meisten von Gryphius’ Dramen aufgeführt wurden, nicht mehr zu. Allerdings ist 
auch in diesem Fall von einem räumlich und zeitlich keineswegs einheitlichen Prozess 
auszugehen.91 Gerade die Emblematik des deutschsprachigen Trauerspiels, so ließe sich 
einwenden, führt vor Augen, wie stark die überlieferten Analogiemodelle des Spätmit-
telalters nachwirken. Oder anders formuliert: »Aus der praktischen Arbitrarität der The-
atersituation darf jedoch nicht ohne weiteres geschlossen werden, daß sich das in einem 

87	 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frank-
furt a. M. 1974, S. 83. 

88	 Daniel Fulda, Art. Horribilicribrifax Teutsch, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gry-
phius-Handbuch, S. 330–346, hier S. 344. Bei Fulda findet sich ein konziser Überblick des wissens-
geschichtlichen Zusammenhangs von Gryphius’ Poetik (ebd., S. 343 ff.), den wir auch für Gryphius’ 
Trauerspielpoetik übernehmen.

89	 Foucault, Ordnung der Dinge, S. 87.
90	 Erika Fischer-Lichte, Einleitung, in: dies. (Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsentation, 

Stuttgart / Weimar 2001 (= Germanistische Symposien-Berichtsbände, 22), S. 1–18, hier S. 6.
91	 Vgl. Kablitz, Einleitung, S. 23 f.



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

297

aufgeführten Stück exponierte Weltmodell ebenfalls vom Analogiedenken und dessen 
substantialistischen Prämissen verabschiedet hat.«92 Eben in diesem Zusammenhang liegt 
aber auch das theatrale Potenzial. Denn, wie Andreas Kablitz bemerkt, können gerade die 
künstlichen Zeichen des Theaters dazu in Anspruch genommen werden, »die Wahrheit 
jener anderen Ordnung des Symbolischen«93 zu erweisen. 

An dieser Stelle sei noch einmal daran erinnert, dass Gryphius durch einen mehrschich-
tigen Übersetzungsakt zur epochemachenden Form des schlesischen Trauerspiels gelangt, 
vom urchristlichen Martyrium einer römischen Bürgerin im Jesuitentheater zum inter-
nationalen Märtyrerdrama der Könige im Feld der Diplomatie um und nach 1648: Aus 
der Heiligen Felicitas, Gryphius’ eigener Caussinus-Übersetzung, wird so die königliche 
Märtyrerin Catharina von Georgien. Auch wenn bei Hallmann dann die Märtyrerfigura-
tionen deutlich in den Hintergrund treten, bleibt seinen Dramen die Übersetzung vom 
Märtyrerdrama in das schlesische Trauerspiel eingeschrieben. In welchem Verhältnis steht 
nun der generische und institutionelle Übersetzungsakt zum oben skizzierten Wandel und 
der epistemischen und politischen Neuordnung nach 1600, welche Rolle spielen die Er-
ben der Engel, d. h. die Gesandten in der »Krise der Repräsentation«? 

Auch hier treten Gesandtschaftsfiguren als Vermittlungsinstanz auf: Im Zeitalter der 
Souveränität und der Krise der Repräsentation dienen sie (als überzeitliche Garanten 
eines älteren Botschafts- und Verkörperungsmodells94) dem Differenzmodell der arbi
trären Zeichen als Repräsentationsersatz. Diese Funktion ist eine inhärent politische, weil 
die Gesandtschaften nun an der Herrschaftspraxis der Territorialstaaten teilhaben, die die 
Körper des Königs bzw. des Fürsten, d. h. die politische Fiktion, als höfisches Theater zur 
Aufführung bringen. In diesem Theater haben die Gesandtenfiguren sowohl als Akteure 
der Transzendenz als auch als Akteure der Immanenz ihren Platz. 

3. Der Diplomat als Märtyrer und personales Zentrum des Trauerspiels 
(Hallmann und Rettenpacher)

In seinem Praecedentz-Vorder-Recht aller Potentaten und Respubliquen in Europa kommt 
Balthasar Sigismund von Stosch an einer Stelle auf die Medien des diplomatischen Zere-
monialsystems sowie deren Beurteilung zu sprechen. Dazu zitiert er aus Barclays Argenis: 

Die Gesandten/ spricht Barclajus, sind wie die Adern/ so nach ihrer Beschaffenheit 
eine verborgene Kraft der Gesundheit oder Kranckheit/ aus unterschiedlichen Oertern 
ihrem Lande zueignen. Ein Gesandter wird dafür gehalten/ als ob er die gantze Be-
wandnüs des Landes in seinem Angesicht stehen habe.«95 

92	 Fulda, Horribilicribrifax, S. 344.
93	 Kablitz, Einleitung, S. 25.
94	 Vgl. Siegert, Vögel, Engel und Gesandte, S. 45–62.
95	 Stosch, Praecedentz⸗oder Vorder⸗Recht, S. 909.



von der zeugenschaft zur verhandlung

298

Im körpermetaphorischen Bild96 der diplomatischen Technologie operiert der Gesandte als 
Tor, durch das Gesundheit oder Krankheit zum Herzen des Staates gelangen. Auch dem 
Vergleich mit den Adern als Wegen aus der und in die Extraterritorialität ist die mimetische 
Maske des Staates eingeschrieben, »die gantze Bewandnüs des Landes«, die im »Angesicht« 
des Gesandten steht und reist. Die Anerkennung der Rangfolge und der Souveränität sowie 
der Erfolg der konkreten Verhandlung bzw. des Mandats fallen in dieser Funktion zusam-
men. Der russische Gesandte in Gryphius’ Catharina von Georgien etwa beginnt nicht nur 
im Angesicht des Scheiterns seiner Mission, sondern auch »im Angesicht« der »gantze[n] 
Bewandnüs seines Landes« nach Catharinas Tod mit neuen Verhandlungen. 

Es sind die drei Körper des Diplomaten, die an dieser Stelle noch einmal tragend wer-
den – erstens der historisch-soziale Körper, zweitens der aufgrund von Betragen und Stand 
vom Herrscher ausgewählte institutionelle Körper und drittens der extraterritorial reprä-
sentierte body politic, den der institutionelle performativ erzeugt und veranschaulicht. Auf 
allen drei Körperebenen können im moralischen wie auch sozialen bzw. ständischen Sinn 
Probleme auftreten, können Makel, Eigeninteresse oder Täuschung Ambassaden beschä-
digen. »Derowegen ein Fürst«, so Stosch, »sonderlich wol zu betrachten hat/ was er vor 
Personen zu Gesandt⸗ und Botschafften gebrauche.«97 Das betrifft zunächst unabhängig 
von anlassbezogenen Verhandlungen sowohl den Bereich der Repräsentation und Rang-
folge – Gelingen und Beschädigung durch besonderes Betragen und permanente Vorsicht 
im Bereich der symbolischen Kommunikation – als auch den Bereich der Informations-
beschaffung. Denn ebenso wie die Diplomaten als lizensierte Spione tätig sind und zur 
Sorge der empfangenden Souveräne Anlass geben, lässt sich dieser Zusammenhang aus 
der Perspektive des Senders umkehren. Dann steht die Sorge im Vordergrund, dass über 
den diplomatischen Kanal, die Adern, Wissen zu fremden Souveränen gelangen bzw. das 
eigene Ansehen an fremden Höfen durch Missverhalten beschädigt werden könnte: 

Denn ein Gesandter nicht unfüglich das Auge seines Vaterlandes genennet wird; weil 
ihm nemlich in frembden Landen für die Wohlfahrth seines Principalen grosse Für-
sichtigkeit oblieget: Also stehen hergegen wieder alle Ausländer Augen auf ihn/ und 
auf sein Verhalten gerichtet; mit welchem er gestalten Sachen nach den Seinigen scha-
den oder frommen kann. Des Legaten Fehler muß gemeiniglich der Fürst büssen/ des 
Fürsten seine schlagen dem gantzen Lande eine Wunde. Des Gesandten Verrichtungen 
gleichen den reichen Schiffarten/ durch welche man entweder köstliche Gühter nach 
Hause bringet/ oder zwischen den Wellen verdirbt und untergehet.98

Es gehört jedoch auch zur Geschichte der europäischen Diplomatie, dass mitunter dieje-
nigen Gesandten und Unterhändler, die dem Staat in der Fremde »frommen« oder zumin-

96	 Es scheint verlockend hier tatsächlich ein Zirkulationssystem anzunehmen. Stosch könnte Wil-
liam Harveys Entdeckung des Blutkreislaufs (Exercitatio Anatomica de Motu Cordis et Sanguinis in 
Animalibus, 1628) bekannt gewesen sein, Barclay (1621) und dem Übersetzer Opitz (1626) jedoch 
nicht. 

97	 Stosch, Praecedentz oder Vorder=Recht, S. 909.
98	 Ebd. 



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

299

dest nicht »schaden«, am heimatlichen Hofe in Ungnade fallen. Damit rückt noch einmal 
das mediale Prekariat Merkurs, das die Beziehung zwischen Sender und Gesandtem und 
die potenzielle Verunreinigung der Botschaft betrifft, ins Zentrum: »Denn da die Meinun-
gen des Absenders und des Empfängers der Gesandten«, so die bekannte Stelle bei Grotius, 
»meist verschieden und entgegengesetzt sind, so wird immer leicht etwas gefunden werden 
können, was den Schein des Vergehens auf den Gesandten wirft.«99 Die bei Stosch 
skizzierte Konstellation unterstreicht nun jedoch nicht die Position von diplomatischen 
Agenten und Spionage, sondern die Wirkung der Ambassade für den sendenden Fürsten. 
Dabei eröffnet sich im höfischen Milieu des Senders gegenüber der Ambassade ein Raum 
des Verdachts, der von Akteuren aus dem Umfeld des Fürsten besetzt wird. Als Dritte in 
der diplomatischen Konfiguration treten dabei die erwähnten Ohrenbläser auf, die die 
grundsätzliche Ambivalenz der Diplomatie zum Nachteil der Gesandten auslegen. Der 
Vorwurf kann von Untätigkeit über falsche Verhandlungspraxis bis zur Überschreitung des 
Mandats und schließlich Verrat reichen.

Dass sich dieser Raum der Interpretation nicht nur bei (Ab-)Gesandten wie dem er-
wähnten Abraham de Wicquefort auftut, sondern auch bei mit den höchsten Weihen 
betrauten Staatsmännern, Bevollmächtigten und Ambassadeuren, zeigt das Beispiel des 
kaiserlichen Prinzipalgesandten am Westfälischen Friedenskongress. Der Grund für die 
Erschöpfung Maximilians von Trauttmansdorff, der in einem ungewohnt deutlichen 
Brief an Ferdinand III. 1646 um seine Abberufung aus Münster bat,100 lag nicht allein 
in den Obstruktionen des Friedens, für die der Gesandte insbesondere die französische 
Partei verantwortlich machte, sondern auch daran, dass er seine Mission am Wiener Hof 
in Zweifel gezogen sah. Dies wurde maßgeblich von kaiserlichen Räten, dem päpstlichen 
Nuntius sowie dem bayerischen Kurfürsten Maximilian betrieben, der Trauttmansdorff 
offen die Hintertreibung der katholischen Sache vorwarf.101 Als langjähriger und einfluss-
reicher Geheimer Rat am Hofe wusste der Bevollmächtigte des Kaisers bestens über die 
höfischen Zirkel Bescheid.102

Dass aus dieser Konfiguration eine bemerkenswerte Variante des barocken Märty
rerdramas resultiert, lässt sich an einem »[e]rfundene[n] und in Hoch⸗Teutscher Poesie 
gesetzte[n] Trauer⸗Spiel« aus der frühen Schaffensperiode Johann Christian Hallmanns 
zeigen: Die göttliche Rache/ Oder Der Verführte Theodoricus Veronensis, erstmals 1666 am 
Magdalenäum, Hallmanns altem Gymnasium in Breslau, aufgeführt,103 behandelt die 

99	 Grotius, De jure belli ac pacis, S. 312 (Buch II/ Kap. XVIII, § 4). Dazu auch Höveln, Teutscher 
Gesandte, S. 269: »Viele sind […] fälschlich beschuldigt und boßhafft angegeben/ oder sonst 
etwa in Verdacht gerahten/ übel angeloffen/ ja theils haben/ und zwar gar unschuldig/ ihren Hals 
und Haare dabey lassen müssen.«

100	 Vgl. Trauttmansdorff an Ferdinand III., 3. 8. 1646, in: Max Braubach u. a. (Hrsg.), Acta pacis 
Westphalicae, Bd. 2/A/4, Münster 1985, S. 486 ff.

101	 Vgl. Trauttmansdorff an Ferdinand III., Onsabrück, 19. 2. 1646, in: Max Braubach u. a. (Hrsg.), 
Acta pacis Westphalicae, Bd. 2/A/3, Münster 1985, S. 259 ff.

102	 Vgl. Hengerer, Ferdinand III., S. 157 f.
103	 Vgl. Peter N. Skrine, Art. Hallmann, S. 176 f. Skrine verweist auf das lebendige Theatergeschehen 

im Breslau der 1660er und 1670er Jahre, das zusätzlich durch die Konkurrenz der Schultheater-
aufführungen zwischen dem Magdalenäum und dem Elisabethanum befeuert wurde. Während 



von der zeugenschaft zur verhandlung

300

Regierungszeit Theoderichs, der nach seinem Sieg über Odoaker König der Ostgoten in 
Italien war. Auf »hefftige Anreitzung etlicher seiner geheimtesten Räthe« versuchte der 
König, die »verwerfliche Lehre« seiner »Glaubens⸗Genossen«, der frühchristlichen »Arria-
ner«, auch in Italien und bis nach Konstantinopel auszubreiten. Da nach dem Regierungs-
antritt Justins I. die kirchliche Gemeinschaft im Byzantinischen Reich wiederhergestellt 
war, wurden die katholischen Römer den arianischen Goten politisch verdächtig:

Zu welchem Eifer dann fürnehmlich Ursache gegeben Justinus Kaiser zu Constanti-
nopel/ welcher allen in Griechenland sich befundenen so genanten Schwärmern ihre 
Kirchen einziehen lassen; Als solches Theodoricus erfahren/ fertigte Er von stund 
an eine ansehnliche Gesandschafft/ so in den Obristen Bischoffe zu Rom/ zweyen 
Römischen Bürge⸗Meistern/ Symmacho, Boëtio und einem edlen Römer bestund/ an 
den Kaiser ab/ mit Vermeldung/ im fall Er den Arrianern nicht ihre entzogene Freyheit 
wieder einräumen würde/ solten alle des Kaisers in Welschland sich aufhaltende Glau-
bensverwandten auch dergleichen Schärffe zugewarten haben. Ob nun zwar dieses des 
Theodoricus Begehren denen Abgesandten sehr schwer fiele dem Kayser vorzutragen/ 
iedoch damit nur im Römischen Reiche die Flamme der vor Augen schwebenden 
Gefahr nicht aufgehen möchte/ haben sie mit vielen Beredungen den Kayser umb er-
freulichen Bescheid ersuchet/ auch denselben erhalten. Als Sie wiederumb zu Ravenna 
angelanget/ wird alsobald auf des verhetzten und ergrimmten Königs Befehl (ob gleich 
die Sache wol abgelauffen war/) der Römische Bischoff nebst dem Theodoro und bey-
den Agapetis aus blossem Verdacht/ als wenn Sie wegen langwieriger Aussenbleibung 
etwan mit dem Kayser was verfängliches wieder seinen Thron geschlossen/ in den 
Kercker geworffen/ darinnen Sie auch/ aller Speise und Trancks beraubet/ höchst⸗jäm-
merlich verschmachtet. Symmachus aber und Boëtius die hochverdienten Männer/ 
wiewol sie die ihnen fälschlich aufgebürdete Beschuldigungen/ bevorab daß sie die 
Freyheit des Römischen Volckes gar zu sehr wider den König verfechtet/ mit guten 
Gründen vernünfftig wiederleget/ werden in das Elend verwiesen/ und kurz hernach 
[…] enthauptet.104 

Es handelt sich also auch beim Theodoricus um eine schwache Märtyrerfiguration, die – 
im Gegensatz zu Gryphius’ Catharina von Georgien oder Carolus Stuardus und Hallmanns 
Catharina oder Mariamne – nun gleich auf mehrere Figuren verteilt ist: den römischen 
Papst Johannes I., die genannten römischen Bürgermeister Theodorus Importunus und 
Ageptus I. sowie die beiden »berühmten und hochgelahrten Römer« Symmachus und Se-
verinus Boethius. Letzterer war insbesondere durch seine Consolatio philosophiae bekannt 

am Magdalenäum Hallmanns »Theodoricus« gespielt wurde, studierten die Schüler des Elisabe-
thanums Lohensteins römische Trauerspiele »Agrippina« und »Epicharis« ein.

104	 Christian Hallmann, Die göttliche Rache/ Oder Der Verführte Theodoricus Veronensis, in: ders., 
Sämtliche Werke. Bd. 1: Trauerspiele I, hrsg. von Gerhard Spellerberg, Berlin / New York 1975, 
S. 3–191, hier S. 7 f.



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

301

und gilt durch einen avancierten Neoplatonismus als einer der exponiertesten Gelehrten 
der christlichen Spätantike.105 

Schwache Märtyrerfiguren sind sie auch deshalb, weil die hier als Prätexte wirkenden 
dramatischen Varianten bereits beim frühen Hallmann im Gegensatz zu urchristlichen 
(Felicitas) oder königlichen Märtyrerinnen (Catharina von Georgien) blass erscheinen  – 
sie sind zunehmend der transzendenten Möglichkeitsräume beraubt. Und, das ist ent-
scheidend, von der propaganda fides der katholischen Ordensdramatik verschiebt sich 
der Fokus in Hallmanns Märtyrerdramatik wie bei Gryphius in den Zusammenhang der 
politischen Theologie und der Staatsräson.106 Das lässt sich am Theodoricus besonders 
deutlich aufzeigen, da es sich dabei auch um einen populären Stoff des Jesuitentheaters 
aus jener Phase handelt, in der nicht mehr die Heiligenlegenden, sondern die Konfessi-
onskonflikte im Zentrum stehen.107 Begründet wurde diese Tradition vom französischen 
Jesuiten Nicolaus Caussinus (Caussin), eben nicht nur der Verfasser der Feliticas, sondern 
auch der beiden dem oströmischen Stoffkreis zugeordneten Dramen Hermengildus und 
Theodoricus, die später vielfach wieder aufgegriffen wurden.108 

Titelgebend bei Hallmann ist nun der tyrannische König, der weniger von seinen 
Leidenschaften als von seinen Geheimräten »verführt« wird:109 »Mein Theodoricus Vero-
nensis«, so Hallmann im Nachwort zur Sammelausgabe von 1684, 

stellet ein sonderbahres Exempel der Göttlichen Rache vor. Derjenige Fürst/ welcher 
durch die Arrianischen Ohrenbläser aus einem Numa in einen Nero verwandelt/ weder 
der Römischen Jnsel Vatican, noch der Gesandten unverletzlichen Ehren⸗Tempel/ 
noch auch der Heiligen Gerechtigkeit Schutz⸗Altäre selber verschonet/ muste endlich 
durch blosse Anschauung eines Hauptes von einem See⸗Fische seine raasende Seele 
verliehren/ und durch sein klägliches Exempel bestättigen/ daß auf Befehl des Königes 
aller Könige nicht nur streitbahre Krieges⸗Heere und grimmige Thiere/ sondern auch 
alle Elemente/ ja ein todter Fisch⸗Kopff Tyrannische Fürsten bestraffen und zu boden 
stürtzen könne.110

Politische und rechtliche Voraussetzung dieser dramatischen Konfiguration ist, was die 
spärliche Forschungsliteratur zu Hallmann bislang übersehen hat, die schwerwiegende 

105	 Vgl. Friedrich Wotke, Art. Boethius, in: Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. 2, hrsg. 
von Theodor Klauser, Stuttgart 1954, S. 482–488.

106	 Vgl. Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 85.
107	 Vgl. ebd., S. 11.
108	 Vgl. Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft ebd., S. 86 f. und Jahn, Johann Hallmanns 

Spätwerk, S. 195 f.
109	 Andreas Solbach verweist im Zusammenhang der Märtyrer-Tyrannen-Konfiguration auch auf den Be-

zug zu Gryphius’ »Leo Armenius« und »Papinian«. Vgl. Andreas Solbach, Vorsehung und freier Wille 
in Hallmanns »Theodoricus Veronensis«, in: Hans Feger (Hrsg.), Studien zur Literatur des 17. Jahr-
hunderts. Gedenkschrift für Gerhard Spellerberg (1937–1996), Amsterdam / Atlanta 1997 (= Chloe, 27), 
S. 203–242, hier S. 205.

110	 Dieser Auszug aus dem Nachwort des Autors zur Sammelausgabe von 1684, in dem der Theodori-
cus Veronensis erstmals erschienen ist, findet sich im Anhang von Hallmann, Theodoricus, S. 377 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

302

Ambassade zum oströmischen Kaiser Justinus I. nach Konstantinopel, welche die schließ-
lich im Kerker verhungernden und die enthaupteten Märtyrer als »Abgesandte« über-
nehmen, »mit vielen Beredungen den Kayser umb erfreulichen Bescheid ersuchet/ auch 
denselben erhalten«.111 

Aus der Dramenhandlung selbst, die ja nach der Ambassade einsetzt, geht nicht ein-
deutig hervor, ob auch die beiden Gelehrten Boethius und Symmachus, wie es Hallmanns 
Argumentum vermittelt, Teil der Gesandtschaft waren. Auch in den historischen Quellen 
gibt es dafür keinen Beleg. Fest steht allerdings, dass auch Boethius durch die Gesandt-
schaft ins Zwielicht höfischer Intrigen gerät; ein fingierter Brief an Kaiser Justinian wird 
ihn schließlich auf die grell ausgeleuchtete Bühne des Verrats zerren. Während Caussinus’ 
Drama und auch die bei Szarota erwähnten Theodoricus- und Boethius-Aufführungen 
nicht auf die Bedeutung der Gesandtschaft nach Konstantinopel eingehen, findet sich in 
unterschiedlichen historischen Quellen, die Hallmann konsultiert, der Zusammenhang 
zwischen Gesandtschaft und Tod des Boethius.112

Im Gegensatz zum Jesuitentheaterstoff ist Boethius nicht der Mittelpunkt der Märty
rerhandlung, sondern Teil der Gruppe, die sich um die Gesandtschaft schart. Gegen-
spieler dieser Gruppe ist nicht der verblendete König, es sind dessen Räte – die arche-
typischen Intriganten113 und Ohrenbläser Theodatus, Evander und Cleobolus,114 die die 
rasche Entwicklung vom Numa zum Nero, vom benevolenten Herrscher zum Tyrannen 
befördern. Damit erfolgt eine generische Zuspitzung, die sich bereits in der Catharina/ 
Königin in Engelland angedeutet hatte: Die auswärtig vom König Gesandten stehen dem 
innersten Kreis am Hofe gegenüber. Im Kerker beklagen die Abgesandten, dass »ein ver-
gällter Mund beym König’ uns verschnitten«:

Wir kamen dem Befehl in tieffster Demuth nach/
Es lieff auch glücklich ab die Zweifels volle Sach’.
Justinus war geneig’t: Die tollen Arrianer
Empfingen Kirch und Recht/ wie ander’ Unterthaner
Bald wider zu Byzantz; Ja in gantz Griechen⸗Land:
Nun krönt man unsern Dienst mit Fesseln/ Strick und Band.115

Dadurch erfolgt auch eine Verschiebung weg von der Konfiguration Märtyrer-Tyrann 
(nach dem Schema des Jesuitentheaters: Boethius vs. Theoderich) hin zu jener zwischen 
der extraterritorialen Gesandtschaft und dem höfischen Zirkel um den König. Während 
der römische Bischof Johannes I. so die konkrete höfische Intrige gegen die Legaten, 
die Teil der dekorierten Gesandtschaft waren, in den Blick nimmt, kommt Theodorus 

111	 Ebd., S. 8.
112	 So etwa in der Historia gentis Langobardorum des Mönchs Paulus Diaconus aus dem späten 

8. Jahrhundert.
113	 Vgl. zur Bedeutung des Intriganten für die frühneuzeitliche Dramenpoetik grundsätzlich Benja-

min, Trauerspiel, S. 75 ff.
114	 Ebd., Hallmann, Theodoricus, S. 377.
115	 Ebd., S. 21 (I/2, 169–174).



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

303

Importunus, einer der beiden römischen »Bürge⸗Meister«, auf das fatum der eigenen 
Handlungen zu sprechen:

Es mag die Klugheit uns in Sinn und Glieder pflantzen/
Was sie auch immer wil: Ja wo ich reden darff/
Den Stahl auf unser Blut mach’t selbst der Himmel scharff;
Die Ruthe so uns peitsch’t/ ist von uns selbst gebunden/
Die grosse Vater⸗Gunst des Höchsten ist verschwunden/
Wir werden kaum erhör’t.116

Während die Forschung an dieser Stelle mit Verweis auf das fatum-Verständnis bei Lipsius 
einen Übergang zwischen Gryphius und Lohenstein markiert sieht,117 rückt vor der Folie 
»der Gesandten unverletzlichen Ehren⸗Tempel« auch das prekäre mediale Modell der Bot-
schaft in den Vordergrund, das Hallmann gegenüber seinen Quellen in der dramatischen 
Konfiguration hervorstreicht: Verdacht und Gefahr, so lassen sich die Worte des gefan-
genen Abgesandten lesen, erscheinen als beständige Begleiter der diplomatischen Rede. 

Der Jurist Hallmann lässt die sanftmütige Tochter des Königs Amalosuntha – bei Hall-
mann gegenüber den jesuitischen Vorlagen ebenso wie die Gesandtschaft aufgewertet – 
an dieser Stelle vor Theodoricus mit Gentili und Grotius sprechen: »Mein Fürst/ es ist 
zuviel/ daß man die Seelen drücket/ | Die selbst der Völcker Recht spricht frey von Straff 
und Pein: | Kan denn mein König nichts als ungenädig seyn!«118 Im zweiten Akt entfaltet 
sich die Frage des überschrittenen Mandats in der Stichomythie zwischen dem Gelehrten 
Cassiodorus und dem Ohrenbläser Evander als Angelpunkt: 

Evander. Wo wird der Unschuld hier gebauet ein Altar?
Cassiodorus. Jst diß wol fragens werth? Geh’t in des Kerckers Hölen.
Evander. Jm Kercker sitzen nur die lasterhafften Seelen.
Cassiodorus. Verdien’t diß/ edle Schaar/ eu’r unverletzlich Ambt?
Evander. Gesandten sind wol eh’r zum Strick und Beil verdammt.
Cassiodorus. Ja: Wenn sie den Befehl des Fürsten überschritten.
Evander. Der Fürst wil auch auf die nicht sonder Ursach wüten.
Cassiodorus: Der Fürst gibt dem Gehör/ der ihnen Spinnen⸗Feind.
Evander. Jst denn Cassiodor so der Verräther Freund?
Cassiodorus. Verräther? Sagt/ wer kan sie wol Verräther schelten?
Evander. Weil sie des Königs Schluß dem Käyser anders meld’ten.
Cassiodorus. Traut doch so schnöde That nicht solchen Geistern zu.119

In der Mitte des Trauerspiels, in der zweiten Szene des dritten Akts, tritt der Geist von 
Kaiser Augustus als Vermittler zwischen den Zeiten auf. Augustus leitet von der eigenen 

116	 Ebd., S. 22 (I/2).
117	 Vgl. Solbach, Theodoricus, S. 209 ff.
118	 Hallmann, Theodoricus, S. 38.
119	 Ebd., S. 56 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

304

Vergangenheit über die verworrene Gegenwart der Trauerspielhandlung bis zum Lob 
Kaiser Leopolds in der Zukunft über, die wiederum die Gegenwart der äußeren Dra-
menkommunikation darstellt. Nach Theodoricus’ Tod im fünften Akt kehren auch die 
Gelehrten und Gesandten als Geister wieder auf die Bühne zurück.

Durch den Wechsel von der Konfessionsproblematik zur Staatsräson wird der Schwer-
punkt des Konflikts auf »den politischen Gegensatz von Eroberervolk und besiegtem 
Volk« gelegt. Dabei unterliegen die tugendhaften römischen Katholiken »gegen die ratio 
status Theoderichs und der Hofclique, der Ratgeber des Königs«. Es wurde bereits kurz da-
rauf verwiesen, dass unklar ist, ob Hallmann zum Katholizismus konvertierte oder nicht. 
Davon ausgehend hat Szarota zwei Lektürewege vorgeschlagen, welche die »Frage, ob der 
Theodoricus ein in katholischem Geiste geschriebenes Stück sei, mit Ja und Nein« beant-
worten. Einerseits lassen die durchwegs affirmativ dargestellten katholischen Figuren  – 
Boethius, Symmachus, Papst Johannes, die Konsuln – die bejahende Beantwortung der 
Frage ebenso zu wie die »katholisierende[n] Figuren«120 im Widerlager, die Tochter Ama-
losuntha und der Enkelsohn des Gotenkönigs Athalaricus. Andererseits repräsentieren »die 
römischen Katholiken die protestantischen Schlesier – und die Oberherren Schlesiens, die 
katholischen Habsburger, hatten faktisch die Rolle der arianischen Goten«.121 Das eingela-
gerte Lob Leopolds I. sichert gewissermaßen beide Lektüremöglichkeiten ab.122 

Es ist also denkbar, Hallmanns frühes Drama im Kontext der für die Protestanten in 
Schlesien beunruhigenden Hochzeit Leopolds I. mit Margarita von Spanien 1666 zu le-
sen.123 Die Herrschaftskritik gegenüber der Konfessionspolitik läuft dabei über den Um-
weg der Ohrenbläser, die Tyrannei wird als Effekt falscher höfischer Berater dargestellt; 
dem hintergangenen Souverän muss geholfen werden.124 Die Gesandtschaftshandlung 
dient demgegenüber als völkerrechtliche Entfaltung der Staatsräson nach außen. Wäh-
rend sich die politische Handlung so also doppelt absichert, rückt mit den Märtyrer
diplomaten noch einmal Gryphius’ Gesandtendrama in den Fokus: Hallmanns Theodori-
cus stellt nicht den Akt der Repräsentation, sondern jenen der diplomatischen Mediation 
ins Zentrum. Als Mediatoren zwischen den Glaubens- und den Landesherren sind die 
Gesandten im Einsatz, als solche werden sie schließlich aufgerieben. Mit dem Antritt die-
ser Reise selbst, mit dem ersten Wort hat sich der Verrat ereignet. Damit ist für die Zeit 
nach Gryphius’ Trauerspiel-Politik eine neue Form gefunden, die sich paradoxerweise 
eben in dieser Überschreitung dem alten theatralen Paradigma zuordnet.

Während Hallmann die dramatische Caussinus-Bearbeitung des Theodoricus bekannt 
war, führt die Spur der diplomatischen Märtyrer wieder zurück in den Bereich des Or-
denstheaters. Denn eine ähnliche Konfiguration findet sich in einem tragischen Schau-

120	 Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 90.
121	 Ebd., S. 91.
122	 Vgl. ebd., 91 f.
123	 Vgl. dazu auch Lohensteins »Sophonisbe« im folgenden Kapitel VI/5.
124	 Vgl. etwa auch Martin Luther im Sendbrief an Papst Leo: »Darum, mein Heiliger Vater, wolle 

niemals anhören deine süßen Ohrensinger, die da sagen, du seiest nicht ein bloßer Mensch, son-
dern vermischt mit Gott, der alle Dinge zu gebieten und zu fordern habe […]« (Luther, Freiheit 
eines Christenmenschen, S. 112 f.) Vgl. Blake, How Shakespeare Put Politics on the Stage. Dazu 
auch Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 118 f.



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

305

spiel aus den 1683 veröffentlichten Selecta Dramata Simon Rettenpachers. Seine Innocentia 
dolo Circvmventa, sev Demetrius Philippi Macedonum Regis filius Insidijs fratris Persei crude-
liter wurde 1672 in Salzburg anlässlich der Prämienverteilung zum Ende des Studienjahres 
unter Anwesenheit von Albrecht Sigismund, Herzog von Bayern und Fürstbischof von 
Freising sowie Regensburg, von den studiosi aufgeführt.125 

Auf die Rezeption des Demetrius im Kontext des katholischen Ordensdramas verweist 
der Autor von Jesuitendramen Ignaz von Weitenauer, der in der Vorrede zu seinem Drama 
Demetrius Philippi, Tragoedia (1758) schreibt: »Poeta superioris seculi Cremifanensis [Ret-
tenpacher war dem Kloster Kremsmünster zugeordnet, C. P.] in Austria […] Demetrio 
titulum hunc praefixit: Innocentia dolo cirvumventa. Aptissime hoc ad concitandam mise-
rationem in nobilissimum juvenem.«126 Für Rettenpachers Benediktinerdrama – wie für 
das gesamte Ordenstheater der Frühen Neuzeit – gilt, »dass alle Episoden der Geschichte 
sub specie aeternitatis betrachtet werden«.127 Ähnlich dem Jesuitentheater dramatisierte 
Rettenpacher (zum Teil entlegene) historische Stoffe aus der Zeit der römischen Republik. 
Dem Benediktinertheater Rettenpachers kann jedoch gegenüber der persuasiven Ästhetik 
des Jesuitentheaters ein ›Stoffhunger‹ attestiert werden, d. h. als ein über den pädago-
gischen und ideologischen Zusammenhang hinausgehendes und dramatisch figuriertes 
Geschichtswissen – wenngleich eine in der Forschung oft zu forciert vorgetragene Diffe-
renzierung von Jesuiten- und Benediktinertheater schwierig ist.128 

Das nach dem Vorbild des antiken Tragödienverses im jambischen Trimeter verfasste 
Stück behandelt das Schicksal des Demetrius, Sohn des mazedonischen Königs Philippus, 
der nach einer erfolgreichen Gesandtschaft aus Rom (»legatione Romanâ feliciter con-
fectâ«) zurückkehrt und von den mazedonischen Bürgern als Friedensstifter gefeiert wird 
(»pacis auctorem«). Das veranlasst seinen älteren Halbbruder Perseus, der ihn als Nachfol-
ger seines Vaters fürchtet, Demetrius als allzu großen Freund der Römer hinzustellen. Der 
verbrecherische Plan gelingt mithilfe eines gefälschten römischen Briefes, Perseus zieht 
zuerst die höfischen Berater des Königs auf seine Seite und überzeugt schließlich Philip-
pus selbst vom Verrat seines Sohnes. Demetrius wird bei einem Festmahl vergiftet und 

125	 Vgl. Benno Wintersteller, Demetrius (Kommentar), in: Simon Rettenpacher, Dramen (latei-
nisch/deutsch), Bd. II, 1, hrsg. von Benno Wintersteller OSB in Zusammenarbeit mit Christoph 
Fackelmann, übers. von Alfons Isnenghi und Walter Zrenner, Wien 2008 (= Wiener Neudrucke, 
19), S. 301.

126	 Zit. nach ebd., S. 299.
127	 Pfanner, Das dramatische Werk Rettenpachers, S. 11.
128	 Vgl. Heiner Boberski, Das Theater der Benediktiner an der alten Universität Salzburg (1617–

1778), Wien 1978, S. 185 ff.; dagegen verweist Zelewitz auf die enge stoffliche und aufführungs-
praktische Verbindung zwischen dem Jesuiten- und Benediktinertheater, vgl. Klaus Zelewitz, 
Propaganda Fides Benedictina. Salzburger Ordenstheater im Hochbarock, in: Daphnis 8 (1979), 
Heft 3–4, S. 201–215, hier S. 203 f. sowie Klaus Zelewitz, Soziale Aspekte des Benediktinerdramas. 
Bemerkungen zum Salzburger Ordenstheater in der Zeit Maximilian Gandolph von Khuenburgs 
(1668–1687), in: Deutsche Barockliteratur und europäische Kultur, Hamburg 1977 (= Wolfenbüt-
teler Arbeiten zur Barockforschung, 3), S. 243–252; zu einem ähnlichen Ergebnis kommt der For-
schungsüberblick in Ruprecht Wimmer, Neuere Forschungen zum Jesuitentheater des deutschen 
Sprachbereiches. Ein Bericht (1945–1982), in: Daphnis 12 (1983), S. 585–692, hier S. 616 f. 



von der zeugenschaft zur verhandlung

306

zugleich auch mit »tapetibus« erstickt.129 Es gehört zum Schuld- und Strafverständnis von 
Rettenpachers Geschichtsdramatik, dass der zunächst erfolgreiche Intrigant schließlich 
selbst im Folgedrama Perseus scheitern wird.

 Im Argumentum zu Beginn seines Dramas, das ähnlich wie Hallmanns Catharina auch 
gesungene Partien beinhaltet, verweist Rettenpacher auf seine Quellen: Ab urbe condita 
des Geschichtsschreibers der römischen Republik Titus Livius sowie auf Polybios, in des-
sen Historien sich die »Excerpta de legatis« finden.130 Die Legationen stehen auch im Mit-
telpunkt des Dramas. Im ersten Auftritt gelangt Demetrius mit seinen Begleitern wieder 
nach Mazedonien:

Favere comites: prospere cessis mihi 
Legatio, Discrimine exempta & metu
Est chara belli Æmathia. Lacrymis hoc meis
Dedit Senatus, nuntium ut lætum patri
Româ referrem.131

Der glorreiche Einzug des Friedensstifters in das vom Krieg verheerte Mazedonien zu 
Beginn wird vom Prolog des Dramas kontrastiert, in dem die Allegorien des Trugs, der 
Grausamkeit, Frechheit, des Argwohns auf der einen Seite auftreten, auf der anderen die 
Liebe und die Tugend. In der Mitte positionieren sich die Vergeltung, der Schrecken und 
der Irrtum. Während mit Demetrius der Friede einzieht, vertreiben Trug, Grausamkeit, 
Frechheit und Argwohn Liebe und Tugend aus Mazedonien. Vergeltung, Schrecken und 
Irrtum geben dabei die daraus resultierende Zukunftsperspektive: 

Post tot clades, funera, cædes
Natum perimat malè persuasi
Ira Philippi.
Regia fraudi pateat foli.
Arma ministret Furor ac Terror:
Spondeat operam lubricus Error.132

129	 Simon Rettenpacher, Dramen (lateinisch/deutsch), Bd. I, hrsg. von Benno Wintersteller OSB in 
Zusammenarbeit mit Christoph Fackelmann, übers. von Alfons Isnenghi und Walter Zrenner, 
Wien 2008 (= Wiener Neudrucke, 19), S. 156 f.

130	 Vgl. Wintersteller, Kommentar, S. 300.
131	 Rettenpacher, Demetrius, S. 162 f. (I/1). Dt. Übersetzung, Bd. II/1, S. 120: »Stimmt ein, Gefähr-

ten: Glücklich ist vollbracht | Der Auftrag. Frei von Kriegsgefahr und Angst | Ist nun die teure 
Heimat. Meine Tränen | Erreichten beim Senat | daß ich dem Vater | Die Botschaft melde.« 

132	 Ebd., S. 161. Dt. Übersetzung, Bd. II/1, S. 119: »Nach all seinen Greueln, nach all dem Blut | Muß 
Philipp, schmählich getäuscht, auch den Sohn | Ermorden im Zorn. | Dem Truge allein gehört 
der Palast, | Ihm reichen die Waffen die Angst und die Wut, | Und das Irrlicht, der Irrtum, er 
helfe mit.«



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

307

Nicht nur das nach aristotelischen Attributen geformte schreckliche Ende klingt dabei 
an,133 sondern auch Betrug und Irrtum, die den Palast regieren. Auch die Tyrannenherr-
schaft Philipps ist – wie im Fall von Hallmanns Theodoricus – besonders anfällig für 
Ohrenbläserei und Verführbarkeit.

Als für das Ordenstheater klassisches Mittel der Peripetie und gleichzeitig als Manifes-
tation der Intrige dient – wiederum wie im Theodoricus – ein Brief, der den Verrat des 
Demetrius an König und Vaterland belegen soll. Philocles und Apelles, die beiden listigen 
Hofmänner aufseiten des Perseus, ersinnen diese Täuschung Philipps im Gespräch, in-
dem sie sich auf die Hinterlist als königliche Tugend berufen:

[…] Phil. Quo modo fiet reus,
Nullius insimulare quem culpæ potes?
Ap. Conficta reddent verba suspectum patri,
Falsæque Quintiî litteræ allatæ domum.
Sic prævalebit Perseus, frater cadet.
Phil. Quod fraudis hujus prœmium nobis erit?
Ap. Ad summa honorum comina extollet novus
Ductor ministros. Imber in gremium fluet
Prædives auro. Phil. Cedo: te sector ducem.
Honoris allicit decus, & auri niror.
Et czr resistam? Regium est uti dolis.134

Damit rückt die Ambivalenz der Schrift gegenüber Auftritt und Rede des Demetrius in 
den Vordergrund. Die Rede des Prinzen ist, wie das Stück betont, zu offenherzig für die 
höfische Intrigenpolitik – im Gegensatz zur im höfischen Milieu rund um den König 
erfolgreichen sophistischen Rede des Intriganten Perseus.135 Bevor die beiden Hofmänner 
den falschen Brief erfinden, erwägen sie eine mazedonische Gesandtschaft nach Rom, die 
ganz anders gelagert ist als diejenige des Demetrius, zugleich aber näher am realistischen 
Bild des Spionagediplomaten des 17. Jahrhunderts liegt: 

133	 Allerdings distanziert sich Rettenpacher in der Vorrede der Selecta Dramata auch von der aristo-
telischen Poetik: »Nec miraberis, quòd antiquorum rigidas leges & severa præcepta scrupulosâ 
diligentiâ non ubique observaverim«. (Ebd., S. 13)

134	 Ebd., S. 216. (IV, 5). Dt. Übersetzung, Bd. II/1, S. 159: »Phil. Doch wie fassen wir | Den Mann, 
dem keine Schuld ist nachzuweisen? | Ap. Lügengespinst soll wecken Philipps Argwohn: | Aus 
Rom ein falscher Brief des Quintius. | Das bringt dem Perseus Sieg, der Bruder fällt. Phil. Und 
was gewinnen wir durch solchen Trug? | Ap. Zu höchsten Ehren wird der neue König | Die Helfer 
heben, und ein Strom von Gold | Ist ihnen sicher. Phil. Gut, du bist mein Meister: | Auch mich 
lockt Ehre, lockt des Goldes Glanz. | Wozu auch Skrupel? Trug ist Königssitte !«

135	 Vgl. ebd., S. 184 (II, 6): »[Philocles:] Quicunque fraudes ferere novit, qui dolis | Innectere dolos, 
ora præferre, ut decet, | Amica vultu verba composito dare, | Anres negare nulli, adulari omnibus, 
| Licet in recessu pectoris virus coquat, | Aulæ favorem, gratiam regum metet. | Hac arte destitutus 
in syluas migret, | Facessat urbe, civium cedat foro. | Met[rodorus:] Tam clara sunt, quæ dicis, ac 
Phæbi jubar. | Phil[ocles:] Demetrij hinc admiror ingenium rude, | Omnibus apertum, fraudis 
ignarum & doli.« 



von der zeugenschaft zur verhandlung

308

Legatus omnia, ritè si munus velit
Obire, norit: cuncta perpendat probè.
Sermone & astu quosdam in obsequium trahat,
Animósque captet. Sed viâ obliquâ tamen
Deflectat, instar vulpis annosæ, gradum.136

Der kluge alte Fuchs ruft ein Paradigma der List und des Ausspähens auf (»Arcana specu-
lari magis«), in dem der Tugendkatalog der diplomatischen Mimesis (Kohärenz von Rede 
und Handlung) zwar nicht verschwindet – auch bei Wicquefort liegen extraterritoriales 
Staatsschauspiel und Ausspähen ohne Widerspruch nebeneinander –, aber gegenüber der 
Spionage in den Hintergrund rückt. In der daraus resultierenden Logik ist es folgerich-
tig, dass der ohne Täuschung auskommende Diplomat das Martyrium der Diplomatie 
übernimmt. Auch die allegorische Einbettung, die wie im Jesuitentheater nicht nur in 
chorischen und Reyen-Passagen ausgeführt wird, sondern die Handlungssequenzen selbst 
durchzieht, bekräftigt diesen Zusammenhang: Im vierten Akt steigt Merkur vom Himmel 
herab, um gemeinsam mit Flora Demetrius durch einen Kranz zu ehren. Hyacinthus, 
Amarinthus und Heliotropium flechten einen Kranz, der dem Prinzen schließlich im 
fünften Akt kurz vor seinem Tod überreicht wird. Dabei ahnt Demetrius bereits, dass der 
Blumenschmuck eine Todesallegorie bedeuten könnte.137 

Der römische Gesandte in Mazedonien (»legatus Romanus«) tritt in Rettenpachers 
Drama als Spiegelfigur des nach Rom gesandten (»legatio Romana«) Demetrius auf. Die 
beiden begegnen sich in der ersten Szene des Stücks vor den Toren des Palastes, als Deme-
trius von seiner Gesandtschaft zurückkehrt. Damit lässt der Dramenbeginn bereits jenen 
Zusammenhang hervortreten, aus dem Perseus im weiteren Dramenverlauf die Intrige 
spinnen wird: Demetrius bringe »Senatus quod iubet«.138 Auch die Audienz beim König 
befördert diesen Zusammenhang; bevor Demetrius als mazedonischer Gesandter seinen 
Vater, den König, aufsucht, spricht er mit dem römischen Gesandten, mit dem gemein-
sam er schließlich auch vor den König tritt. 

Marc. Fata te salvum diu,
Rex magne, præstent. Missus imperio Patrum
Populi Quiritum, dubia ne litis mora
Iurata rumpat pacta, nexu arcto datam
Ambigua decidendo constringam fidem.
Præcipua caussa filij est studium tui.
Hunc æstimat Senatus, & populus colit.
Plura ipse referet. Phil. Maximum munus Patrum
Agnosco, te ablegasse, qui diram cluas

136	 Ebd., S. 215 (IV, 5). Dt. Übersetzung, Bd. II/1, S. 158: »Fängt ein Gesandter es nur richtig an, | 
Erfährt er alles: reiflich überleg er, | Gewinne sich mit schlauen Worten Helfer | Und Freunde, 
aber nie gerad und offen: Sein Vorbild sei der kluge alte Fuchs.«

137	 Dazu auch Pfanner, Das dramatische Werk Rettenpachers, S. 41.
138	 Ebd., S. 146 (Argumentum).



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

309

Calumniam, & tuearis antiquum decus
Ac jura regni. Audire nunc natum placet.
Dem. Invicte Rex, legatio ex voto mihi
Successit: annuit Senatus, nec tuas
Aegie querelas audijt Magno insuper
Honore me complexus, adjecit, patrem.
Quòd filium mandant, egiste optimè.
Oblivione regenda, quæ rectè minus, 
Contráque Patrum sint voluntatem hactenus
Acta, atque gesta. Si quid haud liquidumsatis,
Id explicabit Marcius; cuncta integra
Tibi sunt, amicâ pace si cupias frui.
Phil. Benè est: Senatûs gratiam admitto lubens.139

Seltsam erscheint zunächst die Asymmetrie in der diplomatischen Blackbox: Einerseits 
wohnen wir der Audienz des römischen Legaten bei, andererseits gibt der mazedonische 
Gesandte in derselben Szene Bericht von seiner römischen Mission. 

Es lohnt, sich die Szenenfolge verräumlicht auf der Bühne der großen Aula der Salz-
burger Benediktineruniversität vorzustellen:140 Anzunehmen ist, dass der Kampf der 
Allegorien im Prolog in der Aula ausgetragen wird, in dessen Folge Liebe und Tugend 
vertrieben werden. Darauf folgt die Heimkehr des Prinzen, die im Vorhof in Szene ge-
setzt wird (I, 1), dann die Szene I, 2, in der »die verschiedenen Gerüchte zu den Höflingen 
dringen«, auf einer »Mittelbühne«, denn die »Szene I, 3 zeigt Philipp im Rat, natürlich 
in der Aula«. Drei hochrangige Höflinge werden wiederum in der darauffolgenden Szene 
I, 4 durch Mars und Tempus umgestimmt und gegen Demetrius aufgebracht, »wobei 
durch Schnurrahmen leicht wieder die Kulisse von I, 2 herzustellen war«.141 Das ist die 
räumliche Darstellung des Netzes, das sich bereits um Demetrius gelegt hat, als er im 
Rahmen der doppelten Ambassade glückliche Botschaft aus Rom übermittelt.

Ähnlich dem Auftritt des russischen Gesandten in der Catharina folgt auch der Auftritt 
des legatus Romanus der performativen Bekräftigung des Friedens von Phoinike, der 205 
v. Chr. das Ende des Ersten Römisch-Makedonischen Krieges bedeutete. Damit war die 

139	 Ebd., S. 167 (I, 3). Dt. Übersetzung, Bd. II/1, S. 123 f.: »Marc. Heil dir, großer König, | Und 
Glück! Auf römischen Senats Geheiß | Will ich, daß Deutelei gefährde nicht | Den erst beschwo-
renen Bund, Bestand ihm sichern, | Indem ich kläre, was noch etwa strittig. | Daß Friede, ist zu-
mal des Prinzen Werk: | Ihn liebt das Volk, ihn achtet der Senat, | Er melde mehr. Phil. Ich weiß 
es hoch zu schätzen, | Daß von den Vätern du gesandt, die Schande | Von uns zu nehmen und 
des Königs Glanz | Und Recht zu wahren. Nun sprich du, mein Sohn. | Dem. Siegreicher König, 
ganz nach Wunsch verlief | Die Reise: Sprechen durft ich im Senat, | Er hörte deine Klagen an 
mit Gleichmut | Und tat mir hohe Ehre an, indem er sagte, | Du habest wohl getan, den Sohn zu 
senden. | Vergessen solle sein, was minder löblich | Und gegen des Senates Wunsch und Willen | 
Bislang geschah. Was strittig etwa noch, | wird Marcius klären. Ungeschmälert bleibst du, | Willst 
du des lieben Friedens nur genießen. | Phil. Nun gut, der gnädige Bescheid, er gelte.«

140	 Zu den Spielstätten und den aufwendigen Inszenierungen der Finalkomödien zum Ende des 
Schuljahres vgl. Boberski, Theater der Benediktiner, S. 37–98.

141	 Pfanner, Das dramatische Werk Rettenpachers, S. 106.



von der zeugenschaft zur verhandlung

310

Expansion Philipps V. nach Westen zwar unterbunden, die Hegemonialmacht in Grie-
chenland blieb den Makedoniern jedoch unbestritten. Wenn Marcius bei Rettenpacher 
auf die Bevollmächtigung verweist, diejenigen Fragen zu verhandeln und zu klären, »si 
quid haud liquidum satis, | Id explicabit Marcius«, dann ist damit insbesondere die Be-
kräftigung des Friedens gemeint. Die Klagen der Griechen gegen Philipp vor dem römi-
schen Senat, das deutet Demetrius in seinem Bericht von der nach Wunsch verlaufenen 
diplomatischen Mission an, »Oblivione tegenda, quae recte minus, | Contraque Patrum 
sint voluntatem hactenus | Acta, atque gesta.« Der Grund für Demetrius’ Ambassade 
nach Rom 184 v. Chr. war eben die Verteidigung seines Vaters. Im Gegensatz zu seiner 
historiografischen Quelle bei Livius, der den jungen Prinzen vor dem Senat als schüch-
tern und dem politisch-juridischen Zusammenhang nicht gewachsen darstellt, erscheint 
Demetrius als diplomatische und politische Figur sowohl vor dem Senat als auch im 
Umfeld des intriganten mazedonischen Hofes als leuchtendes Beispiel der Redlichkeit.142 
Gespiegelt wird die fürstliche und redliche Gesandtenfigur in den komischen Szenen der 
Harlekin-Figur des Dulomorus.143

Die durch Marcius übermittelte römische Freude über den wohlredenden Jüngling 
lässt erahnen, dass diese Verteidigung nicht zuletzt deshalb gelingt, weil der junge Prinz 
bereits zuvor eine ›Friedensgesandtschaft‹ übernommen hat – eine auch aus den Berich-
ten der georgischen Königin bei Gryphius bekannte Gesandtschaftspraxis, die Höveln 
in seiner diplomatischen Taxonomie und Grotius in De jure belli ac pacis als Geisel/obses 
erwähnen: Der zehnjährige Demetrius war von Philipp nach dem Friedensbündnis als di-
plomatische Geisel an die Römer gesandt worden und verbrachte fünf Jahre in Rom, wo 
er alle Weihen römischer Bildung genoss.144 Es sind also römische Athletik und Rhetorik, 
die den Auftritt des Demetrius vor dem Senat prägen.

Rettenpacher studierte an der Salzburger Benediktineruniversität nicht nur Philo-
sophie und Geschichte, sondern beim weltlichen Reichspublizisten Hermann Hermes 
auch Rechtswissenschaft. Hermes lehrte deutsches Staats- und römisches Recht, Kriegs- 
und Feudalrecht; in den Assertiones iuridicae de iuris universi, in specie etiam iuris publici 
Imperii nostri Romano-Germanici principiis (1657) legte er wie einige Reichspublizisten 
auch eine frühe Variante des Völkerrechts vor. Hermes kam 1652 nach Salzburg, seit 1651 
waren an der Benediktineruniversität für Medizin und Recht weltliche Professoren zu-
gelassen. Neben insbesondere calvinistisch geprägten Universitäten wie Heidelberg oder 
Frankfurt kommt der Salzburger Ordensuniversität, die 1622 gegründet wurde, für den 
katholischen Bereich eine Sonderrolle zu. Die Benediktineruniversität hob sich durch 

142	 Vgl. Titus Livius, Ab urbe condita, 39,47.
143	 Vgl. etwa Rettenpacher, Demetrius, S. 130 ff. (II, 3).
144	 Zur Diplomatie der »Vertragsgeisel« bei den Römern, die damit auch eine schleichende Romani-

sierung des nicht-römischen königlichen Nachwuchses beförderten, vgl. Simon Thijs, Hostages 
of Rome, in: Athens Journal of History 2 (2016), Heft 3, S. 199–212. Die obligatio des Römischen 
Rechts, Geiselstellung eines freien Mannes, um begangenes Unrecht wiedergutzumachen oder die 
Erfüllung einer Verpflichtung sicherzustellen, dienst gewissermaßen als nicht völkerrechtliches 
Pendant dazu. Vgl. Giorgio Agamben, Was von Auschwitz bleibt: Das Archiv und der Zeuge. 
Homo sacer III, Frankfurt a. M. 2003, S. 19.



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

311

programmatische Anleihen beim Späthumanismus vom scholastischen Regelunterricht 
und Konfessionalismus vieler Universitäten und Jesuitengymnasien ab.145 

Griechische und römische Geschichte, die Rettenpacher von 1671 bis 1674 selbst an 
der Universität unterrichten sollte, bzw. römisches Recht nehmen in seinem Werk – das 
zeigen auch die auf den Demetrius folgenden Tragödien Attys und Perseus – eine besondere 
Stellung ein. Gemäß dem auch bei Grotius vorherrschenden Verständnis eines vom rö-
mischen ius gentium abgeleiteten Völkerrechts tritt Marcius einerseits als Gesandter eines 
vormaligen Kriegsgegners auf, andererseits als merkurischer Götterbote eines übergeord-
neten Rechtszusammenhangs, der richterliche Milde gegenüber den Klagen anderer grie-
chischer Herrschaftsverbände über Philippus verkündet. Die diplomatische Asymmetrie 
des Anfangs bezieht ihre ethische und politisch-rechtliche Legitimität aus dieser Disposi-
tion, während sie gleichzeitig aus der Perspektive des tyrannischen Hofes das Schaugerüst 
des Verrats und der verlorenen Souveränität – also die Bühne des Martyriums – eröffnet: 
Schutzmacht und Völkerrecht auf der einen Seite, ein Kriegsgegner mit strategischen 
Interessen auf der anderen Seite. Diese Konstellation ist jener in Gryphius’ Catharina von 
Georgien zu vergleichen, allerdings liegen – durch die römischen Quellen bestärkt – die 
Sympathien bei der universalistischen Macht, die letztlich auch dadurch legitimiert wird, 
dass nicht nur der römische Senat, sondern auch die mazedonischen Bürger Demetrius 
als kommenden Friedenskönig feiern. Der in Rettenpachers Festspiel Pax Terris Reddita 
auftretende Regulus, der als Römer Gesandter des feindlichen Karthagos in Rom war 
und nach seiner Rückkehr nach Karthago gefoltert und ermordet wurde, dient als diplo-
matische Spiegelfigur des Demetrius.146

Unschwer ist darin auch ein Zusammenhang mit dem Reich im postwestfälischen 
Kontext der Türkenkriege zu erkennen. Das verdeutlicht auch die Publikation der Selecta 
Dramata 1683, dem Jahr der Wiener Türkenbelagerung. Über die politisch-rhetorische 
Figur der translatio imperii dient die römische Geschichte – noch dazu im Fall des im 
höchsten Maß kaisertreuen Benediktinerordens – als jene der habsburgischen Kaiser. Die 
habsburgischen Kaiser legitimierten den damit verbundenen Universalanspruch mit der 
Bedeutung des Reichs in der Auseinandersetzung mit dem Osmanischen Reich. Marcius 
darf also getrost als kaiserlicher Gesandter, Demetrius als fürstlicher Abgesandter verstan-
den werden. Den schwachen Tyrannen – ähnlich wie in der Konstellation Heinrich VIII. 
und Thomas Morus – erkennen wir als von Ohrenbläsern umgebenen oppositionellen 
Konfessionspolitiker, der sich vom übergeordneten Universalsystem abwendet. Zu be-
achten ist auch die Widmung an den Kapuzinermönch und Wiener Erzbischof Emerich 
Sinelli, der mit der Übernahme des Bischofsamtes auch Geheimer Rat Leopolds I. wurde. 
Spätestens mit Wolf Dietrich von Raitenau, dem der italienische Jesuit, Gelehrte und 
Diplomat Giovanni Botero sein Standardwerk der politica christiana, Della Ragion di stato 

145	 Vgl. Notker Hammerstein, Schule, Hochschule und Res publica litteraria. Die Institutionen der 
Gelehrsamkeit in der Frühen Neuzeit, in: Sebastian Neumeister / Conrad Wiedemann (Hrsg.), 
Res publica Litteraria (= Wolfenbütteler Barockforschung, 14), Wiesbaden 1987, S. 93 ff.

146	 Vgl. Kap. III/7.



von der zeugenschaft zur verhandlung

312

libri dieci (1589), widmete,147 war Salzburg »kein blinder Fleck auf der Landkarte des 
frühneuzeitlichen politischen Denkens in Europa«148 mehr.

Zudem hatte der Erzbischof von Salzburg seit 1530 abwechselnd mit Habsburg den 
Vorsitz auf der »geistlichen Fürstenbank« auf dem Reichstag inne. Mit dem instituti-
onalisierten Immerwährenden Reichstag in Regensburg, einer evangelischen Stadt mit 
katholischem Bischof, übernahm der Salzburger Erzbischof Guidobald Graf Thun als 
diplomatischer Prinzipalkommissär 1663 die Stellvertretung des Kaisers in Regensburg.149 
Die Involvierung der Salzburger Erzbischöfe in die diplomatische Praxis des 16. und 
17. Jahrhunderts erklärt auch die Affinität der Benediktineruniversität zum Völkerrecht 
und zur Gesandtentheorie.150 Demetrius’ Schicksal bietet sich – über den Zusammenhang 
der Gesandtschaft hinausgehend – als Modellfall für institutionelle, konfessionelle und 
politische Übersetzungen an, die für einen der politischen Macht traditionell sehr na-
hestehenden Orden potenzielle Vermittlungskonflikte markiert. Die Konfliktzonen sind 
zahlreich: Die diplomatische Mediation zwischen römischem Senat und mazedonischer 
Tyrannenherrschaft lässt sich demgemäß auch auf das Verhältnis zwischen Papst und welt-
licher Herrschaft, zwischen Papst und Erzbischof, zwischen Papst und Benediktinerorden 
sowie schließlich zwischen weltlicher Herrschaft und Benediktinerorden übertragen. Als 
Reaktion auf den Westfälischen Frieden und die Bündnisfähigkeit der Fürsten im Reich 
deutet sie damit aber gerade im katholischen Verständnis der respublica christiana und 
eines damit zusammenhängenden ius gentium auch eine diplomatische und völkerrecht
liche Professionalisierung in Richtung eines verweltlichten ius inter gentes an.

Rettenpachers Demetrius wirft noch einmal die Frage der Entscheidungsgewalt des 
Souveräns im Rahmen seines eigenen höfischen Kommunikationssystems auf, in dem 
er selbst zum passiven Medium für die Intrige wird. Die rechtliche und politische Un-
sicherheit, die aus dieser Disposition für die Träger öffentlicher Ämter in der Frühen 
Neuzeit resultiert, ist enorm und artikuliert eigentlich im Moment der Übernahme des 
Amts bereits den damit verbundenen Loyalitätskonflikt als Krise der Repräsentation. 
Dieser Zusammenhang gehört nicht der Diplomatie allein und gilt zweifellos für unter-
schiedliche Institutionen der Frühen Neuzeit. Gleichzeitig dienen Gesandtenfiguren auf 
der Theaterbühne aufgrund des merkurischen Dilemmas der verkörperten Botschaft als 
plausible Träger dieser Unsicherheit.

Auch wenn Rettenpachers Drama deutlich gegenreformatorische Züge trägt und wie 
das Jesuitentheater einem am Schauen orientierten Überwältigungsprogramm verpflich-

147	 Giovanni Botero, The Reason of State / The Greatness of Cities, translated by Pamela and Daniel 
Phillip Waley and Robert Peterson, New Haven 1956.

148	 Vgl. Wolfgang E. J. Weber, Politica christiana. Der Beitrag Salzburgs zur europäischen politischen 
Ideengeschichte der Frühen Neuzeit, in: Gerhard Ammer u. a. (Hrsg.), Höfe und Residenzen 
geistlicher Fürsten. Strukturen, Regionen und Salzburgs Beispiel in Mittelalter und Neuzeit, 
Ostfildern 2010, S. 27–37, hier S. 36.

149	 Vgl. Friederike Zaisberger, Der Salzburger Hof in Regensburg, in: Gesellschaft für Salzburger 
Landeskunde 122 (1982), S. 125–240, hier S. 125 f.

150	 Damit ist auch die bemerkenswerte Sammlung von eigentlich durch den Heiligen Stuhl auf den 
Index gesetzten Werken gerade aus dem späthumanistischen Zusammenhang in den Beständen 
der Benediktinerbibliothek zu erklären.



der diplomat als märtyrer und personales zentrum des tr auerspiels

313

tet ist,151 lassen sich doch Unterschiede zum Jesuitentheater des 17. Jahrhunderts hervor-
heben. Wie im Fall der beiden besprochenen Dramen Hallmanns handelt es sich um eine 
Schwundstufe von Märtyrern, die einen für das ausgehende Theater und beginnende 
Musiktheater um 1700 typischen Charakter hervorbringt, wie er auf den höfischen und 
bürgerlichen Opernbühnen und den Haupt- und Staatsaktionen der Wanderbühnen auf-
treten wird. Mit Demetrius deutet sich auch ein Bruch an, den mit Daniel Casper von 
Lohenstein ein weiterer schlesischer Dramatiker, Jurist und Diplomat vollziehen wird: 
die Transformation der dramatischen Märtyrerfiguration zum Trauerspiel als Drama der 
prudentia. 

Im 17. Jahrhundert stieg im Rahmen der postwestfälischen Diplomatie und der ver
änderten internationalen Politik das Bewusstsein gegenüber der bei Hallmann und Retten
pacher dramatisch figurierten Problematik. Wie es das Testament de Charles V de Lorraine 
des kaiserlichen Hofmanns und Diplomaten Theodor Heinrich von Stratmann oder 
ähnliche französische und schwedische Bemühungen anzeigen, wurden gegenüber dem 
›internen‹ Dilemma der Gesandten zwei Absicherungen der absolutistischen Politik vor-
genommen: einerseits eine Professionalisierung der Gesandten, die nicht nur an Ritter-
akademien, Gymnasien oder Universitäten ausgebildet, sondern in eigens eingerichte-
ten chambres diplomatiques an den Höfen auf ihre Missionen vorbereitet und geschult 
werden sollten. Andererseits eine konkret vom Bedürfnis der Ambassade her gedachte 
Beratung, die durch die chambre diplomatique für den Souverän erfolgen konnte – und 
die Gesandten vor Ohrenbläsern schützen sollte.152 Dadurch wurden erfolgreiche Prak-
tiken der Diplomatie seit der Renaissance in Europa im Verlauf der zweiten Hälfte des 
17. Jahrhunderts institutionalisiert. Als Ideal dieser Professionalisierung erfolgte die Kar-
riere vom historisch-rechtlichen sowie rhetorischen Studium in höfische Ämter über den 
Legationssekretär schließlich zum Residenten. Aus der Perspektive des Hofes hielt die 
eigene diplomatische Kammer am Hofe ihre Gesandten an, vor, während und nach ihren 
Ambassaden immer auch in der heimischen höfischen Öffentlichkeit kommunikativ und 
aktiv zu sein – damit ist jene Ebene bezeichnet, auf welcher der aufrichtige Diplomaten-
prinz Demetrius versagt. Gerade die Regierungsjahre Kaiser Leopolds I. waren geprägt 
vom lange Zeit vergeblichen Versuch, eine im europäischen Vergleich effektive gleicher-
maßen kaiserliche und habsburgische Diplomatie einzusetzen und diese Diplomatie zu-
gleich auch einem überschaubaren Rat am Hofe – ohne konkurrierende Beratungs- und 
Entscheidungsgremien – gegenüberzustellen.153

151	 In der Vorrede (»Amico Lectori«) verweist Rettenpacher auf diese Dimension der Aufführung: 
»[…] plura enim frequenter oculis, quàm auribus danda, ne rædium aut nauseam fastidiosi 
spectatores concipiant.« (Rettenpacher, Dramen, Bd. 1, S. 13)

152	 Vgl. Kugeler, Ideal Ambassador, S. 171 f.
153	 Vgl. Müller, Das kaiserliche Gesandtschaftswesen, S. 18–32. 



von der zeugenschaft zur verhandlung

314

4. Lohensteins prudentistisches Spiel im Kontext der europäischen Diplomatie 
oder: Nesselrode in Nimwegen

Mit den Dramen Andreas Gryphius’ und Daniel Caspers von Lohenstein steht die 
Gattungsgeschichte des schlesischen Trauerspiels auf zwei Säulen, die zwar unabhän-
gig voneinander den architektonischen Zusammenhang, dem sie angehören, erkennen 
lassen, deren stilistische Differenz jedoch gleichzeitig in der Forschungsliteratur eine 
binäre Logik hervorgebracht hat (in der für Hallmanns Dramatik kein Zwischenraum 
vorgesehen ist). Insbesondere die ohne Verfallserzählungen der frühen Barockforschung 
auskommende gattungsgeschichtliche Differenzierung von Hans-Jürgen Schings in eine 
Dramatik der consolatio und eine Dramatik der prudentia hat diesen Zusammenhang 
in der Forschung etabliert: »Klugheit nimmt den Platz der Beständigkeit ein. Nicht 
länger constantia, sondern prudentia bestimmt Inhalte und Ziele, die Appellfunktion 
von Lohensteins Tragödien. Im Zeichen der prudentia entfaltet sich eine durch und 
durch politische Welt.«154 Schings folgt dabei einem Modell, das im Fall der durch das 
Beispiel an Beständigkeit tröstenden Dramatik Gryphius’ von einer deutlichen Trennung 
zwischen Transzendenz und Immanenz im dramatischen Gefüge ausgeht. Demgegenüber 
steht dann die »durch und durch politische Welt« Lohensteins – prudentia lässt sich als 
Weltklugheit, also politische Klugheit übersetzen –, die diese Trennung nicht mehr kennt 
und dadurch »den ›Ernst‹ des Andreas Gryphius [unterläuft].«155 

Das Widmungsgedicht an den kurkölnischen Abgesandten und Geheimen Rat Franz 
Freiherr von Nesselrode, das Lohenstein der zweiten Fassung der Sophonisbe (1680) vo-
ranstellt, verweist selbst auf den veränderten ›Schau⸗Platz‹ des Trauerspiels, das diesem 
als Opfer dargebracht wird. Der aus einer schlesischen Patrizierfamilie stammende Lo-
henstein bekleidete seit 1670 das Amt des Breslauer Syndikus, seit 1675 jenes des Ober-
syndikus, dessen Aufgabe es war, in steuerlichen, bildungs- und konfessionspolitischen 
Fragen mit dem Herzogtum Brieg-Liegnitz-Wohlau, aber vor allen mit dem für Schlesien 
reichsmittelbaren Wiener Hof Leopolds I. zu verhandeln. Vor diesem Hintergrund ist 
auch die Festgabe des Trauerspiels an den in enger Beziehung zum kaiserlichen Hof ste-
henden Diplomaten und Geheimrat zu verstehen, den der gelehrte Dichter-Syndikus 
in der Widmung als deutschen Nestor adressiert: »Nimm dieses Trauerspiel zum Opfer 
von mir an/ Du ander Cyneas und Nestor unser Zeiten«.156 Nesselrode, den Lohenstein 
auch als »Meine[n] Genädige[n] Herren« anspricht, war durch die »freye[  ] Herrschaft 
Drachenberg«157 (heute: Trachenberg / Żmigród) auch in die Angelegenheiten der schlesi-
schen Landstände involviert. Wie ein Rechtsakt der Böhmischen Erblande belegt,158 war 

154	 Schings, Constantia und Prudentia, S. 165.
155	 Ebd.
156	 Daniel Casper von Lohenstein, Sophonisbe (1680), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-kritische 

Ausgabe, Abt. II, Bd. 3, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2013, S. 393.
157	 Ebd.
158	 Hatzfeld und Gleichen contra Hatzfeldische Gläubiger; Streit um das Erbe Graf Melchiors von 

Hatzfeld und Gleichen und die Bedienung von Altschulden durch die Erben, 1670–1685. AT-
OeStA/HHStA RHR, Judicialia Antiqua 45–3.



lohensteins prudentistisches spiel

315

Nesselrode um Trachenberg im Streit mit den Erben des kaiserlichen Feldherrn Melchior 
von Hatzfeldt, der rund um die Schlacht bei Wittstock in Grimmelshausens Simplicissi-
mus einen kurzen Auftritt hat.159 Der für seine politische Klugheit allseits gerühmte, mit 
Leibniz korrespondierende160 Graf von Nesselrode zählte zu Lohensteins Förderern.161 
Beim Friedensschluss von Nimwegen, dem großen auf Münster und Osnabrück folgen-
den Friedenskongress (1678–79), der den Niederländischen Krieg auf Kosten des Reichs 
beendete, fungierte er als diplomatischer Unterhändler Kurkölns mit dem Kaiser, Frank-
reich und Schweden.

Die Referenzen aus Mythologie und Geschichte – Cyneas und Nestor – stecken den 
Rahmen der politisch erfolgreichen Redeform ab. Über Cyneas, den Botschafter des thes-
salischen Königs Pyrrhos und Schüler des Rhetorikers Demosthenes, sagt der König bei 
Plutarch, er »habe mehr Städte mit Worten gewonnen als Pyrrhos mit Waffen«.162 Durch 
Homers Ilias ist Nestors Wirken als erfahrener alter politicus, kluger orator und Erzähler 
vor Troja überliefert. Zur Schlichtung der Auseinandersetzung zwischen Achilles und 
Odysseus tritt Nestor dazwischen: »Und unter denen sprang Nestor, | Der süßredende, 
auf, der hellstimmige Redner der Pylier, | Dem auch von der Zunge süßer Honig floß 
die Stimme.«163 Mit Cyneas und Nestor treten also die diplomatischen Zusammenhänge 
der Verhandlung und Vermittlung unter besonderer Berücksichtigung der rhetorischen 
Künste in den Vordergrund, denen Lohenstein auch Nesselrode zuordnet.

Leitmotivisch zieht sich der Begriff des Spiels durch die Widmung an den Diploma-
ten. Lohenstein leitet das Spiel aus dem Bereich der Natur, Tierwelt und dem mensch-
lichen Leben ab. Dieser Aspekt des homo ludens (Johan Huizinga) reicht vom Spiel der 
Kinder zum athletischen Spiel und Theater und dessen großer Bedeutung in der Antike. 
Nicht zuletzt der Empfänger des Widmungsgeschenks »regt mit eigner Hand des Föben 

159	 Vgl. Hans Jacob Christoffel von Grimmelshausen, Der Abentheurliche Simplicissimus Teutsch, 
hrsg. von Dieter Breuer, 5. Aufl., Frankfurt a. M. 2018, S. 203 f. Gegen Ende des 24. Kapitels des 
zweiten Buchs tritt Hatzfeldt gemeinsam mit dem sächsischen Kurfürsten auf. Nesselrodes Mutter 
Lucia war Melchior von Hatzfeldts Schwester.

160	 Vgl. Lothar Mundt, Kommentar: Sophonisbe, in: Daniel Casper von Lohenstein, Sämtliche Werke. 
Historisch-kritische Ausgabe, Abt. II, Bd. 3, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2013, 
S. 953.

161	 Davon zeugt nicht zuletzt Nesselrodes späte ›Antwort‹ auf Lohensteins Widmung; sein lateini-
sches Epigramm eröffnete den Reigen an Trauergedichten auf Lohenstein, die der Ausgabe von 
1685 beigegeben wurden: Daniel Casper von Lohenstein, Ibrahim Sultan Schauspiel/ Agrippina 
Taurspiel/ Epicharis Traurspiel/ Und andere Poetische Gedichte/ So noch mit Bewilligung des S. 
Autoris Nebenst desselben Lebens⸗Lauff und Epicediis, Breslau 1685 (Kurtz Entworffener Lebens⸗
Lauff/ Deß. sel. Autoris, fol. B3v–B4r). Bereits im Widmungsgedicht stellt Lohenstein Nesselrode 
als »hohe[n] Geist« vor, der »selbst hölt von Musen viel | Und regt mit eigner Hand des Föbus 
Seiten⸗Spiel«. (Lohenstein, Sophonisbe, S. 393). Auch im Vorwort des Arminius wird Nesselrode 
erwähnt: Lohenstein, Arminius, fol. dr. 

162	 Plutarch, Pyrrh, 14,1–3.
163	 Homer, Ilias. Neue Übertragung von Wolfgang Schadewaldt. Mit zwölf antiken Vasenbildern, 

17. Aufl., Frankfurt a. M. 2014, S. 13 (I, 247–249).



von der zeugenschaft zur verhandlung

316

Seiten⸗Spiel«.164 Dabei erinnert der Zusammenhang von Spiel und politischem Amt165 an 
Opitz’ Fundierung des Trauerspiels als königliche Gattung: 

Man legt den Spielen Recht und grosse Freyheit bey/
Der Schauplatz prangt von Gold’ und Helffenbein und Seide.
Ja Nero selber spielt und läßt es Edlen frey/
Ein Rathsherr mag sehn zu in eines Bürger Kleide.
Wer bey den Griechen nie in Spielen hat gesigt/
Der hat kein Ehren⸗Ampt ie zu verwalten kriegt.166

Vorgeführt wird nun nicht mehr die »bewährte Beständikeit«, sondern im Zentrum steht 
das Spiel der bzw. mit der Klugheit. In diesem Zusammenhang ist auch die Widmung an 
Nesselrode zu verstehen. Damit betritt Lohenstein das Feld des europäischen Tacitismus, 
das so unterschiedliche Positionen wie jene Niccolò Machiavellis und Justus Lipsius’ ver-
eint. Tacitus’ Verständnis der römischen Geschichte als politische Empirie der Staatsräson 
hat als Motor der Klugheitslehren der Frühen Neuzeit gedient.167

Bevor es zu dessen Lobrede kommt, entfaltet der schlesische Trauerspieldichter – aus-
gehend von »Masaniß’ und Sophonisbens Thaten« – allerdings ein Register der entfes-
selten Affekte und Begierden, in dem »Lieb’ und Ehrsucht […] aufs grimmste spielen«. 
Dieses Register steht der Klugheit entgegen und wird zunächst über bekannte vanitas-
Bilder dem höfischen Bereich zugeordnet:

Kein Leben aber stellt mehr Spiel und Schauplatz dar/
Als derer/ die den Hof fürs Element erkohren.
Wer heute mehr als Fürst/ des Königs Schoss⸗Kind war/
Hat gegen Abende schon Würd und Gunst verlohren.	
Gold/ Purper/ Lorber⸗Krantz verfällt in Staub und Grauß/
Man sticht die Augen gar des Keysers Vater aus.

Des Hofes Schau⸗Gerüst’ ist auswerts zwar Rubin/

164	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 393. 
165	 Plessner fragt: »Was aber ist der Sinn des Spieles, wenn nicht die Irrealisierung des natürlichen 

Menschen zur Trägerschaft […] irgendeiner Rolle?« (Helmuth Plessner, Grenzen der Gemein-
schaft. Eine Kritik des sozialen Realismus, mit einem Nachw. von Joachim Fischer, Frank-
furt a. M. 2001, S. 94)

166	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 398.
167	 Zu unterscheiden ist die stilistische und die inhaltlich-politische Tradition des frühneuzeitlichen 

Tacitismus; hier ist vor allem letzteres gemeint. Obwohl Machiavelli selbst kaum Tacitus zitierte, 
wird die breite Rezeption der Annales und Historiae zum Betätigungsfeld der Theorie der Staats-
räson und des versteckten Machiavellismus. Vgl. allgemein Jürgen von Stackelberg, Tacitus in der 
Romania. Studien zur literarischen Rezeption des Tacitus in Italien und Frankreich, Tübingen 
1960 und Ulrich Muhlack, Der Tacitismus – ein späthumanistisches Phänomen, in: Notker 
Hammerstein / Gerrit Walther (Hrsg.), Späthumanismus. Studien über das Ende einer kultur-
historischen Epoche, Göttingen 2000, S. 160–178. Für den deutschsprachigen Zusammenhang 
vgl. Kühlmann, Gelehrtenrepublik, S. 55 ff. und Bernhard Asmuth, Lohenstein und Tacitus. Eine 
quellenkritische Interpretation der Nero-Tragödien und des Arminius-Romans, Stuttgart 1971.



lohensteins prudentistisches spiel

317

Man spielt wie Diamant/ trägt kostbar Wurm⸗Gespinste.
Gelüstet aber dich den Vorhang weg zu ziehn/
Jst dis Gepränge nichts/ als Schmüncke/ Nebel/ Dünste.
Oft ist ein madicht Leib in Purper eingehüllt/
Und weniger als Nichts/ was Ohr und Augen füllt.

Doch spielt bey Hofe nicht nur Glück und Eitelkeit/
Wenn sie wie Bäll’ und Wind die albern Menschen handeln.
Die Laster sind verlarvt hier in der Tugend Kleid;
Und Raupen sieht man sich in Seiden⸗Würmer wandeln.
Die Heucheley flößt Gift für Milch und Honig ein/
Verläumdung aber wirfft die Unschuld übers Bein.168

An die Stelle der Opposition von oben und unten, von Transzendenz und Immanenz tritt 
jetzt die Opposition von Außen und Innen. Das betrifft Architektur und Maschinerie der 
Verlarvung, oder: »ein madicht Leib in Purper eingehüllt«, die auf einer Ebene operiert 
und zu bewerten ist. Im Territorium der Affekte regiert die prudentistische Handlungs-
logik; Affektkontrolle stellt darin die ethisch und politisch gleichermaßen sicherste Form 
der Fortbewegung dar.169 Dieses Territorium entfaltet Lohenstein nun als Verhandlungs-
raum Nesselrodes in Nimwegen:

Die Mosel und die Maaß/ der Jster und der Rhein/
Die Waal/ der Friedens⸗Platz/ wird auch der Nachwelt sagen/
Ein Redner deines Ruhms/ der Klugheit Zeuge seyn;
Was zu gemeiner Ruh du Guttes beygetragen;
Wie klug und tapfer du die Bothschafft fürgestellt;
Umb Deutschland dich verdient/ und um die halbe Welt.170

Es ist der vir bonus dicendi peritus, der uns in Lohensteins Widmungsgedicht entgegen-
tritt und auf seine ethische Grenze verweist. Mithilfe des christlich-prudentistischen 
Tacitismus wird gegen den eigenen Stichwortgeber Niccolò Machiavelli und dessen in Il 
principe und in den Discorsi entwickelte Trennung von Politik und Moral als Nukleus der 
Staatsräson Stellung bezogen:

Zwey Dinge sind in dir/ O Nestor ! Wunders werth;
Daß Klugheit sich in dir mit Redlichkeit vermählet/	
Daß sie sich mit Betrug nie zu verhülln begehrt;
Daß Vorsicht ohne Falsch nie ihren Zweck verfehlet.	

168	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 399 f.
169	 Vgl. Reinhart Meyer-Kalkus, Wollust und Grausamkeit. Affektenlehre und Affektdarstellung in 

Lohensteins Dramatik am Beispiel von »Agrippina«, Göttingen 1986, S. 38–80, und Oliver Bach, 
Kluge Leidenschaft? Daniel Caspers von Lohenstein Cleopatra zu Affektlehre und Staatsräson, 
in: Daphnis 44 (2016), S. 572–604.

170	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 400.



von der zeugenschaft zur verhandlung

318

Da Arglist insgemein itzt Staats⸗Verständig heist/
Und schlimm zu spielen sich die gantze Welt befleist.171

Lohenstein benennt an dieser Stelle im Einklang mit der antimachiavellistischen Lite-
ratur des 17. Jahrhunderts die Staatsräson als Legitimation und Institutionalisierung des 
›schlimmen Spiels‹, der hemmungslosen simulatio und dissimulatio.172 Wie zu sehen war, 
tritt die Personifikation der Staatsräson in Rists Das Friedewünschende Teutschland als 
italienischer Wundarzt auf, »wie ein Quacksalber oder Feldscherer/ zimlich gravitetisch 
außstafiret«. Die »Heuchelpillen«, die er der Germania verschreibt, werden ihr nicht 
guttun und ihre Genesung verzögern. 

Die Orientierungslinien für das politische Handeln, die er auch dem deutschen Nestor 
zuschreibt, fand Lohenstein dagegen bei den spanischen Theoretikern des Tacitismus. Er 
setzte sich nicht nur intensiv mit dem spanischen Gelehrten und hochrangigen Diplo-
maten Saavedra Fajardo sowie dessen für die politische Theorie Europas in der zweiten 
Hälfte des 17. Jahrhunderts einflussreichen Fürstenspiegel auseinander, sondern auch mit 
den Schriften des Jesuiten Baltasar Gracián,173 dessen Staats⸗kluger Catholischer Ferdinand 
(als El politico Don Fernando el Católico, 1640) Lohenstein 1675 aus dem Spanischen über-
setzte. In seinem Oráculo manual y arte de prudencia (1647) markiert Gracián eindrücklich 
den Spielraum prudentistischen Handelns:

Nicht für einen Mann der Verstellung gehalten werden, obwohl man ohne sie nicht 
mehr leben kann. Eher für bedacht denn listig. Für alle ist die Geradheit im Umgang 
angenehm, aber nicht alle halten sich selbst daran. Die Ehrlichkeit soll nicht in das 
Extrem der Einfältigkeit umschlagen, und die Scharfsinnigkeit nicht in Arglist. Man 
soll eher als Weiser verehrt denn als Durchdenker gefürchtet werden. Die Aufrichtigen 
werden geliebt; aber getäuscht. Die größte Verstellung muss sein, zu verdecken, was 
für Täuschung gehalten wird. Es blühte im goldenen Zeitalter die Geradlinigkeit, in 
diesem eisernen die Arglist. Das Ansehen eines Mannes, der weiß, was er tun soll, ist 
Ehre und begründet Vertrauen, doch das dessen, der sich verstellt, ist Spitzfindigkeit 
und erzeugt Misstrauen.174

171	 Ebd.
172	 Vgl. Adalbert Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz im 17. Jahrhundert. Daniel Casper 

von Lohenstein und sein Werk. Eine exemplarische Studie, Tübingen 1991 (= Studien und Texte 
zur Sozialgeschichte der Literatur, 32), S. 123 f.

173	 Vgl. Karl-Heinz Mulagk, Phänomene des politischen Menschen im 17.  Jahrhundert. Propä-
deutische Studien zum Werk Lohensteins unter besonderer Berücksichtigung Diego Saavedra 
Fajardos und Baltasar Graciáns, Berlin 1973 (= Philologische Studien und Quellen, 66) und Knut 
Forssmann, Spuren Graciáns im Werk Daniel Caspers von Lohenstein, in: Gerald Gillespie / Ger-
hard Spellerberg (Hrsg.), Studien zum Werk Daniel Caspers von Lohenstein, Amsterdam 1983 
(= Daphnis, 12 [1983]), S. 481–505.

174	 Baltasar Gracián, Handorakel und Kunst der Weltklugheit. Aus den in den Werken von Lorenço 
Gracián erdachten Aphorismen gezogen, übers. und hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht, Ditzin-
gen 2021, S. 122 (Nr. 219). Vgl. auch Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 122 f.



lohensteins prudentistisches spiel

319

Nicht mehr Fragen der Repräsentation, Transzendenz und der imitatio-Appell der Ewig-
keit (»Was steht euch an?«) wie in Gryphius’ Catharina stellen die Wegmarken auf. 
Anstelle von Himmel und Hölle, Enthaltsamkeit oder irdischem Verlangen, rücken nun 
die weltlichen Handlungsmöglichkeiten in den Blick: Gracián und mit ihm Lohenstein 
verfolgen einen politisch klugen Mittelweg zwischen unvorsichtiger Offenherzigkeit  – 
Rettenpachers Demetrius wäre nach Lohenstein in diese Falle der fehlenden dissimulatio 
getappt – sowie falscher List und Intrige. Das Widmungsgedicht auf Nesselrode ist nach 
dieser Denkfigur modelliert, indem es den Handlungsraum zwischen Klugheit und 
Redlichkeit ausmisst. 

Damit ist die prudentistische Ausweitung des vir bonus beschrieben,175 wie sie sich 
bereits zu Beginn des Jahrhunderts im eingangs besprochenen Epigramm des englischen 
Gesandten in Venedig, Sir Henry Wotton, im Unterschied zu den idealen Legaten der 
Diplomatietheorie des Späthumanismus abzeichnet: »Legatus vir bonus peregre missus 
ad mentiendum causa reipublicæ«.176 Im homme du monde und honnête homme der zwei-
ten Hälfte des 17.  Jahrhunderts erfolgt diese Ausweitung explizit mit den Mitteln der 
Weltklugheit, ähnlich wie Abraham de Wicquefort die praxisorientierte, vom humanisti-
schen Bild des ›idealen Ambassadeurs‹ mitunter abweichende, Funktion des Diplomaten 
in seiner beinahe zeitgleich zur zweiten Sophonisbe-Fassung publizierten Abhandlung 
über den Ambassadeur skizziert. Entscheidend sind die Kategorien der Weltgewandtheit 
und prudentistischen Kommunikation, die in der ersten insbesondere an der jüngeren 
Geschichte orientierten Abhandlung über Diplomaten und ihre staatlichen Funktionen 
ebenso auftauchen wie im Trauerspiel, dessen Form nicht mehr wie bei Gryphius dem 
spectaculum martyris folgt. Als Differenz zur italienischen (Castiglione) und der spani-
schen (de Vera y Zúñiga, Saavedra Fajardo und Gracián) Kommunikation am Hof, d. h. 
auch der diplomatischen, rückt im Fall der französischen Diplomatie die diplomatische 
Kommunikation und Institutionalisierung in den Blick. Auf deren Hegemonie im diplo-
matischen Diskurs des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts verweist auch die Tatsache, 
dass sich in Nimwegen das Französische als Verhandlungssprache durchsetzte.177

Vor der Folie der Verhandlungen in Nimwegen sei der Blick noch einmal auf Nessel-
rodes diplomatischen Spielraum gelenkt. In den Französisch-Niederländischen Krieg war 
der kaiserliche Hof durch den französischen Angriff auf die Spanischen Niederlande in-
volviert worden. Die immensen Kosten und militärischen Verluste sowie die Bedrohung 
neuer Auseinandersetzungen mit dem Osmanischen Reich sorgten dafür, dass der Kaiser 

175	 Franz-Hubert Robling verweist allerdings darauf, dass die »Schulrhetorik […] schon in der An-
tike [erkannte], daß der Redner auch als wirklicher vir bonus sich immer zugleich als tugendhafter 
Charakter darstellen muß, will er Erfolg haben.« Hans-Hubert Robling, vir bonus, in: Gert 
Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9, Tübingen 2009, S. 1134–1138, hier 
S. 1135. Der rhetorische Tugendcharakter ist also selbst immer schon auf die Ebene der Darstel-
lung angewiesen. So auch Lohenstein in der Nesselrode-Widmung: »Ja Tugend muß oft selbst 
nur in der Larve gelten.« (Lohenstein, Sophonisbe, S. 394 [Widmungsgedicht, 22)].

176	 Zit. nach Jusserand, The School for Ambassadors, S. 439.
177	 Auch die Selbstverständlichkeit, mit der der niederländische Diplomat Wicquefort seine Ab-

handlung in französischer Sprache schreibt, verweist auf diesen Zusammenhang. Vgl. Keens-
Soper, Callières, S. 490 ff.



von der zeugenschaft zur verhandlung

320

auf einen raschen Friedenschluss mit weitreichenden Zugeständnissen an die französische 
Verhandlungsseite drängte. Auch wenn der Verhandlungsfortschritt in Nimwegen durch 
spanisch-französische Präzedenzstreitigkeiten behindert wurde, konnten die Separatfrie-
densverträge zwischen Kaiser und Reich sowie zwischen Frankreich und Schweden am 
5. Februar 1679 im Rathaus vom Nimwegen unterzeichnet werden.178 Nesselrode war mit 
dem Wiener Hof vertraut; so vertrat er Kurfürst Maximilian Heinrich als Abgesandter in 
Wien und verhandelte schließlich als Teil der kaiserlichen Delegation in Karlowitz (von 
Oktober 1698 bis Januar 1699) mit dem Osmanischen Reich, was ihm gegen Lebensende 
auch den Rang eines kaiserlichen Kämmerers einbrachte.179 In Nimwegen repräsentierte 
Nesselrode jedoch nicht den Kaiser, sondern Kurköln. Als Gesandte des Kaisers traten in 
Nimwegen Theodor Heinrich von Stratmann und der Fürstbischof von Gurk Johann von 
Goëss auf. 

Mit der kurkölnischen Vertretung in Nimwegen ist der Abschluss eines spektakulären 
Kapitels der europäischen Diplomatie nach 1648 aufgerufen. Ebenso wie der Französisch-
Niederländische Krieg dem anhaltenden bellizistischen Charakter des europäischen 
17. Jahrhunderts entspricht, das – wie bereits der Nordische Krieg davor gezeigt hatte – 
nach 1648 keineswegs befriedet war, folgt der Friedenskongress in Nimwegen von 1676 
bis 1679 dem dafür etablierten diplomatischen Modell des Friedenskongresses nach dem 
Muster der Verhandlungen von Münster und Osnabrück.180 Und ebenso wie die fran-
zösische Expansionspolitik Ludwigs XIV. mit dem Niederländischen Krieg einen ersten 
Höhepunkt erreichte, kann die Zeit des Niederländischen Krieges bis zu den Friedensver-
handlungen als Fortführung jener diplomatischen Kommunikation gesehen werden, die 
die französische Außenpolitik mit den Reichsständen seit dem Westfälischen Friedens-
kongress unterhielt. Allerdings war der Kongress in Nimwegen nicht der erste multilate-
rale Versuch, um den Niederländischen Krieg zu beenden. 

Nach anfänglich militärischen Erfolgen der französischen Truppen und der Besetzung 
einiger Provinzen gelang es den Niederländern schließlich unter der Führung des in den 
Kriegswirren zur Macht gekommenen Generalstatthalters Wilhelm von Oranien, den 
Vormarsch der Franzosen und ihrer englischen und reichsständischen Verbündeten im 
Laufe des Jahres 1673 aufzuhalten. Bereits 1673, noch vor dem Kriegseintritt Leopolds, 
kam es in Köln zu Friedensverhandlungen zwischen den Niederlanden und Frankreich 
unter mediativer Hinzuziehung Schwedens sowie jener Reichsstände, die wie die Kur-

178	 Unterzeichnet wurde der Vertrag von Franz Ulrich von Kinsky, Theodor Heinrich von Stratmann 
und Johann von Goëss, der bereits unter Ferdinand III. Reichshofrat war und mit besonderen di-
plomatischen Missionen betraut wurde. Eine deutsche Kopie des Vertrages findet sich in Käyserl. 
und Frantzösischer Friedensschluß […], o. O. 1679.

179	 Vgl. Arnold Robens, Der Ritterbürtiges Landständische Adel des Großherzogthums Niederrhein 
dargestellt in Wappen und Abstammungen, Aachen 1818, S. 103 f.

180	 Wie weit die Vorbildwirkung des Westfälischen Kongresses geht, ist den Instruktionen für die kai-
serlichen Gesandten in Nimwegen zu entnehmen. Vgl. Leopold Auer, Instruktionen und Propositi-
onen der kaiserlichen Gesandten bei den Nijmegener Friedensverhandlungen, in: Irene Dingel u. a. 
(Hrsg.), Theatrum Belli – Theatrum Pacis. Konflikte und Konfliktregelungen im frühneuzeitlichen 
Europa. Festschrift für Heinz Duchhardt zu seinem 75. Geburtstag, Göttingen 2018 (= Veröffent
lichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Beheift 124), S. 149–162, hier S. 156.



lohensteins prudentistisches spiel

321

pfalz oder Kurköln von französischen Garnisonen besetzt waren.181 Überschattet wurden 
diese Ereignisse von einer Entführung, die diplomatische und völkerrechtliche Wellen in 
der europäischen Öffentlichkeit schlagen sollte: Auf Veranlassung von Leopold und des-
sen Beratern wurde die Kutsche des kurkölnischen Abgesandten Wilhelm Egon von Fürs-
tenberg, d. h. Nesselrodes Vorgänger, am 14. Februar 1674 überfallen und der Diplomat 
nach einem Schusswechsel mit einigen Todesopfern und Verletzten aus Köln entführt 
(Abb. 27). Erst im Zuge der Verhandlungen in Nimwegen, wo die Freilassung des kurköl-
nischen Abgesandten zur Friedensbedingung der Delegation des Sonnenkönigs gehörte, 
konnte die Fürstenberg-Causa beendet werden. Fürstenberg galt als treuer Gefolgsmann 
des französischen Königs im Reich; der Kaiser warf ihm reichsschädigendes Verhalten 
durch das Schmieden einer antikaiserlichen Allianz vor.182

Unmittelbar nach der Entführung erreichten den kaiserlichen Hof nicht nur Pro-
testnoten aus Frankreich, sondern auch der im Krieg neutralen Schweden und mit den 
Niederlanden sogar der gegnerischen Kriegspartei Frankreichs. Für den schwedischen 
König Karl XI. intervenierte der Rechtsgelehrte Samuel von Pufendorf, der seit 1668 
eine Professur an der neubegründeten Universität Lund bekleidete, wo er auch seine 
große völkerrechtliche Studie De Jure Naturae et Gentium Libri Octo (1672) verfasste.183 
Pufendorf, dessen Völkerrechtslehre Polemiken gegen die Reichsverfassung enthält, ver-
wies auf den völkerrechtlichen Bruch, einen Gesandten, noch dazu auf neutralem Boden 
einer Friedensverhandlung, zu entführen. Der kaiserliche Hof  – maßgeblich am Plan 
zur Entführung Fürstenbergs war Franz von Lisola beteiligt  – entgegnete, dass es sich 
bei Fürstenberg um keinen legalen Gesandten handle, da er keine diplomatischen Ak-
kreditierungsdokumente bei sich getragen habe, was von den französischen Gesandten 
in Köln vehement bestritten wurde. Wie Christoph Kampmann gezeigt hat, diente die 
Entführung trotz des Völkerrechtsbruchs einem Kalkül, das sich letztlich innerhalb des 
Reiches bewähren sollte.184 Zwar blieb Kurköln weiterhin unter französischem Einfluss, 
allerdings waren die Versuche des französischen Königs, via Fürstenberg eine Allianz in-
nerhalb der Reichsfürsten auszubauen, nach der Entführung gescheitert. Wie Abraham 
de Wicquefort in seinen Memoires touchant les Ambassadeurs et les Ministres publics (1676), 
jener in der niederländischen Haft verfassten Vorstudie, ausführt, galt die Empörung 
Ludwig XIV. auch als Vorwand für die Fortsetzung des Krieges in der Zeit nach der 
Entführung. Und wenn er in der Causa schließlich nachließ, dann nur auf die Fürsprache 
Großbritanniens, nachdem der Kaiser zugesagt hatte, dass er die Verhandlungen nicht 
über der Frage Fürstenberg abbrechen werde.185

181	 Vgl. Klaus-Peter Decker, Frankreich und die Reichsstände 1672–1675. Die Ansätze zur Bildung 
einer »Dritten Partei« in den Anfangsjahren des Holländischen Krieges, Bonn 1981, S. 199–270.

182	 Ebd.
183	 Vgl. Detlef Döring, Samuel von Pufendorf, in: James Hardin (Hrsg.), German Baroque Writers, 

1661–1730, Detroit u. a. 1996, S. 328–337, hier S. 332.
184	 Christoph Kampmann, Völkerrechtsbruch als politische Strategie? Ein bekannter Fall und ein unbe-

kannter Plan der Diplomatenentführung unter Kaiser Leopold I., in: Guido Braun/Arno Strohmeyer 
(Hrsg.): Frieden und Friedenssicherung in der Frühen Neuzeit, Münster 2013, S. 323–348.

185	 Vgl. Abraham de Wicquefort, Memoires touchant les Ambassadeurs et les Ministres publics, 3. 
Aufl., o. O. 1676, S. 15 f.



von der zeugenschaft zur verhandlung

322

Wenn nun Lohenstein den Abgesandten von Nimwegen zum deutschen Nestor ernennt 
und sich an anderer Stelle der Hinweis findet, Nesselrode habe »durch seine große 
Staatsklugheit und mannigfaltige Gelahrtheit viel Ruhm erworben«,186 ist damit zunächst 
das schwierige Terrain bei den frühen Verhandlungen in Nimwegen und die prekäre kur-
kölnische Position post-Fürstenberg gemeint. Wie der Hauptrezess zwischen Stratmann 
und Nesselrode zeigt, musste Nesselrode in den Verhandlungen mit den kaiserlichen 
Gesandten nicht nur die Offensivallianz des Kurfürsten Maximilian Heinrich mit Frank-
reich, die Fürstenberg geknüpft hatte, vom Tisch bringen, sondern auch die Besetzung 
der Residenzstadt Bonn beenden. Der Abzug aus Bonn wurde mit 5 000 Soldaten ermög-
licht, die der Kaiser von Kurköln zugesprochen bekam, sowie der vertraglichen Verpflich-
tung, weder Wilhelm von Fürstenberg, nach dessen Restituierung, noch dessen Bruder in 
Dienste zu nehmen.187 Noch einmal lohnt es also, die Friedensallegorie der Flüsse in den 
Blick zu nehmen, mit der Lohenstein Nesselrode in seiner Vorrede ein Denkmal setzt. 
Die fünf genannten Flüsse – »Die Mosel und die Maaß/ der Jster und der Rhein/ | Die 
Waal« – verbinden dabei auf der Karte die kriegerische Konflikt- sowie die verhandelte 

186	 Johann Diederich von Steinen, Westphälische Geschichte, Bd. 2, Lemgo 1755, S. 1041.
187	 Vgl. Codex Germaniæ Diplomaticus Worinnen Viele vortreffliche, und zum Theil noch nieh-

mahls zum Vorschein gekommene, auch zur Illustration der Teutschen Reichs⸗Historie und Juris 
Publici, höchstnöthige Documenta enthalten sind […], hrsg. von Johann Christian Lünig, Sp. 
751–752.

Abb. 27: Gefangennahme und Entführung des Prinzen Wilhelm von Fürstenberg (1674)



dr amatisierte geschichte und diplomatische pr axis

323

Friedenssituation. Lohenstein konnte mit Nesselrode nicht nur seinem frühen Förderer 
huldigen; vielmehr diente ihm die Vorrede auch, um seine Dramatik im Rahmen der 
Reichspolitik und der europäischen Kongressdiplomatie zu positionieren  – und dabei, 
wenn auch verdeckt, den großen diplomatischen Skandal der 1670er Jahre zu alludieren.

5. Dramatisierte Geschichte und diplomatische Praxis nach dem spectaculum 
martyris: Cleopatra (Lohenstein und Callières)

Der in der Forschung postulierte Wandel von der constantia zur prudentia wirft die Frage 
auf, auf welche Weise sich das prudentistische Modell und die damit einhergehende 
›Politisierung‹ der sozialen Praxis zur diplomatischen Dramatik des Gracián-Übersetzers 
und Breslauer Stadtsyndikus Lohenstein verhalten. Noch einmal sei allerdings an den rus-
sischen Gesandten aus Gryphius’ Catharina erinnert, der nach dem Martyrium der geor-
gischen Königin zu verhandeln beginnt. Er tut dies, den abgetrennten Kopf der Königin 
unter einem Tuch verbergend, auf nachgerade politische Weise. Während die Drehung 
ins Prudentistische bei Gryphius die Mehrdeutigkeit der Diplomatenfigur – als Zeuge des 
Blutzeugnisses wie als weltlicher Unterhändler im Hinterzimmer – hervorstreicht, wird 
diese Bewegung und das damit einhergehende Prinzip der dissimulatio in den Trauerspie-
len Daniel Caspers von Lohenstein zum Regelfall. So deutet die Verhandlungsszene des 
russischen Gesandten ausgehend vom königlichen Märtyrerdrama voraus auf Lohensteins 
Theater, dem im Gegensatz zu Gryphius’ Dramen vor allem eine Instanz fehlt: »die Figur 
des Märtyrers mit ihren provozierenden Zumutungen«.188 Selbst dort, wo bei Lohenstein 
im Namen der constantia gestorben wird, fehlt diesen Figuren wie im Fall der Epicharis 
oder Ambre189 die »unzweideutige exemplarische Dominanz«,190 sinnbildlich im emble-
matischen Doppeltitel. Auch der Funktion von Exempel und imitatio war es geschuldet, 
dass Gryphius für Catharina von Georgien und Carolus Stuardus aktuelle Stoffe der politi-
schen Geschichte für seine Stücke dramatisierte. 

Dagegen greift Lohenstein historisch weiter zurück als Gryphius, wie die drei geogra-
fisch-historischen Themenkreise seiner Trauerspiele (mit Ausnahme des Ibrahim Sultan) 
von Agrippina über Cleopatra bis Sophonisbe vor Augen führen. Aber gerade das Feld 
der römischen, türkischen und afrikanischen Geschichte, in dem sich Lohenstein wie 
kaum ein anderer deutscher Dichter der Frühen Neuzeit zu Hause fühlt, dient ihm dazu, 
»das Allmachtsphantasma des christlichen 17.  Jahrhunderts auszubuchstabieren«.191 Die 
dramatisch figurierten Affekte und Perversionen der entfernten Vergangenheit brin-
gen also etwas am politischen Status der Gegenwart zur Kenntnis, das sonst verborgen 
bliebe. Gleichzeitig bedarf es deshalb eines »Dolmetschers«, wie Lohenstein in der Cleo-

188	 Schings, Consolatio und Prudentia, S. 166.
189	 Vgl. Szarota, Märtyrerdrama, S. 306–340.
190	 Schings, Consolatio und Prudentia, S. 166.
191	 Koschorke u. a., Der fiktive Staat, S. 160.



von der zeugenschaft zur verhandlung

324

patra ausführt,192 der den eigenen historisch-dramatischen Text im Anmerkungsapparat 
interpretiert. Die Ambivalenz des historischen Stoffes entsteht insbesondere durch die 
»Wechsel-Reden«,193 in denen die historische Erzählung ihren argumentativen Wert erhält 
und daraus wiederum rhetorisches Potenzial in der dramatischen Bauform generiert.194

Das mediologische Archiv dieser Geschichtsdramatik internationaler Konflikte hält 
neben der Diplomatie insbesondere die merkurische Vermittlung bzw. ›Interpretation‹ 
zwischen textueller Gegenwart und antiker Vergangenheit bereit. Die Diplomatietheorie 
der Frühen Neuzeit verweist für die Bildung der Diplomaten neben Jurisprudenz und 
Rhetorik auf die Bedeutung einer genauen Geschichtskenntnis. An prominenter Stelle 
geschieht dies etwa in der Vorrede der deutschen Übersetzung von Wicqueforts Manual. 
Dort heißt es zur schwierigen Ausbildung der »Staats⸗Minister« und Ambassadeure:

Wann die andern Wissenschafften ein Spiel unserer Jugend seynd/ so erfordert die Be-
greiffung der Staats⸗Wissenschafften die gantze Lebens⸗Zeit eines Menschen. Sothaner 
Staats⸗Baumeister Werckstatt ist die Welt; ihr Handwerck⸗Zeug ist vieler Jahre Witz/ 
mit Scharffsinnigkeit und Simulation vermenget; ihr Maßstab und Winckeleisen 
seynd die nach dem Maß und der Richtschnur alter und neuer Geschichte/ klüglich 
eingerichtete Maximen; die Aufführ⸗ und Richtung deß Baues ist die Festsetz⸗ und 
Zerrüttung der Königreiche/ Fürstenthümer und Provintzien.195

Gemäß Wicqueforts zumindest als ursprünglicher Anspruch formulierter cartesianischer 
Methode196 erweist sich die politische Deutung der Geschichte als Maßstab des staatsklu-
gen und ›simulierenden‹ Handelns in der Welt. Wicquefort legte dieses Verständnis der 
Geschichte auch seiner Geschichte der Niederlande vom Westfälischen Frieden bis zum 
Frieden von Nimwegen zugrunde.197 In den einschlägigen Abhandlungen Abraham de 
Wicqueforts und François de Callières’, eines der bedeutendsten Diplomaten Ludwigs 
XIV., findet sich das Verhältnis von prudentia und Geschichte als Wissenschaft der 

192	 Vgl. Daniel Casper von Lohenstein, Cleopatra – Erstfassung (1661), in: ders., Sämtliche Werke. 
Historisch-kritische Ausgabe, Abt. II, Bd. 1, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2008, 
S. 141–389, hier S. 330 (»Anmerckungen zu der ersten Abhandlung«).

193	 Ebd. Vgl. dazu Niefanger, Geschichtsdramen, S. 198 f., der ausgehend von Lohensteins Vorrede die 
darin skizzierte Beziehung der Anmerkungen zum Haupttext in Anlehnung an Stephen Green-
blatt als »negotiations« bezeichnet, die Beziehungen, die der Text zu anderen historiografischen 
Texten unterhält, fasst er mit Greenblatts »Zirkulation sozialer Energie«. Vgl. auch Greenblatt, 
Verhandlungen mit Shakespeare, S. 7 ff.

194	 Vgl. Niefanger, Geschichtsdramen, S. 199.
195	 Wicquefort, Staats⸗Bothschaffter, fol. Ir.
196	 Ebd., S. 3: »Mir ist zwar gar wol wissend/ daß alle dasjenige/ was etwan dißfals zu Papier möchte 

gebracht werden/ keineswegs vor eine solche Wissenschafft/ welche mit Mathematischen De-
monstrationibus versehen/ und auff welche man als auff unfehlbare Reguln werde fussen dürffen/ 
gehalten werden könne: gleichwohl aber so stehe ich in denen Gedancken/ es werden auß diesem 
meinem Vortrag dennoch gewisse Grund⸗Sätze und Maximen/ worinnen etwas/ so einer untrüg-
lichen Moralität und sittenmässiger Richtschnur ähnlich seyn mochte/ gezogen werden können.« 
Vgl. zur wissenschaftlichen Methode auch Keens-Soper, Callières, S. 494.

197	 Siehe Abraham de Wicquefort, Histoire des Provinces-Unies, des Pais-Bas  – depuis le parfait 
etablissement de cet etat, par la paix de Munster, La Haye 1719.



dr amatisierte geschichte und diplomatische pr axis

325

politischen Praxis. Nach Callières setzt sich prudentia aus drei »fonctions principales« 
zusammen: »de connoitre, de prévoir et d’agir avec déxterité.«198 Wissen, Voraussicht 
und geschicktes Handeln proben im Spiegelkabinett der Geschichte für die Praxis der 
Gegenwart.

Vor dieser Folie lässt sich Lohensteins Geschichtsdramatik noch einmal praxeologisch 
fassen: Geschichte rückt darin selbst einerseits als zu Deutendes und Dolmetschendes 
in den Vordergrund,199 andererseits erscheint Geschichte  – mit Blick auf Wicquefort 
und Lohensteins Vorrede aus der Cleopatra – als Bühne, auf der (Ver-)Handlungsmög-
lichkeiten der Gegenwart herausgestellt werden. Diese Erkenntnis erscheint nur auf den 
ersten Blick banal; vielmehr verweist der Einsatz der mitunter monströsen Geschichte 
auf eine zentrale Praxis der politischen Theorie der Frühen Neuzeit etwa in Pufendorfs 
späten historiografischen Schriften,200 auf deren spielerisch-performative und bildende 
Komponente noch der späte Goethe replizieren wird. In einer Rezension über Friedrich 
von Raumers Geschichte der Hohenstaufen (1823) platziert der Weimarer Geheimrat einen 
Merksatz für angehende Diplomaten: 

Hätte ich jungen Männern zu raten, die sich höherer Staatskunst und also dem diplo-
matischen Fache widmen, so würde ich ihnen es als Handbuch anrühmen, um sich 
daraus zu vergegenwärtigen, wie man unzählige Fakta sammelt und zuletzt sich selbst 
eine Überzeugung bildet. Diese Überzeugung kann freilich nicht historisch werden, 
denn man wird ihr irgendeinmal kritisch widersprechen; wie sie aber praktisch wird, 
so zeigt sich aus einem glücklichen Erfolg, daß man recht gedacht hat.201 

Für Lohensteins Dramen hat Albrecht Schöne von einer »Emblematisierung der Ge-
schichte« gesprochen.202 Gerade im Fall Lohensteins ist im Blick zu behalten, welche 
Geschichte gemeint ist; die Widmung in der Sophonisbe lässt darüber keinen Zweifel 
offen: »Kein Leben aber stellt mehr Spiel und Schauplatz dar/ | Als derer/ die den Hof 
fürs Element erkohren.«203 Die Welt außerhalb der Höfe steht, darauf verweisen bereits 
Alewyn und Spellerberg,204 auch außerhalb der Geschichte, während »der Fürst zum 
Repräsentanten der Geschichte«205 schlechthin avanciert. 

198	 François de Callières, De la Science du Monde, et des Connoissances utiles à la Conduite de la 
vie, Brüssel 1719, S. 204. Vgl. auch Keens-Soper, Callières, S. 499 f.

199	 Vgl. Niefanger, Geschichtsdramen, S. 198 f.
200	 Vgl. Döring, Samuel von Pufendorf, S. 333: »These books – especially ›Einleitung der vornehms-

ten Reiche und Staaten‹ – are not just scholarly treatments but are also designed to teach future 
politicians how to act.«

201	 Johann Wolfgang Goethe, Friedrich von Raumer. Geschichte der Hohenstaufen, in: ders., 
Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespräche. Schriften zur Literatur, hrsg. von Fritz Strich, 
Zürich 1950, S. 344.

202	 Schöne, Emblematik und Drama, S. 224.
203	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 399 (Widmungsgedicht, 169 f.).
204	 Vgl. Alewyn, Das große Welttheater, S. 23 und Gerhard Spellerberg, Verhängnis und Geschichte. 

Untersuchungen zu den Trauerspielen und dem »Arminius«-Roman Daniel Caspers von Lohen-
stein, Bad Homburg 1970, S. 36 f.

205	 Spellerberg, Verhängnis und Geschichte, S. 37. Dazu bereits Benjamin, Trauerspiel, S. 73.



von der zeugenschaft zur verhandlung

326

An diesem Repräsentanten der Geschichte zeigen sich auch die Grenzen der pruden-
tia gegenüber dem »Verhängnüs«, d. h. jener »Satzung« der Welt, die ihren historischen 
Wirrungen vorausgeht – also auch der Klugheit, wie der Reyen der zweiten Abhandlung 
in Lohensteins Epicharis vor Augen führt.206 Die von Schings postulierte Dichotomie 
von constantia und prudentia findet sich im Bezug auf die Geschichtsdimension wieder 
in jener zwischen providentia und Verhängnis.207 Dadurch entfaltet sich ein verändertes 
dramatisches Territorium, dessen historische Bahn nicht mehr auf der Bühne der vanitas 
verfolgt wird, sondern im Rahmen des lange vor dem prudentistischen Einsatz festste-
henden Verhängnisses, der »Festsetz⸗ und Zerrüttung der Königreiche/ Fürstenthümer 
und Provintzien«.

Während der Sophonisbe der Lobpreis des kaiserlichen Gesandten vorangestellt ist, of-
fenbart der Stoff der Cleopatra Lohensteins zweites afrikanisches Trauerspiel als explizites 
Gesandtendrama. Wichert bemerkt zum dem Breslauer Rat gewidmeten Trauerspiel, dass 
»ein Großteil der Handlung […] von nicht weniger als fünf Gesandten (Antyllus, Procu-
lejus, Sertorius, Thyrsus, Archibius) getragen«208 wird. Der spanische Gesandte Sertorius 
eröffnet den Reigen dieser Figuren in der ersten Abhandlung. Nach Antonius’ verzwei-
felter Rückkehr aus der verlorenen Schlacht gegen die übermächtige römische Armee, 
Cleopatras Schreckensvision der Zukunft und den Erwägungen im Kreise der höfischen 
Berater erscheint er als aufgehender »Stern […] uns zu retten«, wenngleich Cleopatra an 
ihrer Vision festhält: »Das Unglück fesselt uns ja rings ümbher mit Ketten/ | Und das 
Verhängnüs lescht so gar der Hofnung Licht | Mit schwartzen Fingern aus.«209 Ihr Sohn 
Antyllus kontert dem Untergangsszenario der Königin, in dem er das Licht der Hoffnung 
zum Botschafter Gottes umdeutet: »Wenn Rath und Macht gebricht/ | So nähert uns sich 
GOtt mit seiner fernen Hülffe«.210 Der spanische Gesandte bietet Antonius im Namen 
von »Hesperien«, ihn als »Kriegs⸗Haupt […] zu ehrn/ und bey erlangter Ruh | Für seinen 
Vater ihn und König anzunehmen«. 

Lohenstein hat diese Szene gegenüber der ersten Fassung der Cleopatra von 1661 hin-
zugefügt, um einerseits die von Antonius und anderen aus dem ägyptischen Lager vor-
getragenen Klagen »gegen den politischen Stil Roms« zu objektivieren,211 andererseits die 
Bedrängnis der politischen und ehelichen Verbindung Cleopatras und Antonius’, und den 
daraus resultierenden Widerstand, zu steigern.212 Denn unmittelbar auf den Hoffnungs-
schimmer des spanischen Gesandten meldet Cleopatras Geheimrat Archibius bereits die 

206	 Vgl. Daniel Casper von Lohenstein, Epicharis, in: ders., Sämtliche Werke, Abt. II, Bd. 2, Teilbd. 
1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / New York 2005, S. 345 ff. und dazu auch Spellerberg, Verhäng-
nis und Geschichte, S. 41 f.

207	 Vgl. Schings und zum Beispiel der »Sophonisbe« Spellerberg, Verhängnis und Geschichte, S. 23–51.
208	 Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 128.
209	 Daniel Casper von Lohenstein, Cleopatra (1680), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-kritische 

Ausgabe, Abt. II, Bd. 1, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2008, S. 444 f. (I/571–
574).

210	 Ebd., S. 445 (I, 572–575).
211	 Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 127.
212	 Vgl. Benjamin Davis, Female Masculinity and Strategies of Resistance in Daniel Caspar von 

Lohenstein’s Epicharis and Cleopatra, in: Neophilologus 100 (2016), Nr. 2, S. 257–274.



dr amatisierte geschichte und diplomatische pr axis

327

nächste Botschaft. Die Antilabe bekräftigt die dadurch erzeugte Spannung und die Be-
drängnis, in der alles von außen Kommende, von außerhalb des Hofes Geschickte als 
Zeichen des Verhängnisses und Bestätigung von Cleopatras Vision gedeutet werden muss:

			    Archibius.
Mein Fürst !
			    Cleopatra.
	  Ach Gott !
			    Antonius.
			    Was ist’s?
			    Archibius.
				          August sucht für Gesandten 
Geleits⸗Brief ’ und Verhör.
			    Antonius.
				      Mein Hauptmann der Trabanten
Empfange die er schickt. Gib du/ was er begehrt.
Die Botschafft werd’ aufs Schloß mit höchster Pracht gewehrt.
Rufft den geheimen Rath in innern Saal zusammen.213

Die Botschaft des römischen Kaisers wird mit »höchster Pracht gewehrt«, während die 
Gesandtschaft seines Sohnes bei Augustus nicht gebührend empfangen wurde. Antonius 
führt das gleich zu Beginn der Audienz des römischen Legaten Proculejus aus:

Mein Sohn Antyllus zoch mit grossen Kostbarkeiten/
Nach dem zum zweytenmal ihn meine Bottschaft nicht
Zu miltern mächtig war/ zum Keyser/ ihm ein Licht
Von meiner Redligkeit und Freundschafft anzuzünden;
Der zwar sein Gold/ nicht ihn Verhör und Gunst ließ finden.214

Durch Proculejus trägt »August Vertrag und Frieden an. | Weil er diß blutt’ge Spiel nicht 
ferner schauen kan.« Allerdings ist dieses Angebot an das Eingeständnis des Antonius 
geknüpft, alleinige Schuld am Krieg zu tragen. Antonius geht zwar auf das Angebot ein – 
»Man nimmt mit beider Hand | Den Friedens Vorschlag an« –, allerdings nicht, ohne in 
die Friedensrhetorik eine Auflistung der völkerrechtlichen Vergehen Roms einzubetten; 
von der verweigerten Gesandtschaft bis zur Nichtankündigung des Krieges: »Man hat das 
Völcker⸗Recht vergässen gegen mich/ | Den Krieg nicht angesagt/ bis daß ich Schwehrd 
und Strich | Auf meiner Haut empfand.« Wie polemisch Antonius der überheblichen 
römischen Gesandtschaft gegenübertritt, zeigt seine Gegenüberstellung des vergessenen 
Völkerrechts mit seiner Verpflichtung zu vergessen für den Friedensvertrag: »Allein ich 
will’s verdeu’n/ und mehrers noch verschweigen/ | Ja mich vergeßlicher/ als eine Heydechs 

213	 Lohenstein, Cleopatra, S. 447 f. (I, 635–639).
214	 Ebd., S. 450 (I, 684–688).



von der zeugenschaft zur verhandlung

328

zeigen | Umb nicht die Ruh zu störn.«215 Das über vierhundert Verse lange Zwiegespräch 
der Audienz dreht sich denn auch größtenteils um die Zuweisung der Kriegsschuld, die 
schließlich auch das römische Friedensangebot zunichtemacht.

Die Stichomythie der Wechselreden bricht erst ab, als der Gesandte an seine rhetori-
schen Grenzen gelangt und die politische und rechtliche Voraussetzung der Audienz in 
Erinnerung ruft: 

Proculejus.	 Genung! Augustus nimmt hier keinen Richter an.
Antonius.	 Wie/ daß man dis/ was recht/ so sparsam hören kan?
Proculejus.	 Man hör’t Besigte nicht/ den Sieger muß man hören.216

Von nun an kippt die Gleichrangigkeit des Gesprächs, Antonius werden Friedensbedin-
gungen diktiert, d. h. Cleopatra zu verlassen, die er ablehnt: »Daß ich Cleopatren sol 
treuloß lassen stehn/ | Schein’t ein unmöglich Werck und schimpflich einzugehn.«217 

Bereits die erste Abhandlung der Cleopatra macht den Unterschied zur Gesandtenfigu-
ration bei Gryphius deutlich: Während die Gesandtenauftritte in der Gryphschen Dra-
matik, insbesondere in der Catharina, ein völkerrechtliches Problem sichtbar machen und 
einen konkreten postwestfälischen Ort in der Märtyrerdramatik einnehmen, verbreitert 
sich das juristisch-diplomatische Feld in Lohensteins Trauerspiel. Die Dramenhandlung 
folgt dabei einem enzyklopädischen Gestus, in dem sie vor der historischen Folie syste-
matisch Positionen des Völkerrechts aufruft. Die historische Handlungsebene der drama-
tischen Konfigurationen bildet demgemäß, durch den Auftritt des spanischen Gesandten 
in der zweiten Fassung noch gesteigert, exemplarisch Themenfelder des Kriegs-, Bündnis- 
und Gesandtenrechts ab.218 Dabei greift Lohenstein nicht nur, aber wesentlich auf Hugo 
Grotius De jure belli ac pacis zurück.

Einer solchen funktionalen Zuweisung innerhalb eines historisch-rechtlichen Systems 
entspricht etwa die Gesandtschaft des Antyllus: Ebenso wie die frühneuzeitlichen Schrif-
ten zum Gesandtschaftsrecht einhellig auf die Koppelung von Souveränität und dem 
Recht, Botschafter zu verschicken, hinweisen, tun sie das im Fall der Pflicht, Gesandte 
von Souveränen nicht grundlos abzuweisen. Der römische Kaiser Augustus empfängt 
Antyllus trotz Geschenken und offizieller Delegation nicht.219 Dieser Zusammenhang 
erklärt sich schließlich auch daraus, dass nach Auslegung des römischen ius gentium, wie 
es für Grotius bedeutend ist, Antonius noch immer als römischer Bürger, also Privatper-
son, betrachtet wird. Seine Gesandtschaften sind nicht zu empfangen, entsprechen keiner 
offiziellen römischen Legation. Grotius verweist auf Livius und eine Stelle bei Cicero:

215	 Ebd., S. 449f. (I, 661–693).
216	 Ebd., S. 460 (I, 801–804).
217	 Ebd., S. 465 (I, 877 f.).
218	 Ähnlich argumentiert Wichert; Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 129.
219	 Bei Grotius findet sich gemäß römischem ius gentium dabei die größte Lizenz: »[D]as Völker

recht verlangt nicht, daß alle angenommen werden sollen; es verbietet nur, sie ohne Grund 
abzuweisen. Der Grund dazu kann in dem Absender oder in dem Gesandten oder in seinem 
Auftrage liegen.« (Grotius, De jure belli ac pacis, S. 310 [Buch II/Kapitel XVIII, § III]).



dr amatisierte geschichte und diplomatische pr axis

329

Der Gesandte nennt sich bei Livius einen öffentlichen Boten des römischen Volkes. 
Bei Livius spricht an einer anderen Stelle der römische Senat, daß das Vorrecht der Ge-
sandten dem Fremden und nicht dem eigenen Bürger gewährt sei. Cicero will zeigen, 
daß man zu Antonius keinen Gesandten schicken solle, und bemerkt: ›denn wir haben 
es nicht mit Hannibal, einem Feinde, sondern mit einem Bürger zu tun.‹220

Vor dieser Folie lässt sich die in der Forschung für Lohensteins Trauerspiele aufgezeigte 
Opposition zwischen Leidenschaft und Affekt auf der einen, zwischen Staatsräson und 
staatsklugem Handeln auf der anderen Seite221 im Zusammenhang der diplomatischen 
Kommunikationsformen differenzieren. Zwar gibt Antonius »Kronen für ein Weib/ ver-
tauschet Gold für Stahl«,222 aber ebenso wenig wie Cleopatra kann er »Egypten […] nicht 
fahren lassen«, zumal Augustus selbst, der »für Gesandten | Geleits⸗Brief ’ und Verhör« 
sucht, die öffentliche diplomatische Kommunikation herstellt. Wir finden in dieser Über-
lagerung von Innen- und Außenpolitik, von privaten und öffentlichen Konstellationen 
auch zwei deutlich voneinander abweichende diplomatische Semantiken: Auf der einen 
Seite offenbart sich darin ein Prinzip der universalen Herrschaft, auf der anderen Seite ein 
Nebeneinander unterschiedlicher politischer Entitäten, die konfligieren, Bündnisse schlie-
ßen und in wechselhaften Verhandlungen stehen. Die Ergänzung der Gesandtenauftritte 
durch den Hoffnungsschimmer des spanischen Legaten Sertorius in der Druckfassung 
von 1680 mag auch darin begründet liegen, diesen internationalen Zusammenhang deut-
licher herauszustreichen.

Auch die zweifache römische Gesandtschaft, die erfolgreich als Keil in die ägyptische 
Staatsehe getrieben wird, macht das deutlich. Während Proculejus zu Marcus Antonius 
gesandt wird, um für dessen glorreiche Rückkehr in römische Dienste die Abwendung 
von bzw. den Tod der Cleopatra zu fordern, schickt Augustus Thyrsus mit dem falschen 
brieflichen Liebes- und Krönungsangebot zu Cleopatra. Durch diese Intrige gerät die 
Verbindung zwischen Cleopatra und Antonius in eine prekäre Lage:

220	 Grotius, De jure belli ac pacis, II, S. 309 (Buch II/Kapitel XVIII, § II). 
221	 Vgl. Meyer-Kalkus, Wollust und Grausamkeit, S. 38–80; Thomas Rahn, Affektpathologische As-

pekte und therapeutische Handlungszitate in Lohensteins »Agrippina«, in: Udo Benzenhöfer / Wil-
helm Kühlmann (Hrsg.), Heilkunde und Krankheitserfahrung in der frühen Neuzeit. Studien am 
Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizingeschichte, Tübingen 1992, S. 201–227; Pierre Bé-
har, Leidenschaften ›in vitro‹ bei Lohenstein, in: Jean-Daniel Krebs (Hrsg.), Die Affekte und ihre 
Repräsentation in der deutschen Literatur der Frühen Neuzeit, Bern u. a. 1996, S. 223–230; Achim 
Geisenhanslüke, Der Fall des Souveräns: Affekt, Politik und Sprache in Racines »Bérénice« und 
Lohensteins »Cleopatra«, in: Comparatio 2 (2010), Heft 2, S. 277–294, und Ritchie Robertson, 
»Verdammte Staats-Klugheit/ die Treu und Bund heist brechen!« Reason of state in Lohenstein’s 
Cleopatra, in: Journal of European Studies 50 (2020), Nr. 1, S. 77–90. Zur Dynamisierung von 
Leidenschaft und Klugheit ausgehend von Lohensteins Disputation De voluntate vgl. Bach, Kluge 
Leidenschaft, S. 578 ff. 

222	 Lohenstein, Cleopatra, S. 507 (II, 499).



von der zeugenschaft zur verhandlung

330

Augustus hiß sie die Faust ins Libsten Blutte röthen/
Hier wil er: daß Anton Cleopatren sol tödten:
Sagt auch noch beiden Heil für Mord- und Todschlag zu.223

Aus dieser für die Ehe tragischen Anordnung resultiert jedoch eine Addition der politi-
schen Akteure. Diese Konfiguration im Verständnis der Souveränität ungleicher politi-
scher Akteure entwickelt ein Setting, das auf den ersten Blick dem Archiv Machiavellis 
entlehnt scheint. Demgemäß hat die Forschung die Frage der prudentia in dieser Konfi-
guration mit unterschiedlichen Ergebnissen, insbesondere hinsichtlich der Bewertung des 
Augustus durchgespielt.224 Wobei Barner den für die Rhetorik und Literatur der zweiten 
Hälfte des 17. Jahrhunderts so wichtigen Mittelweg einer christlichen prudentia herausar-
beitet, für die die genannten Spanier stehen.225

Machiavellis Hinweis auf die Bedeutung des permanenten Verdachts und der rich-
tigen Einschätzung der sich andauernd wandelnden politischen Zusammenhänge und 
Ereignisse226 lassen den florentinischen Staatsmann und Diplomaten sowie den christlich 
gewendeten Tacitismus in seiner Nachfolge hier durchblicken. Zu einfach ist es aller-
dings, Augustus als klugen Taktiker zu sehen und Cleopatra und Antonius dabei in einem 
Gewirr aus Leidenschaft, Täuschung und Ehrsucht untergehen zu lassen. 

Denn sowohl über die naturrechtliche Grundierung als auch über Machiavelli und 
Gracián hinausgehend, offenbart das Drama Interesse für die internationale Konstellation 
bzw. für die synchrone Darstellung unterschiedlicher politischer Handlungsbereiche und 
ihrer inneren Logiken. Die Bauform von Lohensteins Trauerspiel macht das deutlich, 
insbesondere die Anordnung der ersten und zweiten Abhandlung, die nicht nur die 
beiden römischen Ambassaden, einmal zu Antonius, einmal zu Cleopatra, vergleichbar 
nebeneinander entfaltet, sondern auch die darauffolgenden Beratungen im höfischen Rat 
spiegelt.227 Das betrifft einerseits Antonius mit seinem Sohn aus erster (römischer) Ehe 
sowie einigen (ursprünglich römischen) Militärs, andererseits Cleopatra mit ihrem Sohn 
Caesarion und ihrem höfischen Rat Archibius.

Dieser internationale Zusammenhang von Ambassade und höfischer Beratung wird 
schließlich im vierten Akt mit der langen Beratungssequenz zwischen Augustus und seinen 
Vertrauten Agrippa und Mecænas sowie der Audienz des Archibius bei Augustus im Heer-
lager nach dem Tod des Antonius abgeschlossen. Die Relation zwischen Beratung und 
Ambassade, die sich hier im institutionellen Detail deutlich von der negativen höfischen 
Figuration der Ohrenbläser in der martyrologischen Form unterscheidet, ist insofern von 

223	 Ebd., S. 610 (V, 151–153).
224	 Vgl. einen Überblick bei Spellerberg, Verhängnis und Geschichte, S. 151 ff. Zur jüngeren For-

schung siehe Bach, Kluge Leidenschaft, S. 574–604.
225	 Vgl. Barner, Barockrhetorik, S. 135–149.
226	 Niccolò Machiavelli, Discorsi. Gedanken über Politik und Staatsführung. Deutsche Gesamt-

ausgabe, übers. und hrsg. von Rudolf Zorn, 3., verb. Aufl. mit einem Geleitw. von Herfried 
Münkler, Stuttgart 2007, S. 155 ff. und 198 ff.

227	 Vgl. zur Beratung im Trauerspiel Armin Schäfer, Ratgeben im barocken Trauerspiel. Drei 
Situationen, in: Michael Niehaus/Wim Peeters (Hrsg.), Rat geben. Zu Theorie und Analyse des 
Beratungshandelns, Bielefeld 2014 (= Kultur- und Medientheorie), S. 219–236.



dr amatisierte geschichte und diplomatische pr axis

331

Interesse, als die Beratung Aufschluss über die Ambassade gibt und vice versa. Im Gegen-
satz zu den beiden vorangegangenen Audienz- und Beratungsszenen ist die Chronologie 
hierbei nun umgekehrt: In der Beratungssituation wird ausgehandelt, wie Archibius als 
ägyptischer Gesandter zu empfangen ist:

Nimm ihn an/ wie andere Gesandten/ 
Durch der Trompeten Schall begleitet von Trabanten.228

Die Relation zwischen diplomatischen Audienz- und Beratungsszenen ermöglicht es dem 
dramatischen Text, Fragen des Zeremoniells, Völkerrechts, der politischen Repräsenta-
tion und Verhandlung performativ zu markieren, auszudifferenzieren und abzuwägen. 
Dadurch unterscheiden sich Lohensteins höfische Beratungsszenen von den nicht minder 
umfangreichen Beratungen in Christoph Kormarts Polyeuctus oder Christlicher Märtyrer 
(1669) nach Corneille und Maria Stuart oder germarterte Majestät (1673) nach Vondel 
oder auch Adolph Haugwitz’ Bearbeitung des Maria-Stuart-Stoffs (1683). Zwar dienen 
die – im Fall von Kormarts Prosaübertragung Polyeuctus gegenüber der französischen Vor-
lage mit zusätzlichem Geheimratspersonal ausgestatteten – Beratungssequenzen auch bei 
Haugwitz und Kormart zur dramatischen Diskursivierung staatstheoretischen Wissens, 
zugleich fehlt ihnen aber das performative Setting, das Lohensteins Auseinandersetzung 
mit der diplomatischen Praxis auszeichnet.229

Rat und Beratung schieben sich bei Lohenstein »zwischen Ereignis und Reaktion« 
und eröffnen dem dramatischen Text auf diese Weise in seiner Handlungslogik nicht 
nur einen »Zeitgewinn«,230 sondern mit Blick auf die Diplomatie des Textes auch ein 
analytisches blackboxing. Anstelle von Automatismen und Routinen treten Abwägung 
und Planung: Respice finem. Es ist bezeichnend, dass die unabwendbare Verstrickung 
der Figuren im historischen Trauerspiel in einem Zeitverlust kulminiert, der weder Am-
bassade noch Beratung ermöglicht. Lohensteins dramatische Beratungstextur verweist 
dabei auch auf die institutionellen rhetorischen Praktiken an den jeweiligen Polen der 
diplomatischen Mediation. Das ist für die Frage der kaiserlichen und/oder habsburgi-
schen Diplomatie insofern von Bedeutung, als mehrfach darauf hingewiesen wurde, dass 
die Doppelstruktur des Wiener Hofes und deren Umgang mit Gesandtenberichten und 
dementsprechenden Entscheidungsprozessen der Professionalisierung der europäischen 
Diplomatie bis in die 1670er Jahre häufig nicht gerecht werden konnte – offenkundig in 
mitunter lähmenden und einander gegenseitig behindernden Beratungsgremien.231

228	 Lohenstein, Cleopatra, S. 569 (IV, 66 f.).
229	 Vgl. den vollständigen Titel: Christoph Kormart, Polyeuctus oder Christlicher Märtyrer | Meist 

aus dem Französischen des H. Corneille ins Deutsche gebracht | Mit sich darzu fügenden neuen 
Erfindungen vermehret und vor weniger Zeit | In Gegenwart und Versammlung hoher Häupter 
E. hochlöbl. Universität und E. Ed. E. hochweisen Raths zu Leipzig durch | Ein öffentliches 
Trauer⸗Spiel | Nach anderer dergleichen Aufführung auff geschehenes inständigs Ansuchen Einer 
Studierenden Gesellschaft vorgestellet, Leipzig 1669. Zur Funktion der Beratung und den »neuen 
Erfindungen« bei Kormart vgl. auch Reichelt, Barockdrama und Absolutismus, S. 71.

230	 Macho, Beratung, S. 59 f.
231	 Vgl. Müller, Das kaiserliche Gesandtschaftswesen, S. 22–59.



von der zeugenschaft zur verhandlung

332

Augustus’ Vertrauter Agrippa wird mehrfach darauf hinweisen, dass den »Besiegten das 
Recht« fehlt Gesandte »abzusenden«.232 Grotius’ Naturrecht steht in diesem Fall auf seiner 
Seite. Hingegen neigen Augustus und Mecænas dazu, gegenüber Cleopatra Milde walten 
zu lassen – dabei dient ihnen die offiziell eingebettete Ambassade des Archibius als Beleg 
einer zu erwartenden clementia. Damit ist einerseits das frühneuzeitliche Souveränitäts
paradigma aufgerufen, das die Beschränkung des naturrechtlich legitimierten Souveräns 
in dessen christlich-tugendhafter Auslegung der Herrschaft ausmacht. Und diese zeigt sich 
wiederum am deutlichsten in der Mimesis der göttlichen Gnade in clementia. Andererseits 
fungieren die systematisch im historischen Stoff aufgesuchten rechtlichen Beispiele, die 
Lohensteins Trauerspiel in Szene setzt, eher als Raster der Handlung, denn als dessen 
konkrete Figuration. So bilden sie auf der historischen Folie ein Feld der Handlungs-
möglichkeiten ab, die performativ zu reflektieren sind. Man könnte formulieren, dass 
der tacitistisch gebildete und mit der Diplomatie vertraute Dramatiker Lohenstein die 
Relation zwischen Naturrecht und internationaler Politik hier performativ aushandelt.

In seiner Abhandlung De la Manière de Négocier avec les Souverains streicht der franzö-
sische Diplomat und Minister François de Callières, der in die französische Außenpolitik 
Ludwigs XIV. in der Ära nach Mazarin involviert war, die Bedeutung hervor, das Un-
erwartete richtig und als Element einer Ordnung der Multiplizität und Gleichzeitigkeit 
beurteilen zu können: »toutes les affairs ont entr’elles un enchaînement et une liaison«.233 
Die Abhandlungen Wicqueforts und Callières’, die jeweils gegen Ende zweier im poli-
tischen Sinn erfahrungsreicher Leben veröffentlicht wurden und die Lohenstein zur 
Abfassung seiner afrikanischen und diplomatischen Trauerspiele nicht kennen konnte, 
entwickeln theoretisch ähnliche Denkfiguren, wie sie Lohenstein in seinen Trauerspielen 
dramatisch figuriert und szenisch verbindet. Die Dramatisierung der Geschichte, der, wie 
nicht zuletzt der ausufernde Apparat der Lohenstein-Dramen sichtbar macht, ein System 
der gelehrten Indexikalisierung zugrunde liegt, eröffnet Handlungsfelder, in denen die 
prudentistische Praxis der Gegenwart zu proben ist – als Wissen, Voraussicht und situative 
Handlungslogik. Nach decorum und Recht rückt die richtige, nachgerade mikrologische 
Einschätzung politischer Situationen in den Vordergrund. Nicht zuletzt der Friede von 
Nimwegen sowie die für die schwierigen Beziehungen zwischen Frankreich und den Habs-
burgern in den unruhigen Jahren (davor und danach) bis zum Frieden von Rijswijk 1697 
führen die Dringlichkeit dieser politischen Praxis im postwestfälischen Verhandlungsraum 

232	 Lohenstein, Cleopatra, S. 571 (IV, 89).
233	 Callières, Manière de négocier, S. 136. Vgl. auch Keens-Soper, Callières, S. 507: »Placed in 

the stage with Machiavelli, he [Callières, C. P.] would find much to admire in the Florentine 
diplomat’s stress on the mutability of events, while no doubt taking issue with him over the 
question of deceit. Where Machiavelli relies on the virtù of the prince to overcome the instability 
that accompanies insecurity, Callières, with a surer sense of the continuity of events, advocated 
the generation of confidence between sovereigns by a professionally-equipped diplomacy. […] In 
another direction Callières lived too near the politics of his age to find comfort in the Grotian 
assertion of natural law effectively restraining the actions of states. While in sympathy with the 
Dutchman’s appeal for moderation, he found the notion of ›the great society of states‹ too general 
and imprecise, and above all too ignorant of the grain of modern European history, to exercise 
authority within the operations of princely politics.«



dr amatisierte geschichte und diplomatische pr axis

333

vor Augen. François de Callières, der für die französische Krone in Rijswijk den Frieden 
verhandelte und den für Frankreich schwierigen Friedensvertrag unterzeichnete,234 ist ein 
institutionelles Kind dieser Zeit. Während Wicquefort mit Bezug zum Friedenskongress 
in Nimwegen zum ersten Mal die postwestfälische Institutionalisierung der Kongressdip-
lomatie analysierte,235 ist Callières’ Abhandlung maßgeblich mit den Verhandlungen und 
dem Frieden von Rijswijk 1697 verknüpft. Die Institutionalisierung der Kongressdiploma-
tie führt von Nimwegen und Rijswijk über Utrecht, Rastatt and Baden (1713/14) schließ-
lich zu den Kongressen von Cambray (1724 /25) und Soissons (1728 /29).236

Die Ambassade des Proculejus in Alexandrien in Lohensteins dramatischer Konfigura-
tion verdeutlicht eine Verlagerung des dramatischen Auftritts weg von der Repräsentation 
hin zur politischen Rhetorik und Kommunikation. Entscheidend sind dabei Ambivalen-

234	 Friedens-Instrument zwischen Den Kayser und dem Reiche und den Aller-Christlichsten Könige 
Zu Ryswick in Holland […], o. O. 1697.

235	 Vgl. Matthias Köhler, Strategie und Symbolik. Verhandeln auf dem Kongress von Nimwegen, 
Köln u. a. 2011 (= Externa, 3), S. 102. Zu Wicqueforts Gesandtentheorie und der Kongressdiplo-
matie in Nimwegen vgl. Kugeler, Le Parfait Ambassadeur, S. 87.

236	 Vgl. Kugeler, Le Parfait Ambassadeur, S. 13. Vgl. auch Duchhardt, Friedenskongresse, S. 226–239.

Abb. 28: Titelkupfer zu François de Callières, De la Manière de Négocier avec les Souverains (1716). 
Mit französischen Insignien ausgestattet erscheint Merkur vor einer Friedensallegorie.



von der zeugenschaft zur verhandlung

334

lenzen und mehrfache Handlungsoptionen, die sich in der Audienz des Proculejus bei 
Antonius auftun.237 Damit rückt die Praxis der Verhandlung und Verhandlungskunst, 
die von Beginn ihrer theoretischen Reflexion gegen Ende des 17. Jahrhunderts unter ethi-
schem Verdacht stand,238 in den Mittelpunkt. Auch Lohensteins Widmungsgedicht an 
Nesselrode hat konkret die Verhandlungskunst und weniger die Repräsentation des Sou-
veräns vor Augen, wenn es heißt: »Wie klug und tapfer du die Bothschafft fürgestellt.«239 
Zwar deutet das ›Fürstellen‹ der Botschaft, im Verständnis der Gesandtschaft, die (Re-)
Präsentation an, doch der kluge und tapfere Vortrag der Botschaft meint konkret die Ver-
handlung und ihre operativen Bedingungen: Klug wird taktiert, tapfer wird gerungen. 

Schings’ heuristisch forciertes Modell des Funktionswandels von der constantia zur 
prudentia bzw. von der providentia zum Verhängnis, das bereits für Gryphius zu rela-
tivieren war, hilft uns nun dabei, eine Differenz der diplomatischen Dramenpoetik zu 
profilieren: Im Zentrum steht jetzt nicht mehr die Repräsentation wie im königlich-
martyrologischen Zusammenhang, sondern die Verhandlung. So rückt der Fokus der 
dramatischen Figuration weg vom Ambassadeur und Legaten als Medium der Souveräni-
tät, hin zu den Modalitäten des diplomatischen Handelns in einem spezifischen Setting. 
Nicht der theatrale Auftritt des Legaten-Schauspielers steht dadurch im Mittelpunkt, 
sondern  – wie es François de Callières als Paradigma der französischen Verhandlungs-
kunst beschreibt – der Bühnenraum seiner Verhandlung mit umfassendem Personal.240 
Damit ist zugleich auch immer mehr als die unmittelbare Situation und der Diskurs der 
Verhandlung aufgerufen; vielmehr meint Callières’ Verhandlungsbegriff die komplexe 
organisatorische Dimension einer modernen Gesandtschaft. Das betrifft mit der operativ 
aufwendigen Kongressdiplomatie nicht zuletzt die wirksamste Form der Friedensdiplo-
matie in einer bellizistischen Epoche.241 

Während Lohensteins Dramen sich souverän im Wissensfeld der Völkerrechtstheorie 
nach Grotius bewegen, unternehmen sie (mit dem Tacitismus im Gepäck) auch eine 
politisch-praxeologische Dynamisierung und Funktionalisierung des aus der Renaissance 
stammenden Schauspieler-Gesandtenbildes, wie sie sich zeitgleich in der neueren fran-
zösischen Traktatliteratur vorbereitet und die Praxis der kaiserlichen Diplomatie (nicht 
zuletzt in Nimwegen) zunehmend vor Probleme stellt. Nimmt man diesen Kommuni-
kationszusammenhang ernst, erscheinen nicht nur die symbolischen Zugeständnisse, die 

237	 Vgl. Lohenstein, Cleopatra, S. 460 f., etwa jene Stelle (I, 807–832), bevor der Dialog endgültig 
kippt. Dazu auch Antonius mehrfache rhetorische Versuche, die Hierarchie des Diktats – »Ein 
Sieger gibt Gesätz’«  – in eine potenzielle Gleichrangigkeit zu verkehren: »Was schlägt August 
denn für zum Mittel neuer Ruh’?« (I, 805 f.).

238	 Vgl. Kugeler, Le Parfait Ambassadeur, S. 257.
239	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 400.
240	 Callières, Manière de négocier, S. 23–28. Einerseits kommt er zu dem Schluss: »Un Ambassadeur 

ressemble en quelque maniere à un Comedien, exposé sur le theatre aux yeux du Public pour y jouer 
de grands rôles […]«. Andererseits reicht das individuelle Amt der Repräsentation nicht mehr aus; 
vielmehr müsse in das Theater der Diplomatie ein lokales Netz an verschiedenen Gesprächspart-
nern, Ratgebern und Spionen integriert werden, die Kontakte zum Hof und den Fürsten haben.

241	 Vgl. Braun, Vom Frieden zum Krieg und vom Krieg zum Frieden, S. 15–35.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

335

die Dramatik Lohensteins an den Wiener Hof und dessen theatrale Repräsentationskul-
tur macht, im Licht der diplomatischen Praxis. 

6. Lohensteins Wiener Mission und die Reyen der Sophonisbe 

Im »Reyen der Tiber/ des Nilus/ der Donau/ des Rheins« in der Cleopatra wird das poli-
tische Handlungsfeld der Gegenwart, das aus der Geschichtsdramatik erwächst, am Ende 
des Trauerspiels explizit zum Thema gemacht. Ähnlich dem panegyrisch choreografierten 
Abschluss im Ballet de cour bzw. der licenza-Praxis der höfischen Oper singen Donau und 
Rhein dem Kaiser, der als staatskluger Nachfolger des Augustus in Szene gesetzt wird, in 
beiden Fassungen (1661 /80) ein Loblied der politischen Tugend und der hoffnungsrei-
chen Zukunft: 

Wir sehen schon die Sonnen unsrer Flutt/
Den Helden⸗Stamm in Oester⸗Reich entspringen/
Dem nicht nur Rom und Tiber Opffer bringen/
Den Leopold/ der dem August es gleiche thut.242

In Lohensteins Ibrahim Sultan (1673) findet sich anlässlich von Leopolds zwei
ter Hochzeit mit Claudia Felicitas eine Widmung an den »Allerdurchlauchtigste[n] 
Großmächtigste[n]/ Unüberwindlichste[n] Römische[n] Käyser/ auch zu Hungarn und 
Böheim König«:

So viele Völcker frolockendem Zuruffen/ erkühne/ unüberwindlichster Käyser/ ich 
mich nun auch/ nicht so wohl ein würdiges Opfer/ als ein verächtliches Kennzeichen 
meiner allerunterthänigsten Pflicht-Schuld beyzusetzen […]. | Ich überliefere Fußfällig 
ein Schauspiel/ nicht so wohl/ weil die gantze Welt einen Schauplatz/ Menschen die 
Spielenden/ ihr Leben das Spiel/ der Himmel den urtheilenden Zuschauer fürstellet; 
als weil Ew. Käyserl. Majest. Helden⸗Thaten in diesem grossen Schauplatze ein 
Beyspiel aller vollkommenen Fürsten/ und ein anbethens⸗würdiges Vorbild der Voll-
kommenheit bey der Nachwelt zu seyn […] verdienen. […] Ew. Käyser⸗ und Königl. 
Majest. | Aller⸗unterthänigst⸗gehorsamster Knecht | Daniel Casper von Lohenstein.243 

Diese panegyrische Einbettung des schlesischen Trauerspiels stellt die Voraussetzung der 
Teilnahme an der politischen und kulturellen Kommunikation im höfischen System 
dar.244 Insbesondere die dramatische Diplomatie ist dabei aufgerufen; wie Bernhard Jahn 

242	 Lohenstein, Cleopatra, S. 647 (V, 835–838).
243	 Daniel Casper von Lohenstein, Ibrahim Sultan, in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-kritische 

Ausgabe, Bd. III/1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2013, S. 6 f. (Zuschrift, 34–85).
244	 Vgl. auch die »Ambivalenz des Herrscherlobs« bei Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, 

S. 148 ff. Zur Dialektik und Ambivalenz der Habsburger-Panegyrik vgl. grundsätzlich den Sam-



von der zeugenschaft zur verhandlung

336

ausführt, finden sich solche der zeremoniellen Einbettung der Oper vergleichbare licenze 
im ausgehenden 17. und der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts in Theateraufführungen 
der freien Reichsstädte ebenso wie auf den höfischen Bühnen: »Sie stellen sozusagen den 
Normalfall der politischen Diplomatie dar, wobei das Theater […] als zentrales Medium 
genutzt wird«.245 Dieser eigentlich auf die späte Musiktheaterdichtung Hallmanns bezo-
gene Zusammenhang lässt sich auch auf den Breslauer Stadtsyndikus umlegen und zu sei-
ner diplomatischen Praxis in Beziehung setzen. Das betrifft nicht nur den panegyrischen 
Rahmen der Aufführungspraxis, sondern für die afrikanischen Trauerspiele Cleopatra und 
Sophonisbe auch dessen nachträgliches Erscheinen im Druck 1680. 

Lohenstein, dessen »nationale[r] Ruhm«246 als gelehrter Dichter zu diesem Zeitpunkt 
etabliert ist, weilte selbst als Abgesandter des Rates im Frühjahr 1675 »wegen hochwichti-
ger Affairen gemeiner Stadt« am kaiserlichen Hof in Wien. Anlass seiner diplomatischen 
Mission war ein Bericht des »Wiener Agenten« des städtischen Rates, »das man im Ca-
binet des Kaisers mit der Absicht umgehe, Breslau mit kaiserlicher Garnison zu belegen 
und sich desselben bei dem bevorstehenden Einfall der Schweden zu versichern«.247 Kon-
kret sind damit die Pläne des Grafen Montecuccoli gemeint.248 Der Wiener Hof hatte 
nach dem Besuch des schwedischen Gesandten Benedict Oxenstierna, eines Verwandten 
von Axel und Johan Axelsson Oxenstierna, in Breslau seinen Druck auf die Autonomie 
der Stadtrepublik erhöht und verdächtigte die Ratsherren anlässlich des Schwedisch-
Brandenburgischen Krieges mit den Schweden geheime Sache zu machen. Zwar galt es 
auch, kleinere Fragen der Verwaltung und des Steuerrechts am Wiener Hof zu klären, 
im Zentrum stand jedoch die schwedische Causa. Zu nahe waren die Erinnerungen an 
den Dreißigjährigen Krieg, welcher die Stadt Breslau mehrfach der Willkür von homines 
militares ausgesetzt hatte.249 

Lohenstein, vom Senat der Stadt offiziell beauftragt, reiste am 25.  Februar ab. Die 
heute verlorene »geheime Instruction« kann mit Conrad Müllers Studie aus dem Jahr 1882 
nachvollzogen werden, die die von Lohenstein aus Wien an den Ober-Syndikus Hoff-
mann von Hoffmannswaldau übermittelten Relationen sowie dessen Antworten wieder-
gibt, die im Zweiten Weltkrieg vernichtet wurden. Die »Instruction« macht deutlich, dass 
sich Lohensteins Wiener Ambassade am Prinzip der Vertrauensbildung orientiert: Der 
Abgesandte wird darin angehalten, »sowohl gegen Ihr Kayser- und Königlichen Mayestät, 

melband Pierre Béhar / Herbert Schneider (Hrsg.), Der Fürst und sein Volk. Herrscherlob und 
Herrscherkritik in den habsburgischen Ländern der frühen Neuzeit, St. Ingbert 2004.

245	 Jahn, Johann Christian Hallmanns Spätwerk, S. 203.
246	 Vgl. Alberto Martino, Daniel Casper von Lohenstein. Geschichte seiner Rezeption, Bd. 1, 

Tübingen 1978, S. 185: »Wenn wir den Zeitraum festlegen müßten, innerhalb dessen Lohensteins 
nationaler Ruhm entsteht und sich festigt, würden wir die Jahre zwischen 1665 und 1675 nennen. 
Nach 1675 ist Lohenstein nicht nur bekannt, sondern er wird als ein großer Dichter angesehen.« 
Als Zeugen nennt Martino Sigmund von Birken und Daniel Georg Morhof.

247	 Conrad Müller, Beiträge zum Leben und Dichten Daniel Caspers von Lohenstein, Hildesheim / New 
York 1977 (= Germanistische Abhandlungen, Heft 1), S. 50. Vgl. auch Wichert, Literatur, Rhetorik 
und Jurisprudenz, S. 128 ff.

248	 Vgl. Ludwig Petry, Politische Geschichte unter den Habsburgern, in: ders./Josef Joachim Menzel 
(Hrsg.), Geschichte Schlesiens, Bd. 2, 2. Aufl., Sigmaringen 1988, S. 1–99, hier S. 78.

249	 Vgl. Müller, Beiträge zum Leben und Dichten, S. 50.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

337

alß Dero hohe Ministros die Treugehorsambste Stadt und Derselben devotesten Magistrat 
zwar mit nachdrücklichen Expressionen« vorstellig zu werden, gleichzeitig »mit solcher 
bescheidenheit« zu operieren, »daß aus allzu sorgfältiger sorge nicht einige Suspiciones 
nimii Metûs vel malè Consciorum Animorum eliciret werden mögen«.250 Die Routine der 
Ehrbezeugung, so der schmale Grat von Lohensteins Wiener Mission, durfte kein Miss-
trauen hervorrufen. Der von Jahn erwähnte »Normalfall der politischen Diplomatie«, 
der sich in der kaiserlichen licenza der Breslauer Schultheateraufführung zeigt, erfährt 
nun sein Fortwirken im Zeichensystem des Wiener Hofes, das ein genaues Sensorium 
für Verfehlungen gegenüber dem Kaiser entwickelt hat und in dem der Verdacht die 
Kommunikationspraxis dominiert. 

Als Strategie gegenüber dem Kaiser gilt, die »Discours […] ad Specialiora, besonders 
die Spargirte Guarnison-Einlegung« gar nicht vorzubringen, sondern »in Terminis ge-
neralibus« zu verbleiben. Stattdessen ist die »Lobwürdigste Protection in Religions- und 
Saecularsachen und güttigste Regierung, welche die Treugehorsambste Stadt nur in einen 
ungetreuen gedancken zu verstellen Niemanden vernünftiges glauben ließe, höchst [zu] 
Preisen«. Hinzuzufügen sei der Verweis auf die »schweren Unkosten«, die Breslau in den 
vergangenen Kriegen aufbrachte und »bey nechsthin erschollener gefahr« weiterhin auf-
bringen werde. Wenn allerdings »ein oder ander Kayserlicher Minister die Materiam einer 
Guarnison in Specie auf die Teppicht würfe«, solle Lohenstein vorbringen, »wie durch 
Einlegung einer Guarnison nicht nur die Stadt an sich selbst in Ruin versetzt, sondern 
auch das gantze Land disconsolirt, und Ihr Kayserliche Majestät ein grosser Schaden zuge-
zogen werden würde«.251

Obwohl sich Lohenstein in Wien »für vieles Geld schlecht tractiret«252 fühlte, gelang es 
ihm nach etlichen Gesprächen mit kaiserlichen Räten, die – wie befürchtet – auf die Gar-
nisonspläne der militärischen Partei verwiesen, das Vertrauen des Hofes in den Breslauer 
Stadtsenat wiederherzustellen. Lohenstein dinierte auch mit dem jungen Piastenherzog 
Georg Wilhelm, der zur Investitur am Hofe weilte, und beriet sich mit dessen diplomati-
schen Begleitern, Hans Adam von Posadowsky und Friedrich von Roth. Für Lohensteins 
Erfolg waren jedoch nicht nur Gespräche und Präsente, etwa ein Korb voller Lachse, 
schlesisches Tafelzeug und Leinen sowie erhebliche Geldbeträge, die an höfische Akteure 
(auch als Investition in die Zukunft) überreicht wurden, sondern auch eine kleine Spio-
nagehandlung förderlich: 

Frankfurt a. d. Oder, das insgeheim schwedisch gesinnt war, suchte auch Breslau zur sel-
ben Zeit dafür zu gewinnen und übersandte schwedische Pässe. Dem Senate kam dieser 
Verrat gelegen, um seine eigene Treue zu beweisen. Er liess durch Lohenstein alle Schrift-
stücke dem Kaiser vorlegen und erntete dafür das Lob eines ›operis supererogationis‹.253

250	 Zit. nach ebd., S. 51.
251	 Zit. nach ebd., S. 51.
252	 Zit. nach ebd., S. 60.
253	 Ebd., S. 54.



von der zeugenschaft zur verhandlung

338

Die Angelegenheit erfüllte Lohenstein, wie er den Breslauer Ober-Syndikus und gelehr-
ten Freund Christian Hoffmann von Hoffmannswaldau – selbst 1660 und 1669 /70 Teil 
einer schlesischen Delegation in Wien – in den Relationen aus Wien wissen ließ, mit 
großem Unbehagen.254

Das Bild, das Müller vom Diplomaten Lohenstein anhand der Relationen und Me-
moralien entwickelt, ist das eines prudentistischen Akteurs, der einerseits in der Lage ist, 
die symbolische Kommunikation des Hofes zu bedienen, andererseits mit verschiedenen 
Räten und Höflingen kleine Bühnen der Verhandlung zu eröffnen. Im Duktus erinnert 
diese Darstellung nicht zuletzt an Lohensteins Lob Nesselrodes. Während seiner Wiener 
Gesandtschaft dürfte Lohenstein den »kunstsinnigen Reichsgrafen« auch mehrfach getrof-
fen haben.255

Die Verbindung von Repräsentation und Verhandlung im Kontext der Panegyrik 
zeigt sich auch an einer Petition, die die schlesischen Stände an den Kaiser richteten. 
Am 21. November 1675, ein halbes Jahr nach Lohensteins Wiener Ambassade, starb der 
letzte Piastenherzog Georg Wilhelm von Liegnitz-Brieg-Wohlau, dem Lohenstein seine 
Übersetzung von Graciáns Fürstenspiegel gewidmet hatte. Dadurch fielen die schlesi-
schen Fürstentümer unter die unmittelbare Landesherrschaft des gegenreformatorisch 
geprägten Kaisers Leopold, was für die mehrheitlich evangelischen Untertanen Georg 
Wilhelms neues Ungemach bedeutete; so war einer Rekatholisierung gemäß ius refor-
mandi des Augsburger Religionsfriedens (1555) der Weg bereitet.256 In der Folge traten 
rasch Abordnungen der schlesischen Fürstentümer in Breslau zusammen, um zu beraten, 
wie der Kaiser davon zu überzeugen sei, den »status quo, quod Ecclesiastica et Politica«257 
aufrechtzuerhalten. Die Idee einer diplomatischen Abordnung aller Fürstentümer nach 
Wien wurde verworfen, da die Anwesenheit einer Gruppe von »desperate Silesian 
Protestants«258 vom Kaiser als Provokation und Nachricht des Misstrauens hätte gelesen 
werden können. Die Petition, die Hans Adam von Posadowsky schließlich dem Kaiser am 
12. Dezember 1675 überreichte, war die Konsequenz daraus. Die kaiserliche Antwort auf 
die schlesische Diplomatie gab Anlass zur Hoffnung – es sollten weiterhin die »wohlher-
gebrachten Freyheiten, erlangten Concessionen und Begnadigungen, wie nicht weniger 
bisherigen Recht und Gerechtigkeiten« gelten –, die allerdings in den darauffolgenden 
Jahren durch die gegenreformatorische Partei am Wiener Hof nicht bestätigt wurde.259 

254	 Vgl. ebd.
255	 Vgl. ebd., S. 61 f.
256	 Vgl. Joshua P. Waterman, Daniel Casper von Lohenstein’s Diplomatic Memorial to Emperor 

Leopold I. For the Estates of Legnica, Brzeg, and Wolów, in: Daphnis 35 (2006), S. 163–192, 
hier S. 165 f., Dorothee von Velsen, Die Gegenreformation in den Fürstentümern Liegnitz-Brieg-
Wohlau. Ihre Vorgeschichte und staatsrechtlichen Grundlagen, New York / London 1931 (= Reprint 
der Leipziger Ausgabe von 1931), S. 24–131 und Norbert Conrads, Religionspolitische Überlegun-
gen in Wien nach dem Anheimfall der Fürstentümer Liegnitz, Brieg und Wohlau 1675, in: Alfons 
Hayduk (Hrsg.), Schlesische Studien, München 1970 (= Silesia, 7), S. 49–56.

257	 Aus den Acta Reipublicae Liegniziensis zit. nach Waterman, Lohenstein’s Diplomatic Memorial, 
S. 168.

258	 Ebd., S. 169.
259	 Vgl. ebd., S. 170 f.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

339

Joshua P. Waterman hat auf die entscheidende Rolle Lohensteins bei der Erstellung 
der zunächst erfolgreichen Petition vom 12.  Dezember hingewiesen. Das betrifft nicht 
nur die Ebene der sprachlichen Ausfertigung der Petition, sondern auch jene des zere-
moniellen Zusammenhangs der Überreichung des Dokuments während der Audienz, die 
sich durch Anweisungen an Posadowsky belegen lässt.260 Während die schlesischen Land-
stände versuchten, kaiserliche Zugeständnisse möglichst detailliert zu formulieren, stand 
für Lohenstein, Posadowsky und Friedrich von Roth261 von Beginn an das kaiserliche 
Vertrauen im Zentrum der Operation. Eine zu ausführliche Auflistung aller religiösen 
und politischen Positionen wurde dabei ebenso zurückgewiesen262 wie die Unterstützung 
des brandenburgischen Kurfürsten.263

Lohenstein setzt mit der Rekapitulation des »Abgang[s] unserer bißherigen Landes-
Fürsten« ein, um schließlich zum Trost des neuen Lehensherrn überzuleiten:

So richtet unß doch in diesem eusersten Verlust hinwider kräfftiglich auff, daß wir 
hierbey unter keine Frembde, sondern unter Euer May[es]t[ä]t: allergnädigste und 
güttigste Regierung verfallen, dergleichen der gantze Erdboden sonsten nicht hat, und 
deren edle Früchte wir auch bey unserer bißherigen mittelbahren Unterthänigkeit 
so reichlich und ersprißlich genoßen haben; Euer May[es]t[ä]: können sich dabey 
allergnädigst versichern, daß wie wir biß anhero dem Fürstlichen Briegischen Hause 
mit ungefärbter Treue verbunden gewesen, und deßen Abgang anizt mit unertichteten 
Leydstellungen beseuffzen, also daß Opfer unsrer Thränen, so wir auß schuldiger 
Danckbahrkeit selbigen abstatten, ein unbetrüglicher Bürge unsrer künfftigen devo-
tion gegen Euer May[es]t[ä]t: sey, und wir selbige, nach dehro allergnädigsten Befehl 
durch Erneuerungen unserer Aydes Pflicht zu bekräfftigen allemahl unß willig und 
bereit werden finden laßen, bey hingegen geschöpfter ungezweifelter Hoffnung, daß 
Euer May[es]t[ä]: alß unser allgnädigster Erbherr, auch unß bey unserm bißherigen 
auß Euer May[es]t[ä]: glohrwürdisten conecessionen, und unserer Landes-Fürsten 
Begnadungen erlangten Recht- und Gerechtigkeiten, und sowohl Profan- alß Kirchen 
und Schulen Verfaßung allergnädigst hand zu haben geruhen werden.264

Lohensteins Text für den Kaiser führt eine performative Verdichtung vor, die genauestens 
der diplomatischen Situation angepasst ist. Es ist  – insbesondere im ersten, hier nicht 
zitierten Teil – eine Trauerrede auf den verstorbenen Fürsten und die mit ihm erloschene 
»uhralte« Dynastie. Dieser erste Teil des offiziellen Briefs ist also auch als Memorial, als 

260	 Vgl. ebd., S. 174 f.
261	 Roth folgte Posadowsky nach Wien, um ihn bei der Vorbereitung und Redaktion der Doku-

mente für die Audienz zu unterstützen. Vgl. ebd., S. 172 f.
262	 Vgl. ebd., S. 176 ff.
263	 Vgl. Gotthart Münch, Charlotte von Liegnitz, Brieg und Wohlau, die Schwester des letzten Piasten. 

II. Teil, in: Archiv für schlesische Kirchengeschichte 11 (1953), S. 127–168, hier S. 157 und Thomas 
Borgstedt, Reichsidee und Liebesethik. Eine Rekonstruktion des Lohensteinschen Arminiusromans, 
Tübingen 1992 (= Studien zur deutschen Literatur, 121), S. 27.

264	 Als Appendix C findet sich diese finale Fassung der Petition an den Kaiser bei Waterman, 
Lohenstein’s Diplomatic Memorial, S. 189 f. abgedruckt.



von der zeugenschaft zur verhandlung

340

Gedenkschrift zu lesen. Zur Trauer tritt der ›Trost‹ hinzu, unter die wohltätige Regierung 
Leopolds zu fallen. Zum einen folgt das Herrscherlob der Konvention der Habsburger-
Referenz, zum anderen ist das Bild der »allergnädigste[n] und güttigste[n] Regierung«, das 
Lohenstein für die schlesischen Stände hier vom Kaiser zeichnet, auch ein Idealbild, wie 
wir es im Fürstenspiegel der Frühen Neuzeit finden. Einen solchen hatte Lohenstein mit 
seiner Gracián-Übersetzung dem jung verstorbenen Fürsten von Brieg-Liegnitz-Wohlau 
zugeeignet. Als Geschenk wird dem neuen Landesherrn die »Treue« überbracht, die wiede-
rum mit dem ausgestorbenen Piastengeschlecht verknüpft wird. Die Treuebekundung gip-
felt in der »devotion gegen Euer May[es]t[ä]t« und macht den Brief durch die Trauer über 
den Verlust der Piasten – »daß Opfer unsrer Thränen« dient als »Bürge unsrer künfftigen 
devotion« – selbst zum Medium der Erneuerung »unserer Aydes Pflicht«. Erst auf dieser 
Trauerbühne lanciert Lohenstein die entscheidende Passage der Petition, die allerdings mit 
Hinweis auf Recht und Gerechtigkeit allgemein bleibt, um keinen Affront oder Anlassfall 
zu erzeugen. Eine ähnliche Strategie wendet er in der Lob-Schrifft (1676) auf den letzten 
Piastenherzog an.

Die Studien Pierre Béhars, Adalbert Wicherts und Thomas Borgstedts haben das 
Herrscherlob in Lohensteins Dramen und im Arminius-Roman im kulturhistorischen 
und politischen Kontext Schlesiens verankert, das Ringen um die (konfessions-)politische 
Autonomie stand hierbei im Vordergrund.265 Zu einer »Ambivalenz des Herrscherlobs«266 
kommt es dabei nach Wichert, da das Idealbild des Herrschers, auf Leopold angewendet, 
auch einen Raum der Kritik eröffne. Der Fürstenspiegel nehme – ähnlich wie im Fall von 
Gryphius’ Majuma – den Kaiser im Medium der Panegyrik in die Pflicht. 

Mit Lohensteins dem Gesandten Nesselrode gewidmeten Trauerspiel Sophonisbe soll 
die Panegyrik als diplomatische Anordnung, konkret: als auf mehreren Ebenen operie-
rende, spielerische Verhandlungspraxis betrachtet werden. Der hierarchische Zusammen-
hang, der bei Gryphius und dem postwestfälischen Dilemma der schlesischen Repräsen-
tation begonnen hat, zeigt sich nun auch gegenüber dem Märtyrerdrama der Diplomatie 
als verdichtete ›Auseinandersetzung‹ mit dem kaiserlichen Hof auf der Ebene theatraler 
Genres; möglich, so die These, wird diese Praxis in ihrer spielerischen und verdichte-
ten Form aufgrund der »dramatische[n] Selbstreferentialität«267 der Texte Lohensteins. 
Mit der Sophonisbe soll jenes Trauerspiel Lohensteins betrachtet werden, das einem be-
deutenden und, mit Blick auf Nesselrodes Karriere nach dem Frieden von Nimwegen, 
dem Wiener Hof nahestehenden Diplomaten gewidmet ist. Erinnert sei an dieser Stelle 

265	 Vgl. Pierre Béhar, Silesia Tragica. Épanouissement et fin de l’école dramatique silésienne dans 
l’œuvre tragique de Daniel Caspers von Lohenstein (1635–1683), Bd. 1, Wiesbaden 1988 (= Wol-
fenbütteler Arbeiten zur Barockforschung, 18), S. 32–79; ders., Der Widerstand gegen die 
Habsburger im Werk Daniel Caspers von Lohenstein, in: ders./Herbert Schneider (Hrsg.), Der 
Fürst und sein Volk. Herrscherlob und Herrscherkritik in den habsburgischen Ländern der 
Frühen Neuzeit (= Annales Universitatis Saraviensis, Philosophische Fakultät, Bd. 23), S. 269–291; 
Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 148–159 und Borgstedt, Reichsidee und Liebes-
ethik, S. 21–30.

266	 Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 148.
267	 Dirk Niefanger, Lohensteins »Sophonisbe« als Metadrama, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrich-

ten 37 (2010), Heft 1–2, S. 33–46, hier S. 33.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

341

daran, dass die Widmung des Dramas – selbst eine theatrale Gabe – in der Vorrede im 
Diskursraum des Spiels erfolgt.268 In der ersten Sammelausgabe Lohensteins finden sich 
Sophonisbe, die zweite Fassung der Cleopatra, Blumen und Geistliche Gedancken. Bis auf 
die Geistlichen Gedancken tragen alle genannten Texte Spuren der Wiener Mission – in 
den Blumen erweist Lohenstein Roth, dem schlesischen Diplomaten in Wien, seine Ehre, 
das Gesandten- und Beratungsdrama Cleopatra ist wiederum dem Rat der Stadt Breslau 
gewidmet. In dem 1669 am Breslauer Magdalenen-Gymnasium aufgeführten Trauerspiel 
Sophonisbe trifft das zitierte Widmungsgedicht des Paratextes von 1680 auf die (im Ver-
gleich) ausgeprägteste Panegyrik in Lohensteins Dramen, die – die Bezüge zur Hochzeit 
Leopold I. mit der spanischen Infantin Margarete sowie die Perioche der Aufführung von 
1669 lassen es vermuten – Bestandteil der Breslauer Aufführung waren.269

Der seit Gian Giorgio Trissinos Sofonisba (1515) in der Frühen Neuzeit und insbeson-
dere im 17.  Jahrhundert populäre Stoff des afrikanischen Trauerspiels270 nimmt Ereig-
nisse des Zweiten Punischen Krieges in den Blick – so sind auch die Referenzen auf den 
Ersten Punischen Krieg, auf Hannibal und Regulus gleich in der ersten Szene zu ver-
stehen.271 Die Szene wird dadurch historisiert und gleichzeitig dem Verhängnis überant-
wortet, denn – wie Masinissa ausführt – »Das Spiel ist itzt verkehrt.«272 Damit wird ein 
Grundmotiv von Lohensteins Trauerspiel explizit: Passend zur in der Vorrede entfalteten 
Anthropologie des Spiels und zur politischen Interpretation des theatrum mundi  – so 
Lohensteins self-fashioning als Verfasser des Widmungsgedichts an den Unterhändler des 
Friedens von Nimwegen –, strukturieren besonders in den ersten drei Abhandlungen der 
Sophonisbe abrupte Ereigniswechsel, Wendungen und Verstellungen das Drama, in dem 
keine Figur »unvermummt ihr Spiel vollenden kan«.273 

Ebenso wie in Cleopatra steht eine weibliche, exotisch aufgeladene Herrscherfigur im 
Zentrum des Trauerspiels, die wie Cleopatra den drohenden Untergang durch den über-
mächtigen und durch das geschichtliche »Verhängnüs« begünstigten römischen Kaiser 
Scipio abzuwenden versucht. Während ihr Gatte Syphax »auf dem Schachbrett der 
Weltgeschichte« verschoben wird, versucht Sophonisbe, durch ihre »große politische 
Konzeption«,274 durch den kühnen Einsatz von Staat gegen religiöse und (internationale) 
Rechtsnormen,275 Subjekt der Geschichte zu sein. Das gelingt bis zur Hochzeit mit Masi-
nissa, jedoch begeht die Königin von Carthago, nachdem ihr der von Scipio gemaßregelte 

268	 Vgl. zur Theatralik der Schenkung Niefanger, Lohensteins »Sophonisbe« als Metadrama, S. 35 f.
269	 Vgl. zur Aufführung im Mai 1669 und den überlieferten Periochen Bernhard Asmuth, Daniel 

Casper von Lohenstein, Stuttgart 1971, S. 36; Gerhard Spellerberg, Zur »Sophonisbe« Daniel Cas-
pers von Lohenstein, in: Helmut Arntzen u. a. (Hrsg.), Literaturwissenschaft und Geschichtsphi-
losophie. Festschrift für Wilhelm Emrich, Berlin / New York 1975, S. 239–263; Alberto Martino, 
Daniel Casper von Lohenstein. Geschichte seiner Rezeption, Bd. 1, Tübingen 1978, S. 176 und 
Béhar, Silesia Tragica, 2, S. 63 f.

270	 Vgl. Florent Gabaude, Französischer Klassizismus und barockes Trauerspiel. Die »Sophonisbe« 
von Daniel Caspar von Lohenstein, in: Études médiévales 11 /12 (2010), S. 70–79.

271	 Vgl. Lohenstein, Sophonisbe, S. 420 (I, 69 und 75).
272	 Ebd., S. 420 (I, 73).
273	 Ebd., S. 398 (Widmungsgedicht, 132).
274	 Szarota, Geschichte, Politik und Gesellschaft, S. 166 ff.
275	 Vgl. Tang, Imagining World Order, S. 141–145 u. 149–152.



von der zeugenschaft zur verhandlung

342

Masinissa Gift hat übermitteln lassen, wie Cleopatra Suizid. Davor absolviert der Geist 
Didos zur Veranschaulichung des »Verhängnüs« einen Durchlauf durch die Weltgeschichte, 
vom Zeitpunkt der dramatischen Handlung bis zur fernen Zukunft der Aufführungszeit, 
der Regentschaft Leopolds I. Dagegen wird (in der Spiegelung von Antonius’ Schicksal 
in der Cleopatra) Masinissa am Ende der fünften Abhandlung vom römischen Kaiser als 
»Bunds⸗Freund« geehrt und als Herrscher von »des Syphax Reich« eingesetzt.276

Dynamischer als noch bei Gryphius fallen die Reyen zwischen den Akten aus. Im 
Reyen der fünften Abhandlung wird die Weltordnung im magischen Zeremoniell dann 
auch verräumlicht und performativ in Szene gesetzt: Angeführt vom »Verhängnüs« treten 
die Personifikationen des assyrischen, persischen, griechischen und römischen Reiches im 
Schlussballett auf. Das jeweils neu auftretende Imperium fordert vom vorhergehenden 
den »Siegs⸗Krantz« ein und übernimmt ihn. Mit der räumlichen-performativen und rhe-
torischen inszenierten historischen Abfolge der Weltreich-Allegorien betritt das Modell 
der translatio imperii die Bühne zeremonieller Theatralität. 

Die Übertragung der Weltreiche bezieht sich auf den berühmten Traum des Prophe-
ten Daniel, dem vier große Tiere erscheinen, die nach einem Sturm durch Winde aller 
vier Himmelsrichtungen dem aufgewühlten Meer entsteigen.277 Ein Engel deutet Daniel 
den Traum als vier aufeinanderfolgende große Könige bzw. Königreiche, das vierte stellt 
dabei das mächtigste und furchterregendste dar. Am Ende dieser Kette stehen jedoch das 
große Gericht und das ewige Reich Gottes.278 Die patristische Tradition, beginnend mit 
Hieronymus, hat Traum und Deutung in die Weltgeschichte übertragen, den vier Bestien 
die genannten Weltreiche zugeordnet und der mittelalterlichen Theologie eine eschato-
logische Geschichtsdeutung an die Hand gegeben. Auf die Bedeutung der translatio für 
die Reichspublizistik wurde bereits verwiesen;279 in seinem Tractatus de regimine seculari 
et ecclesiastico (1619) bekräftigt Dietrich Reinkingk, das römische Imperium sei durch die 
Übertragung Karls des Großen auf das Reich übergegangen und somit das starke vierte 
Weltreich aus Daniels Traum.280

Die Übertragung des vierten, römischen Status auf die Kaiser des Reiches übernimmt 
in Lohensteins Schluss-Reyen die Figur des Verhängnisses:

Daß ihr umbsonst so mühsam seit
Umb diesen Preiß der gantzen Erden!
Das Röm’sche Reich wird ja zur Zeit
Gekrönt mit diesen Lorbern werden.
Doch wird mein Schluß erst treffen ein

276	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 570 (V, 614 f.). Vgl. Sarah Colvin, The Rhetorical Feminine. Gender 
and Orient on the German Stage, 1647–1742, Oxford 1999, S. 98: »But where (oriental) Masanissa 
is successfully masculinized under Roman auspices, Lohenstein’s Antonius undergoes the oppo-
site process; he falls prey to the feminine influcences of Cleopatra and Egypt, and is destroyed.«

277	 Vgl. Dan. 7:1–12.
278	 Vgl. Dan. 7:13–28. Diese Deutung korrespondiert wiederum jener Auslegung, die Daniel bei 

einem Traum Nebukadnezars anwendet (vgl. Dan. 7:2). 
279	 Vgl. II/1 und Wichert, Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz, S. 141.
280	 Vgl. Link, Dietrich Reinkingk, S. 84 f.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

343

Wenn Teutschland wird der Reichs⸗Sitz sein.
Mein fernes Auge sieht schon 
Den Oesterreichischen Stamm besteigen
Mit grösserm Glantz der Römer Thron.281

Gemeinsam mit den alten Weltreichen begeben sich die Weltteile Europa, Asien, Afrika 
und das neu hinzugekommene Amerika in einen Tanz, um schließlich dem Hause Öster-
reich den Siegeskranz der Geschichte vor die Füße zu legen:

Europa. Asia. Africa.
Willkommen Schwester ! steh uns bey !
Hilf uns den Lorber⸗Krantz abreissen.

Europa. Asia. Africa. America.
Glück zu ! Die Kette reißt entzwey.
Der ist ein Herr der Welt zu heissen/
Für dem wir alle viere knien.
Nimm Oesterreich den Siegs⸗Krantz hin.
Dein Stamm wird ewig uns stehn für.
Doch nicht nur wir falln dir zu Füssen.
Nach deinen Häuptern werden wir
Viel neuer Jnseln nennen müssen.
Ja es wird noch in Sud sich dir 
Der dritte Welt⸗Kreiß thun herfür.282

In dieser performativen Zusammenführung der historischen und der geografischen 
Dimension erweist sich das Konzept der Universalmonarchie, ähnlich wie in den ludi 
Caesarei Avancinis – »Austriae Est Imperare Orbi Universo« – oder in den feste teatrali 
des Wiener Hofes. Lohenstein ruft Leopold nicht nur in der Vision von Didos Geist 
auf, sondern inszeniert auch im Reyen der zweiten Abhandlung ein »theatralisiertes 
Epithalamion«.283 Bei Avancini wird die translatio imperii bemüht: Die heilige Helena 
und die Jungfrau Maria »erscheinen mit zwei Engeln auf einer Wolke und stellen mithilfe 
von Bildern die Geschichte des Reiches von Konstantin bis zur leopoldinischen Gegen-
wart vor Augen. Dabei sprechen sie von der Übertragung des römischen Reiches auf die 
Germanen bzw. die Deutschen (translatio imperii), bis es bei den Österreichern Dauer 
erhalten werde«.284 

281	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 573 (V, 671–679).
282	 Ebd., S. 573 (V, 683–694).
283	 Jean-Marie Valentin, Spiel, Trauerspiel, Schauspiel: Lohensteins »Sophonisbe« als theatralisiertes 

Epithalamion, in: Horst Turk/ders. (Hrsg.), Aspekte des politischen Theaters und Dramas von 
Caldéron bis Georg Seidel, Bern u. a. 1996 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, 
40), S. 69–92.

284	 Meid, Deutsche Literatur im Zeitalter des Barock, S. 359.



von der zeugenschaft zur verhandlung

344

In einem allegorisch-mythologischen Maskentanz, der Sbarras und Cestis Il pomo d’oro 
entnommen sein könnte, treten »unter der Person Jupiters« Liebe, Himmel und Regier-
sucht, »unter der Person des Pluto« Hölle und Grausamkeit, »unter der Person des Her-
cules« Erde und Tugend sowie »unter der Person des Jason« Wasser und Ehre auf. Auch 
diese Konfiguration steht im Zeichen des Wettstreits, den die Liebe gewinnt:

Kommt nun Hell’/ Himmel/ Erde/ Meer/ 
Kommt streut mir opfernd Weyrauch her !285

Mit einem Verwandlungseffekt werden nun »mit den Nahmen unsre Hertzen« auf dem 
Altar der Liebe »geopfert«: »Jede dieser Personen leget seinen Nahmen auf das Altar der 
Liebe nieder; darinnen die durchsichtigen Buchstaben von denen darhinter stehenden 
Lampen erleuchtet werden.« Darauf nehmen die »Liebes⸗Götter« einzelne Buchstaben 
wieder auf und stellen sie in eine neue Reihenfolge: »Leopoldus« und »Margarite«.286 Die 
theatralische Huldigung des Wiener Hochzeitspaars von 1666 /67, welche die Figuren der 
Bühne schließlich vollziehen, bedeutet dabei über den politischen Akt der Gelegenheits-
dichtung hinaus auch einen unmittelbaren Bezug zur theatralen Ästhetik und politischen 
Medialisierung am Wiener Hof. Die in den Reyen des afrikanischen Trauerspiels einge-
lagerte Ehrerbietung will mit der dominanten Repräsentationskultur der venezianischen 
Oper und des Jesuitentheaters in einen Dialog bzw. Wettstreit treten.287 Damit ist die 
Bühne der Repräsentation als theatraler Zeremonial- und Verhandlungsraum eröffnet.

Sowohl in Avancinis Festspiel Pietas victrix (1659) als auch in Il pomo d’oro (1668) tre-
ten die Handlungselemente im letzten Akt zur Seite bzw. laufen auf das panegyrische 
Schlusstableau zu. Während sich die politischen, amourösen und mythologischen Hand-
lungselemente der feste teatrali und ludi Caesarei im Schlusstableau auflösen, zeichnet 
sich Lohensteins Anordnung dadurch aus, dass die Handlung des Trauerspiels und die 
pädagogische wie panegyrische Ebene der Reyen nebeneinanderliegen. Nicht zuletzt fußt 
die konstatierte Ambivalenz des Herrscherlobes auch darauf, dass dem Buchstabenspiel 
der Liebesgöttinnen auf dem Altar der Liebe jene Vermummungs- und Entblößungs-
szenen vorausgehen, in denen sich Sophonisbe verkleidet, um zu Syphax in den Kerker 
zu gelangen, diesen befreit, um schließlich in den Kleidern des Syphax auf Masinissa zu 
warten.288 In der auf den Reyen folgenden Abhandlung treten Sophonisbe und Masinissa 
vor den Altar der Liebe, die unter keinem guten Stern steht.

285	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 476 (II, 521 f.).
286	 Ebd.
287	 Vgl. Béhar, Silesia Tragica, 2, S. 180; ders., Lohenstein oder der verhinderte Dichter. Zur Deutung 

des Trauerspiels Sophonisbe, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrichten 37 (2010), Heft 1–2, S. 5–14 
und Valentin, »Sophonisbe« als theatralisiertes Epithalamion, S. 75. 

288	 Vgl. zur Aufführungssituation der männlichen Darsteller Jane O. Newman, The Intervention 
of Philology: Gender, Learning, and Power in Lohenstein’s Roman Plays, London / Chapel Hill 
2000, S. 70 ff.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

345

Über das an vielen Stellen des Dramas auftauchende Opfermotiv289 verknüpft Lohen-
stein auch die unterschiedlichen Ebenen und Segmente des Dramas. Angefangen beim 
Widmungsgedicht als »Opfer« für den Diplomaten Nesselrode, das ganz im Zeichen des 
Spiels steht, über Sophonisbes Opferrituale bis zum zivilisierten Opfer am Liebesaltar im 
Reyen und dessen Performanz: Das Buchstaben-Ritual, so Dirk Niefanger, »durchbricht 
die Konvention, auf der Bühne Schrift in gesprochene Worte zu übertragen«.290 Dass 
die politische Magie der Buchstaben gerade im Medium des Theaters vollzogen wird, 
erinnert das Publikum an die spielerische Textualität des Dramas. Mit der Verwandlung 
und dem Erscheinen der schriftlichen Herrschernamen »behauptet das Bühnengeschehen 
ihr Überdauern, denn nur Schrift und nicht das gesprochene Wort kann im 17.  Jahr-
hundert überliefert werden. Die Materialität der Schrift, die im Ritual hervorgehoben 
wird, huldigt dem Herrscherpaar, indem es ihm Historizität verspricht«.291 Mit Blick auf 
Verkleidungsintrigen und Verstellungen sowie die Verquickung von Politik und Erotik 
lässt sich vermutlich ein ›So seid Ihr nicht !‹ vernehmen. Darüber hinaus lassen sich je-
doch kaum eindeutige Bezüge zwischen Inhalt und Auslegung in den Reyen festmachen, 
vielmehr werden motivische Korrespondenzen und Spiegelungen sichtbar wie im Fall 
der unterschiedlichen Opferrituale, in denen die Buchstaben schließlich ebenso wie die 
Figuren der Sophonisbe-Handlung in ein Verkleidung- und Verwandlungsspiel eintreten. 

Der Verhandlungsraum des allegorischen Theaters öffnet sich gerade dadurch, dass 
diese Spannung nicht – wie in der Oper und im Festspiel – aufgelöst wird; im Gegenteil: 
Die erste Abhandlung beendet ein Reyen, der – wiederum im direkten Bezug zum Paris-
Motiv des pomo d’oro aus Sbarras Hochzeitsoper – einen Wettbewerb der Leidenschaften 
figuriert. Zuerst tritt die Zwietracht auf, um »einen güldnen Apfel aus der Hand« zu wer-
fen: »Der Stärcksten unter euch sey er hier aufgesetzet«.292 Der Wettbewerb der stärksten 
Leidenschaft wird unter der Liebe, Rache, Freude, dem Schrecken, der Begierde, dem 
Neide und der Furcht ausgetragen. So wie die Liebe im Hochzeitsreyen der zweiten Ab-
handlung den Sieg davonträgt, tut dies hier die Personifikation der Rache, weil sie nach 
jeder Leidenschaft auftritt, sie imitiert und ersetzt: »Ja mir tantzt nach/ wenn ich in 
Reyen wil/ | Furcht/ Freude/ Schrecken/ Haß/ Begierde/ Liebe/ Neid.«293 »Ja ! Alle die be-
herbergt meine Brust/ | Seit mein verletzter Geist für Rach’ und Eyfer glühet.«294 Durch 
die Ballettintervention der Rache, die auf jede Leidenschaft folgt, ergibt sich ein ritornel. 
Die Pointe des Reyens besteht nicht zuletzt darin, dass die Rache sich dadurch das Recht 
der Präzedenz erwirkt – »mir tantzt nach«. Aus dieser Inszenierung des allegorischen The-
aters, eines allegorischen Spiels im Spiel, geht, wie Rüdiger Campe bemerkt, ein Modell 
hervor, das auch auf die übrigen Reyen des Trauerspiels zutrifft: 

289	 Vgl. Thomas Borgstedt, Die Erfindung der Tragödie als panegyrisches Opferspiel in Lohensteins 
Sophonisbe, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrichten 37 (2010), Heft 1–2, S. 47–63.

290	 Niefanger, Lohensteins »Sophonisbe« als Metadrama, S. 43.
291	 Ebd.
292	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 444 (I, 519 f.).
293	 Ebd., S. 447 (I, 575 f.).
294	 Lohenstein, Sophonisbe, S. 447 (I 576 f.).



von der zeugenschaft zur verhandlung

346

The Reyen in Sophonisbe performs allegorical theater on three levels. There is the level 
of the director, who stages the allegorical scene as Paris’s judgement. Then there is the 
level of the Reyen itself. The choreography makes each dancer that follows the others 
into the lead dancer: It makes imitation precede what it imitates, and by doing so, it 
represents the semiotic construction of allegory. The third level is that of the spectator, 
who identifies the performers as personifications of his own passions.295

Auf allen drei Ebenen sind theatraler Auftritt und Allegorie eng verwoben; der Gewinn 
von Bedeutung ist von Praxis und Arrangement der Inszenierung nicht zu trennen.296 
Wenn aber gleich der erste Reyen die theatrale Hervorbringung der Allegorie ausstellt, 
zeigt er, so lässt sich weiterdenken, damit auch die Präzedenz selbst als theatrale Konstruk-
tion, aber gerade deshalb als Bedingung der Möglichkeit von diplomatischer Kommuni-
kation. 

Auch das Herrscherlob verliert durch die Zurschaustellung seiner allegorischen Kons-
truktivität nicht an Bedeutung, im Gegenteil: Mit Blick auf die Funktion des barocken, 
allumfassenden Spiels am französischen Hof,297 mit dem der Sonnenkönig dem Dilemma 
zu entkommen trachtete, ein »geheiligter König in einer zunehmend säkularisierten 
Welt«298 zu sein, zeigt sich der institutionelle Zusammenhang des ästhetischen Spiels. 
Die metadramatischen und metatheatralen Möglichkeiten stehen keineswegs im Wider-
spruch zur Panegyrik.299 Lohensteins Drama schaltet sich gewissermaßen im Medium des 
Theaters und des gedruckten Textes in die Zeremonial- und Theaterkultur des Wiener 
Hofes ein; im Vergleich zu Gryphius tut er dies jedoch nicht auf der Bühne des Mär-
tyrertheaters im Verweis auf fehlende Repräsentation oder verpasste Möglichkeiten im 
Rahmen der Kongressdiplomatie. Im Verbund mit der Vertrauensbildung seiner Wiener 
Ambassade werden Lohensteins dramatischer Text und die Vorrede der Ausgabe von 1680 
selbst als Verhandlungspraxis und Erinnerung vergangener Verhandlungen lesbar. Die 
afrikanischen Trauerspiele lassen sich vor der Folie der wiederholten Maßnahmen zur 
Vertrauensbildung als negociation permanente im kleinen – von Fragen der Souveränität 
entfernten – diplomatischen Zusammenhang verstehen, der die Sichtbarkeit der Diffe-
renz in der Verhandlung überhaupt erst ermöglicht.

Während Lohenstein also für die Schultheateraufführung in Breslau 1669 durch die 
dramatische und mediale Selbstreferenzialität eine diplomatische Beziehung zur höfi-
schen Wiener Repräsentationskultur herstellte, tut er das über den Spielbegriff auch in 
der Vorrede über Nesselrode. Zudem steigern die 1680 hinzugefügte Widmungsadresse 
sowie der Bezug auf Kurköln (Fürstenberg !) und Nimwegen die Spannung zwischen 
Kaiserlob und Verhandlungsraum. Dabei die Entscheidung der Frage zu fordern, ob es 
sich beim dramatischen Text und der in ihm zur Anwendung gelangenden symbolischen 
Kommunikation gemäß einer binären Logik der Konfrontation um entweder eine ideolo-

295	 Campe, Continuing Forms, S. 130 f.
296	 Vgl. ebd., S. 131.
297	 Vgl. Fischer-Lichte, Einleitung, S. 10 f.
298	 Burke, Ludwig XIV., S. 158.
299	 Vgl. Niefanger, Lohensteins »Sophonisbe« als Metadrama, S. 43 ff.



lohensteins wiener mission und die reyen der sophonisbe 

347

gische Kritik oder Affirmation handle, muss sich der Epistemologie und Praxeologie von 
Lohensteins diplomatischer Dramatik zwangsläufig entziehen. 

Entscheidend für Lohensteins barockes Lesetheater von 1680 ist, dass die Situierungen 
in diesem Spielraum ausgehend von der diplomatischen Widmungsadresse sowohl kon-
kreten politisch-diplomatischen Praktiken als auch einem dramenästhetischen Spiel mit 
verschiedenen Ebenen des Textes (zwischen Widmung und Reyen, zwischen Reyen und 
dramatischer Handlung, zwischen verschiedenen Reyen) zugeordnet werden können. 
Dieses Spiel reicht von der ludischen Verhandlungskunst bis zum Sprach- und Buchsta-
benspiel – bei Harsdörffer heißt es treffend: »ABC dienet zu einem Gesprächspiele«300 –, 
es spannt politische Klugheit und die situative Erprobung der ars combinatoria zusam-
men. In diesem Verständnis erinnert Lohensteins politisch-rhetorisches Spiel an den 
»Denkraum«301 von Baltasar Graciáns Oráculo manual y arte de prudencia (1647). Die 
Funktionen der professionalisierten Diplomatie nach 1648 (Repräsentation, Gleichzei-
tigkeit verschiedener Verhandlungen [z. B. auf Friedenskongressen], Spionage, Korres-
pondenz etc.), erscheinen dabei  – wie etwa auch die Chiffrierkunst  – als Bereiche des 
ästhetischen und intellektuellen Spiels.

300	 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächspiele I, S. 159–162 (das ABC-Spiel) und S. 414 (die zitierte 
Bezeichnung des ABC-Spiels aus dem »Inhalts=Register«).

301	 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, Baltasar Graciáns Denkraum, in: Baltasar Gracián, Handorakel oder 
Kunst der Weltklugheit, übers. und hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht, Stuttgart 2021, S. 172–214. 
Zur Verbindung von Klugheitslehre und manieristischem Spiel vgl. auch Johanna Schumm, Witz 
und Fülle. Oder was heißt barock?, Habil. München 2022.





349

VI. Zeremonialtheater um 1700 und im 18. Jahrhundert: 
Mischspiel, Oper, Stegreiftheater, Übersetzung

1. Weise und die Privatisierung des Zeremoniells 

Das ausgehende 17. Jahrhundert eröffnet eine Phase der Ausdifferenzierung in verschie-
denen kulturellen Feldern, eine »polygenetische Diversität«,1 aus der u. a. die Frühaufklä-
rung hervorgehen wird. Diversität und Polygenese zeigen sich in Literatur und Theater 
um 1700 in einer verstärkten Gattungsvarianz; besonders ausgeprägte Mischformen fin-
den sich in der Dramatik, wobei sich Übergänge entlang von rhetorisch-generischen und 
medialen Grenzen ergeben. Diese Varianz soll im Folgenden im Kontext diplomatischer 
Dramatik betrachtet werden. Dafür bieten sich Werk und Wirken des sächsischen 
Dichter-Pädagogen Christian Weise im besonderen Maße an. 

Mit Weise kann noch einmal ein Blick auf das protestantische Schultheater geworfen 
werden, wobei es sich einerseits um einen Blick ›zurück‹ in den dramatischen Bereich 
der prudentia und zu rhetorisch-politischen Verwaltungs- und Zeremonialtechniken2 
handelt: Weises pädagogisches Wirken steht paradigmatisch für eine praxeologische und 
funktionale Ausdifferenzierung der Rhetorik und Gelehrsamkeit im Zeichen politischer 
Theorie, die im Laufe des 17.  Jahrhunderts akademisiert worden war.3 Andererseits 
erzeugt diese Ausdifferenzierung einen neuen politicus, in dem soziale höfische Praxis 
und Zeremoniell, zugespitzt formuliert : privatisiert wird.4 In deutlicher Entfernung 
vom ›Souveränitätstheater‹ der Jahrhundertmitte geht es dabei um die Verbindung von 
höfischer Zeremonialkultur und bürgerlicher Tugend- und Verhaltenslehre, die auf die 
Frühaufklärung vorausdeutet.5 Das diplomatische Wissens- und Praxismodell, dessen 

1	 Dirk Niefanger, Konzepte, Verfahren und Medien kultureller Orientierung um 1700, in: ders. 
u. a. (Hrsg.), Kulturelle Orientierung um 1700. Traditionen, Programme, konzeptionelle Vielfalt, 
Tübingen 2004, S. 9–30, hier S. 19. Vgl. zum Teil im Widerspruch dazu Olaf Simons, Kulturelle 
Orientierung um 1700, Linien einer bislang nicht geschriebenen Literaturgeschichte, in: Scientia 
Poetica 9 (2005), S. 39–71.

2	 Vgl. Barner, Barockrhetorik, S. 202–205.
3	 Zur Geschichte des akademischen politicus zwischen scholastischem Neo-Aristotelismus und christ-

lichem Tacitismus vgl. Weber, Lateinische Geheimnisse, S. 68–72.
4	 Beispielhaft bereits im mit Elementen des Pikaroromans ausgestatteten Politische[n] Näscher (1678), 

in dem Weise den jungen naiven Helden Crescentio in die Welt schickt und ihn verschiedene 
politische Erfahrungen machen lässt. Dazu heißt es programmatisch im Vorwort: »Was die Politic 
ist/ das wollen itzt auch die Kinder wissen/ wenn sie nur sagen können/ es sey eine Klugheit das 
gemeine Wesen wol zu conserviren. […] Indessen frage ich/ […] solte nicht auch eine Lehre von 
nöthen seyn/ darinn ein iedweder Mensch insonderheit angewiesen würde/ wie er sein Privat⸗Glück 
erhalten/ und alle besorglichen Unfälle glücklich vermeiden köndte?« (Christian Weise, Der politi-
sche Näscher, Leipzig 1678, S. 8 f.)

5	 Vgl. Frühsorge, Der politische Körper, S. 10–58 und Friedrich Vollhardt, Die Tugendlehren Chris-
tian Weises, in: Peter Behnke (Hrsg.), Christian Weise: Dichter – Gelehrter – Pädagoge; Beiträge 
zum ersten Christian-Weise-Symposium aus Anlass des 350. Geburtstages (Zittau 1992), Bern u. a. 
1994, S. 331–349.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

350

Bedeutung Wicquefort, Callières und Lohenstein über Verhandlung und Weltklugheit 
markiert haben, findet sich hier – in einem aus oratorischen Funktionen und kommuni-
kativen Situationen klassifizierten Terrain – aufgefächert. Die Rede des politicus in Weises 
Vorstellung wird explizit als internationale Gegenwartsrhetorik entworfen, denn »wenn 
Cicero oder Demosthenes etwas von der neuen Welt/ von dem König in China, von der 
Seide/ vom Toback/ u. d.g. hätte reden sollen/ es würde trefflich gemangelt haben/ nicht 
als wären sie in der Kunst unvollkommen gewesen/sondern weil sie etwas unbekandtes 
unter die Hände bekommen hätten/ davon sie keine nachricht einziehen/ und also dem 
Subjecto kein Praedicata zutheilen können«.6

Seit den 1970er Jahren stellen die rhetorischen Lehrbücher und zu didaktischen 
Zwecken verfassten Dramen Weises ein starkes Forschungsfeld für die oben genannte 
kulturelle und politische Ausdifferenzierung an der Grenze von Barock und Frühaufklä-
rung dar.7 Weise selbst hat für den höfischen Praxisbezug in der späteren Lehre auf die 
Bedeutung des Wechsels von der Leipziger Universität an den Hallenser Hof angedeutet, 
wo er 1668 eine Stelle als Sekretär Simon Philipp von Leiningens, Minister des Herzogs 
August von Sachsen-Weißenfels, antrat, die ihn vor allem mit den umfassenden Korres-
pondenzen des Ministers befasste: »Ich muß selbst bekennen«, schreibt Weise, »wenn ich 
nicht über ein Jahr in Qualite eines Secretarii zu Hofe gewesen wäre/ da ich manchmahl 
auf curieuse Reden zu dencken hatte/ mein politischer Redner würde mir in vielen Stü-
cken etwas schlechter gerathen seyn.«8 Als sein Mentor am Hofe fungierte der gelehrte 
Hofmann und Diplomat Georg Dietrich von Rondeck, der als reichsständischer Abge-
sandter bereits am Exekutionstag in Nürnberg teilgenommen hatte.9 Rondeck, Mitglied 
der Fruchtbringenden Gesellschaft, wurde übrigens nach Konversion zum Reichshofrat 
ernannt und 1671 von Leopold I. als kaiserlicher Resident nach Hamburg geschickt.10 

6	 Christian Weise, Neu⸗Erleuterter Politischer Redner/ Das ist: Unterschiedene Kunst⸗Griffe/ 
welche in gedachtem Buche entweder gar nicht/ oder nicht so deutlich vorkommen/ Gleichwohl 
aber zu Fortsetzung der hochnöthigen Ubung etwas grosses helffen können; Auß bißheriger Expe-
rientz abgemercket/ und so wohl durch leichte Regeln als durch deutliche und nützliche Exempel 
ausgeführet, Leipzig 1688, S. 208.

7	 Vgl. Gunter E. Grimm, Literatur und Gelehrtentum in Deutschland. Untersuchungen zum 
Wandel ihres Verhältnisses vom Humanismus bis zur Frühaufklärung, Tübingen 1983, S. 314–346 
und Barner, Barockrhetorik, S. 139–141.

8	 Christian Weise, Oratorisches Systema, Leipzig 1707, S. 610.
9	 Vgl. Barner, Barockrhetorik, S. 201–204.

10	 Aufschluss über die diplomatische Tätigkeit in kaiserlichen Diensten gibt nicht zuletzt eine 
Widmung im Diarium Europæum (Martin Meyer, Philemeri Irenici Elisii Diarium Europæum. 
Insertis Actis Electoriis. Oder Kurtze Beschreibung denkwürdigster Sachen, So sich in Fried- vnd 
Kriegs-Geschäfften in Europa, fürnehmlich aber in dem Heil. Röm. Reich, vnd demselben nahe 
angrentzenden Königreichen, Landen vnd Herrschafften; Insonderheit aber bey dem zu Franck-
furt fürgewesenen Röm. Königl. Wahl- vnd Krönungs-Tage vom Jahr 1657. biß ins Jahr begeben 
haben, Frankfurt a. M. 1672): »Dem Wohlgebornen Herrn Georg Dietrich /  Edlem von Rondeck/ 
Der Röm. Kayserl. Majest. Hochansehentlichen Reichs⸗Hoff⸗Rath/ und der Zeit Kayserl. Resi-
denten zu Hamburg/ und im Westphälischen Kreyse«. Klaus Müller führt Dietrich von Rondeck 
als Beispiel jener kaiserlichen Residenten an, denen ihre Wirkungsstätten häufig näher waren als 
der Wiener Hof. Offenbar erhielt er zwar ein Ernennungsdekret zum Reichshofrat, wurde jedoch 
nie introduziert. Vgl. Müller, Das kaiserliche Gesandtschaftswesen, S. 208.



weise und die privatisierung des zeremoniells 

351

Von mehreren höfischen und akademischen Fürsprechern  – neben Rondeck ist da-
mit insbesondere Gustav Adolph von Schulenburg gemeint, bei dem Weise nach seiner 
Zeit als Ministerialsekretär für ein paar Monate als Hofmeister tätig war – unterstützt, 
erhielt Weise schließlich 1670 einen Ruf als Professor der Politik, Rhetorik und Poesie an 
das Gymnasium illustre Augusteum in Weißenfels, das von Herzog August erst wenige 
Jahre zuvor nach dem Modell einer Ritterakademie begründet worden war11 und für das 
Rondeck zeitweilig als Oberinspektor agierte.12 Während die ersten Biografen Weises 
im 18. Jahrhundert auf dieses diplomatisch-politische Netzwerk, das mit seiner Karriere 
als Rhetorikprofessor eng verwoben ist, umfangreich eingingen,13 wurde in der Weise-
Forschung etwa auf Rondeck häufig nur en passant hingewiesen. Gleichwohl scheint es 
nicht unerheblich, dass Weises höfische und schulische Praxis eng mit jenem für die post-
westfälische politische Realität nach 1648 prägenden self-fashioning verbunden ist, wie wir 
es zuerst bei jenen reichsständischen Abgesandten beobachtet haben, die am Nürnberger 
Exekutionstag am Verhandlungstisch saßen und damit auf die Gestalt und Gestaltung 
des zukünftigen Reichstages in Regensburg einwirkten.14 

Die Zeit in Weißenfels war für Weise eine äußerst produktive: Neben der an Mo-
scheroschs Gesichten Philanders von Sittewalt (1665) orientierten satirischen Prosaschrift 
Die drey Haupt⸗Verderber (1671) sowie den Romanen Die drey ärgsten Ertz⸗Narren in der 
gantzen Welt (1672) und Der politische Näscher (1678) publizierte Weise seine politisch-
pädagogischen Standardwerke Der kluge Hoff⸗Meister (1676) und Politische Redner (1677), 
die in den 1680er Jahren in überarbeiteter Fassung erschienen.15 Durch seine Weißenfelser 
Tätigkeit verweist Barner auf die Kontakte mit dem Geheimen Rat und Diplomaten Her-
zog Augusts, Gebhard von Alvernleben, der seine Söhne von Weise unterrichten ließ, und 
den Diplomaten und Kenner des Wiener Hofes Johann Heinrich Schütz (auch: Sinold). 
Durch Schütz kam Weise noch einmal intensiver mit der romanischen argutia-Bewegung 
in Kontakt,16 die Weise, wie er selbst betont, in ihrer Verbindung von rhetorischer Lehre 
und politischer Praxis schätzte.17 Ausgehend von Graciáns Schriften dienten Weises Ro-
mane dazu, die Verhaltenslehre als ›politische Lehre‹ auch in nicht-höfischen Kreisen 
zu popularisieren. Nicht zuletzt die Freundschaft und Gelehrtenkorrespondenz mit dem 
Prager Jesuiten Balbinus dürften Weises Auseinandersetzung mit Gracián, der argutia 
und politischen Verhaltenslehre weiter vertieft haben.18

11	 Vgl. Barner, Barockrhetorik, S. 206 f.
12	 Vgl. Otto Klein, Weißenfels, in: Wolfgang Adam / Siegrid Westphal (Hrsg.), Handbuch kultureller 

Zentren der Frühen Neuzeit. Städte und Residenzen im alten deutschen Sprachraum, Bd. 3, Ber-
lin / Boston 2012, S. 2138.

13	 Vgl. Samuel Grosser, Vita Christiani Weisii, gymnasii Zittaviensis rectoris, Leipzig 1710, S. 31 f.
14	 Vgl. Kap. III, 2 und 3 dieser Arbeit.
15	 Politischer Academicus (1684) und Neu⸗Erleuterter Politischer Redner (1684).
16	 Vgl. Barner, Barockrhetorik, S. 210. 
17	 Vgl. Christian Weise, Institutiones Oratoriae, Leipzig 1687, fol. 7a.
18	 Vgl. Henry F. Fullenwider, Die Rezeption der jesuitischen »argutia«-Bewegung bei Weise und 

Morhof, in: Klaus Garber (Hrsg.), Europäische Barock-Rezeption; 1, Wiesbaden 1991 (= Wolfen-
bütteler Arbeiten zur Barockforschung, 20), S. 229–238, hier S. 232–234.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

352

1678 kehrte Weise schließlich an das Gymnasium von Zittau als Rektor zurück, das 
er selbst als Schüler besucht hatte. Als entscheidendes Medium der an der politischen 
Lebens- und Berufspraxis an Höfen und städtischen Verwaltungszentren orientierten 
Rhetorik Weises diente in Zittau nun zunehmend das Schuldrama. Weises Dramen 
wurden für das Gymnasium verfasst und zum Ende des Schuljahres von den Schülern 
(größtenteils im Rathaus) zur Aufführung gebracht. Das Zittauische Theatrum umfasste 
in der Regel jährlich drei Dramen verschiedenen Inhalts und verschiedener Stilhöhe: 
ein biblisch-religiöses, ein historisches und ein komisches. Die pädagogische Disposition 
der kommunikativen Situation und der politischen Praxis steht dabei im Vordergrund 
der Weise-Dramen. Demgemäß sollten dramatischer Text und theatrale Praxis nicht nur 
inhaltlich über historisch-biblische Stoffe belehren, sondern auch in der situativen Rea-
lisierung von professioneller Kommunikation – die actio der politischen Rede. Diesem 
Umstand sind die unzähligen Rollen und Szenen der Weise-Dramen geschuldet, erstmals 
gesammelt erschienen als Reiffe Gedancken, das ist Allerhand Ehren⸗ Lust⸗ Trauer⸗ und 
Lehr⸗Gedichte (1683). Während der performative Aspekt dabei im Vordergrund steht, ist 
Weises Popularität auch damit verbunden, dass seine gedruckten Dramen für das ausge-
hende 17. Jahrhundert plausible unterhaltend-belehrende Lesetexte bereitstellen konnte.19

In beiden Fällen korrespondieren die Dramen Weises ›politischen‹ Lehr- und Hand-
büchern: Damit sind insbesondere der Politischer Redner (1679) und dessen Fortsetzung 
Neu⸗ Erleuterter Politischer Redner (1688), Kluger Hoffmeister (1677), Politischer Academi-
cus (1684), Politica (1690), Oratorisches Systema (1707) und die Curiöse[n] Gedancken von 
deutschen Brieffen wie ein junger Mensch, sonderlich ein zukünfftiger Politicu, die galante 
Welt, wol vergnügen soll (1691), gemeint. Im Neu⸗Erleuterte[n] Politische[n] Redner findet 
sich die systematische Integration diplomatischer Redeanlässe und Redeformen. Nach 
Erläuterungen über die Connexiones von Periodi sowie über Spezifika der juristischen oder 
theologischen Rede widmet sich Weise den politischen Reden, die »zu dem Hofe/ oder 
ausser demselben/ unter vornehmen und Mittels⸗Personen gehalten« werden, insbeson-
dere »gewisse Staats⸗Complimente«: »Da werden die hohen Gäste empfangen/ Legaten 
angenommen/ Visiten und Gegen⸗Visiten gegeben/ Audienzen ertheilet/ Friedens⸗ Hey-
raths⸗ Tauff⸗Bündnis⸗und andere Complimente […] abgeleget.«20 Diese Integration hat 
gleichermaßen enzyklopädischen wie praxeologischen Charakter, da die Aufschlüsselung 
sämtlicher Exempel »sich durch Antecedens und Conseqvens disponieren lassen«.21 

Im Segment der »Staats⸗Complimente« nehmen die Gesandten  – nicht zuletzt auf-
grund der postwestfälischen Dynamik im Reich  – eine große Beispielgruppe ein, was 
Weises politische Rhetorik expliziter als andere Rhetoriklehrbücher, politische Klugheits- 
oder höfische Verhaltenslehren in die Nähe von Gesandtschaftstheorie und (retrospektiv) 
der Zeremonialwissenschaft rückt.22 Ähnliches wird man über die politische Geschichts-

19	 Vgl. Claus-Michael Ort, Medienwechsel und Selbstreferenz: Christian Weise und die literarische 
Epistemologie des späten 17.  Jahrhunderts, Tübingen 2003 (=  Studien und Texte zur Sozialge-
schichte der Literatur, 93), S. 39–46.

20	 Weise, Neu⸗Erleuterter Politischer Redner, S. 216.
21	 Ebd.
22	 Vgl. Kap. V/4.



weise und die privatisierung des zeremoniells 

353

betrachtung im Klugen Hoffmeister, Politische Fragen und Curiöse Gedancken von Deut-
schen Brieffen sagen können. Zur Eröffnung der »Staats⸗Complimente« dient Abraham de 
Wicquefort als Gewährsmann:

Doch wo wir an die Reden recht dencken sollen/ die unter vornehmen Politicis im 
Schwange gehen/ so können wir die also genannten Staats⸗Complimenten nicht vor-
bey lassen/ welche unter den Personen zu Hofe/ sonderlich aber unter den Abgesand-
ten gebräuchlich sind. Wie denn Herr Wicquefort in seinem curieusen Buch von dem 
Ambassadeur wegen solcher Complimenten gar viel zu erinnern hat. Und da bißweilen 
ein rechtschaffener Mensch bey einem Ambassadeur gar leicht kann recommendiret 
werden/ der sich gleichwol bey seinem andern Studiren auf dieses Stücke der Oratorie 
nicht viel geleget hat; so wird der Politische Redner sehr unvollkommen scheinen/ 
wenn mit keinem Worte daran sollte gedacht werden.23

Den Einsatz Wicqueforts legitimiert hier gewissermaßen das ›Politische‹ an Weises Rhe-
torik und vice versa. Auch wenn Gesandtschaftswesen und Gesandtschaftstheorie in die-
sem Verständnis von »rechtschaffen[en] Mensch[en]« und bürgerlichen Tugendkatalogen 
entfernt sind, kann eben der Politische Redner, der nicht nur zu einer (Selbst-)Reflexion 
politischen Handelns und Sprechens anleiten möchte, sondern auch damit in Beziehung 
stehende Karrieren in der höfischen und städtischen Verwaltung im Blick hat, nicht ohne 
sie auskommen.24

Im Anschluss an die oben zitierte Passage differenziert Weise Reden der »Staats⸗Com-
plimente« nach oratorischen und politischen Funktionen. Während das Oratorische sich 
nicht wesentlich von anderen Aspekten der gehobenen bzw. höfischen Rede unterscheide, 
komme die Schwierigkeit mit dem Politischen: »Allein/ so leichte als man die Orato-
rischen Künste zusammen bringen kann/ so schwer machen sich die Politischen Cere-
monien«. Um nicht »eines ungeschickten Wortes halber in Verachtung oder gar in Ver-
antwortung« zu fallen, müsse man »sich in Titeln/ in der höfflichen Submission, in den 
Offerten der Visiten und in andern Sachen so genau guberniren«.25 Daher rührt auch der 
Umstand, dass Weise an anderer Stelle eine der Gesandtentheorie um nichts nachstehende 
Aufschlüsselung von Gesandtschaftstypen inklusive Präzedenzproblematik unternimmt.26

Diplomatie und Diplomatietheorie dienen Weises politischer Praxeolgie dabei einer-
seits als wichtige Referenz der »Staats⸗Complimente«, andererseits offenbart deren zere-
moniöse Kommunikation eben auch den Einsatz galanter Kritik: 

23	 Christian Weise, Neu⸗Erleuterter Politischer Redner, S. 283.
24	 Vgl. auch Susanne Friedrich, Drehscheibe Regensburg. Das Informations- und Kommunikations-

system des Immerwährenden Reichstags um 1700, Berlin 2007, S. 39–41. 
25	 Weise, Neu=Erleuterter Politischer Redner, S. 285.
26	 Vgl. Christian Weise, Politische Fragen/ Das ist: Gründliche Nachricht von der Politica, Welcher 

Gestalt vornehme und wolgezogene Jugend hierinne einen Grund legen/ So dann aus den heuti-
gen Republiqven gute Exempel erkennen/ Endlich auch in practicablen Staats⸗Regeln den Anfang 
treffen soll, Dresden 1708, S. 42–50.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

354

Wicquefort in seinem Ambassadeur Lib. II. cap. 10 stellet die Frage an: Ob ein 
Abgesandter lang oder kurtz schreiben solte? Und führt p. m. 824. Die Worte an/ die 
Henricus IV. König in Franckreich an den Praesident in Jeannin durch Mr. de Villeroy 
überschreiben ließ: Seine Brieffe könten ihm gar nicht zu lang fallen/ dieweil man in 
denselben nichts unnützliches und vergebliches/ auch nichts überflüssiges anträffe/ 
solte demnach dieselben immer weitläuffriger machen. […] Wiewol es folgt nicht al-
lemahl/ daß man gar zu weitläufftig ausschweiffen muß/ wenn viel Sachen in einander 
sollen geschräncket werden.27

So kommt Weise im Gelehrte[n] Redner (1693) auf die Bedeutung ausführlicher Relatio-
nen in Zeiten der ehrenhaften Spione zu sprechen, die er mit einem Rekurs auf Plinius auf 
die Ebene der Unterhaltung und Befriedigung mehrerer Leser gleichzeitig (zum Beispiel 
in den geheimen Hofratskammern) hebt. Zugleich nützt er Wicqueforts Beispiel jedoch 
auch, um sich für die allgemeine Redekunst von allzu weitläufigen Ausschweifungen und 
Digressionen zu distanzieren. Solche Ausschweifungen begrüßt Weise nur eingeschränkt, 
wo sich Möglichkeiten für eine Verknüpfung in »scharfsinnige[r] Manier« ergeben.28 

Die Frage, wie sich Weises Programm, das sich nicht zuletzt in der Publikation einer 
umfassenden politischen Rhetorik – Politische Redner (1677), Kluger Hoffmeister (1677), 
Politischer Academicus (1684), Neu⸗Erleuterter Politischer Redner (1684) und Oratorisches 
Systema (1707) – und eines Briefstellers, den Curiöse[n] Gedancken von deutschen Brieffen 
wie ein junger Mensch, sonderlich ein zukünfftiger Politicu, die galante Welt, wol vergnügen 
soll (1691), niederschlägt, im Beziehungsfeld von Drama und postwestfälischer Diploma-
tie disponiert, steht am Beginn von Überlegungen, die verschiedene theatrale Formen um 
1700 in der Frage des diplomatischen Zeremoniells und der »Staats⸗Complimente« zu-
sammenführten. Bereits die dramatischen Mischformen lassen allerdings vermuten, dass 
damit nicht zwangsläufig die stilistisch hohe dramatische Formation gemeint ist. Stil- und 
Genremischung im Zeichen der Galanterie, wie sie etwa (unabhängig von den expliziten 
Komödien) die Einführung lustiger Personen in den ernsten historisch-politischen und 
biblischen Dramenstoff oder die Einlagerung gesungener Passagen in das Sprechtheater 
vermuten lassen, verdeutlichen die pädagogische Zielorientierung der Weise-Dramen: 
Situatives Wissen (Vorsicht und Klugheit) sowie die natürliche Einübung überlagern 
dabei das akademisch markierte Wissensmodell (insbesondere der Rhetorik) – prudentia 
anstelle von sapientia.29 Weise gibt der dramatisch-oratorischen Einübung gegenüber der 
akademischen Rede den Vorzug, da »bey abgewechselten Gesprächen ein Blick in die 

27	 Christian Weise, Gelehrter Redner, Leipzig 1693, S. 952.
28	 Weise, Curiöse Gedancken von Deutschen Briefen, S. 111.
29	 Vgl. Konradin Zeller, Der Hof im Drama Christian Weises. Zu Form und Funktion der Favo-

ritendramen, in: August Buck u. a. (Hrsg.), Europäische Hofkultur im 16. und 17. Jahrhundert, 
Bd. 3, Hamburg 1981 (= Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung, 10), S. 543–549, hier S. 547. 
Auch Anne Linton, Christian Weise and his »Gedichte von der Sicilianischen Argenis« (1683): The 
Practice of Politics, in: Studia Aurea 10 (2016), S. 293–311.



weise und die privatisierung des zeremoniells 

355

Politische Welt gethan wird/ daß also die agirenden Personen in der continuirli-
chen Abwechselung besser Lust behalten/ und etwas nothwendiges erkennen müssen«.30 

Beispielhaft lässt sich dieser Zusammenhang etwa an Weises Drama Gedicht von der 
Sicilianischen Argenis (1683) zeigen, einer Dramatisierung von John Barclays für die poli-
tische Theorie des 17. Jahrhunderts so bedeutendem, 1621 erschienenem Roman, der im 
deutschsprachigen Raum durch Martin Opitz’ Übersetzung des neulateinischen Textes 
bekannt wurde.31 Weises Sicilianische Argenis kann als kühne Genreübersetzung des la-
teinischen Romans bezeichnet werden, da sie im Vergleich mit anderen Argenis-Dramen 
der Frühen Neuzeit – Pierre Du Ryers Argenis et Poliarque: ou, Theocrine (1630) und Pedro 
Calderóns Argenis y Poliarco (1637) – dem Versuch verpflichtet ist, möglichst viele The-
men und Konfigurationen des Romans auf die Bühne zu übertragen. Daraus resultieren 
insgesamt 65 Sprechrollen, die wie im Fall der meisten Dramen des Zittauer Rektors 
Auftrittsmöglichkeiten für viele Schüler boten, und als Rahmen der fünf Akte ein aus-
uferndes Vor- und Nachspiel, um das komplexe Handlungsgefüge der epischen Darstel-
lung teilweise referieren zu können. Neben dem politisch-ethischen Panorama der Argenis 
rückt Weise die zeremonielle Bedeutung des Komplimentierens in den Mittelpunkt, wie 
er sie im Politischen Redner ausführt.32 Auch ein weiterer generischer Aspekt der Sicilia-
nischen Argenis ist von Bedeutung für die (höfische) Zeremonialkultur: Nicht eigens als 
›Singspiel‹ ausgewiesen, finden sich im dramatischen Text grafisch und metrisch hervor-
gehobene Arien eingefügt, die auf die grundsätzliche Offenheit der Weise’schen Schul-
dramatik gegenüber Musik und Ballett verweisen. Diese medial-generische Mischung 
sollte im Rahmen der umfangreichen Aufführungen über mehrere Stunden nicht nur 
die Kurzweiligkeit befördern, sondern ermöglichte im Fall des Tanzes auch unmittelbar 
Erprobung wichtiger sozialer Praktiken.33

Weises politicus-Verständnis eröffnet im Schuldrama also zwei pädagogisch-didaktische 
Praxisfelder, oratorische exercitatio und politische informatio,34 die mit den genannten 
Werken zur politischen Rhetorik und Verwaltung verbunden sind. Die mimetisch-rhe-
torische Aneignung verschiedener politischer Register in der theatralen Situation sollte 
in Weises politicus-Modell zur möglichst ungezwungenen Form der öffentlichen Rede 
nach galantem Ideal führen35 inklusive der körperlich-zeremonialen Dimension (Tanz, 

30	 So die Vorrede in Christian Weise, Eine Auffmunterung Schöner Gemüther/ Wie solche In einem 
kurtzen Schau-Spiel von betrübten und wiederum vergnügten Nachbars-Kindern, in: ders., Sämt-
liche Werke, hrsg. von John D. Lindberg, Bd. 15: Schauspiele II, Berlin / New York 1986, S. 3–89, 
hier S. 6.

31	 Zur Bedeutung für die politische Theorie des Romans, den Barclay Ludwig XIII. widmete, vgl. 
Frühsorge, Politischer Körper, S. 17 f.

32	 Vgl. Christian Weise, Politischer Redner/ Das ist: Kurtze und eigentliche Nachricht/ wie ein 
sorgfältiger Hofmeister seine Untergebene zu der Wolredenheit anführen sol […], Leipzig 1694, 
S. 161–219.

33	 Vgl. Linton, Argenis, S. 302–303. Die Musik stammte im Fall der »Sicilianischen Argenis« von 
Johann Krieger, musikalischer Direktor und Organist der St.-Johannes-Kirche zu Zittau.

34	 Vgl. Konradin Zeller, Pädagogik und Drama. Untersuchungen zur Schulcomödie Christian Wei-
ses. Tübingen 1980, S. 28–77. 

35	 Vgl. Reinhard M. G. Nickisch, »Die allerneueste Art höflich und galant zu schreiben«. Deutsche 
Briefsteller um 1700, von Christian Weise zu Benjamin Neukirch, in: Klaus J. Mattheier (Hrsg.), 



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

356

Ballett). Dieses theatrale Bildungsmodell ist eng mit dem sozialen und institutionellen 
Rollenverständnis sowie mit individueller Selbstreflexion verknüpft, wie das Titelkup-
fer des Freymüthige[n] und höffliche[n] Redner[s]/ das ist/ ausführliche Gedancken von der 
Pronunciation und Action, Was ein getreuer Informator darbey rathen und helffen kann/ Bey 
Gelegenheit Gewisser Schau⸗Spiele allen Liebhabern zur Nachricht gründlich und deutlich 
entworffen (1693) zeigt.36

Im biblischen Drama Die Merckwürdige Begebenheit von Naboths Weinberge und der 
Gestürtzten Jesabel, das sich als Anhang im Freymüthigen und höfflichen Redner findet 
und 1685 aufgeführt wurde, lässt sich die soziale, generische und mediale Amalgamierung 
nach galanten Maßstäben ausmachen. Nicht nur kommt es mithilfe lustiger Personen 
zur satirischen Verkehrung der rhetorisch-zeremoniellen Verhaltenskodices wie etwa in 
Gryphius’ Peter Squentz, sondern auch zur situativen Kommentierung von politisch-
rechtlichen Wissensbeständen und rhetorischen Praktiken – deren Relevanz für die Karri-
ere eines politicus solchermaßen weniger infrage gestellt wird als ein Stück weit privatisiert 
und naturalisiert: »Denn ein Redner«, so Weise, »soll freymüthig/ ungezwungen/ und 
also zu sagen ein Dollmetscher seines Hertzens/ und nicht ein Papagey von fremden oder 
ausstudirten Worten seyn.«37

Die »merckwürdige Begebenheit« von Naboths Weinberge ist ca. 870 v. Chr. im Nord-
reich Israel (Samaria) angesiedelt: König Ahab gilt als geschickter internationaler Bünd-
nispolitiker. Er schließt Bündnisse mit den syrischen Nachbarstaaten, intensiviert die 
Beziehungen zum Südreich Juda – nicht zuletzt durch die Verheiratung seiner Tochter 
Atalja mit dem König von Juda – und heiratet Isebel, eine Tochter des phönizischen 
Königs Etbaal. Das Alte Testament (1. Buch der Könige 16,29–34) betont im besonderen 
Maß die Kehrseite dieser Bündnispolitik und der Toleranz gegenüber benachbarten Herr-
schaftsgebieten und Religionen, habe sich Ahab doch von seiner Frau dazu verführen 
lassen, die Verehrung des Gottes Baal zu fördern und sich von JHWH abzuwenden. Die 
Ermordung der israelitischen Propheten überlebt lediglich Elias. Die biblische Handlung 
spitzt diesen Zusammenhang mit einer schweren politischen Krise bzw. dem Tod Ahabs 
und seines Sohnes zu, bevor der neue König Jehu das Komplott beenden, die »Götzen-
Diener« niedermetzeln und »Isebel zum Fenster herab stürtzen« lässt.38 Diese Konfigu-
ration wurde vom Jesuitentheater mehrfach aufgegriffen und als gegenreformatorische 
Bildpolitik eingesetzt.39

Pathos, Klatsch und Ehrlichkeit. Liselotte von der Pfalz am Hofe des Sonnenkönigs, Tübingen 
1990, S. 117–138.

36	 Vgl. dazu ausführlich Ort, Medienwechsel und Selbstreferenz, S. 9–29.
37	 Christian Weise, Freymüthiger und höfflicher Redner/ das ist/ ausführliche Gedancken von der 

Pronunciation und Action, Was ein getreuer Informator darbey rathen und helffen kann/ Bey 
Gelegenheit Gewisser Schau⸗Spiele allen Liebhabern zur Nachricht gründlich und deutlich ent-
worffen, Leipzig 1693, fol. B 8v.

38	 Christian Weise, Die Merckwürdige Begebenheit von Naboths Weinberge und der Gestürtzten 
Jesabel/ in einem Schau-Spiele vorgestellet, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. VI: Biblische Dramen 
III, hrsg. von John D. Lindberg, Berlin / New York 1988, S. 222–442, hier S. 225.

39	 Vgl. Peter Maier, Bildung auf der Bühne – das Paderborner Jesuitentheater und die Gründung 
der Academia Theodoriana, in: Josef Meyer zu Schlochtern (Hrsg.), Die Academia Theodoriana. 



weise und die privatisierung des zeremoniells 

357

Weise inszeniert die biblische Kritik an Ahabs Bündnispolitik als diplomatisch-amou-
röse Intrige. So fungiert die Figur des »Sidonische[n] Resident[en]« in Samira, Abdalla, 
einerseits als religiöser Scharfmacher gegen das Judentum, andererseits als Liebhaber Ise-
bels. Als höfisches Gegenüber dieser Verschwörung aufseiten der Israeliten tritt Hoscha, 
ein »kurtzweiliger Rath«,40 auf. Sein Auftritt folgt in der zweiten Szene des ersten Aufzugs 
unmittelbar auf die konspirative Unterredung und die »verliebte Vertrauligkeit« zwischen 
Isebel und Abdalla:

Komm ich auch zur rechten Zeit? Wenn die Königin mit dem Herrn Residenten 
courtesiret/ so wird meine Wenigkeit/ als ein kurtzer Appendix von Reichs-Räthen 
schlecht Audienz kriegen. Ja so geht’s: Der Resident soll deßwegen bey ihr seyn/ daß 
die gute Freundschafft zwischen dem Könige in Israel und dem Könige in Sidon 
erhalten wird; Aber wenn ich König wäre/ so wolte ich mich vor so einer Freundschafft 
bedancken/ es wäre denn die grande Mode/ daß ich bey den Königlichen Gedancken 
solche Weiber-Possen und solche Bagadellen verachten lernte. Doch wie wird mir? 
Ich plaudere da was vor mich weg/ und vergesse darbey/ was ich zu thun habe. Der 
Königliche Printz von Sidon ist herkommen/ und will seiner Frau Schwester incognito 
zusprechen/ das heist/ er will die Boltzen fiedern helffen/ die der König in favor der 
Baalitischen Religion verschiessen soll: Und ich soll mich zu einen Ambassadeur 
brauchen lassen/ daß die Königin gleichwohl erfährt/ was sie vor einen lieben Gast zu 
erwarten hat.41

Die biblischen Stoffe – das verdeutlicht diese Passage – werden im oratorischen Rahmen 
von Weises Pädagogik zum »höfische[n] Rollenspiel«.42 Demgemäß korrelieren gerade 
auch die biblischen Dramen der modellhaften Complimentier-Comödie aus dem Politi-
schen Redner, wie Bernhard Buschendorf bemerkt,43 die ein beispielhaftes Panorama an 
zeremonialen Akten, höfischer bzw. öffentlicher Kommunikation und Beratungsrede, 
an Begrüßungen und Verabschiedungen im galanten Maß sowie deren komische Über-
treibung entfaltet.44 Gerade in der Kritik zeigt sich die Bewegung vom Zeremoniell hin 
zur galanten Komplimentierkunst. Allerdings markiert Hoschas Auftritt, der die offiziöse 

Von der Jesuitenuniversität zur Theologischen Fakultät Paderborn, 1614–2014. Paderborn 2014, 
S. 139–156, hier S. 149. Maier verweist anlässlich des Ahab- und Isebel-Stoffes etwa auf den pro-
testantischen Bürgermeister Liborius Wichard als Negativfolie einer Aufführung des Paderborner 
Jesuitentheaters (1604).

40	 Weise, Merckwürdige Begebenheit, S. 226 f.
41	 Ebd., S. 231.
42	 Bernhard Buschendorf, Christian Weises biblisches Drama »Nebucadnezar« – ein höfisches Rol-

lenspiel, in: Peter Behnke/Hans-Gert Roloff (Hrsg.), Christian Weise. Dichter – Gelehrter – Pä-
dagoge. Beiträge zum ersten Christian-Weise-Symposium aus Anlaß des 350. Geburtstages, Zittau 
1992, Bern u. a. 1994 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik; Reihe A, Kongressberichte, 37), 
S. 261–282.

43	 Vgl. ebd., S. 268.
44	 Siehe Weise, Politischer Redner, S. 292–434. In komischer Übertreibung etwa: »Wohl-Edler/ Bester/ 

Hochverschlagener und Beredsamkeits-Hochgelahrter/ insonders Hochbestalter Herr Complimen-
tir-Rath« (S. 334).



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

358

Rede sowohl übertreibt als auch durch Indiskretion und Wahrsprechen aus dem oratori-
schen Tableau heraustritt, das Zeremoniell als lustige Person ›von unten‹. 

Wenn die biblischen bzw. historisch und geografisch weit entfernten Stoffe zu Pra-
xisfeldern politischen Handelns und Sprechens werden, eröffnen sie als internationale 
Konfigurationen auch den Diskursraum der Diplomatie. So vergleicht Conrad von Hö-
veln in seiner deutschen Gesandtentheorie nicht nur Engel und Gesandte; überhaupt 
wird die Welt des Alten Testamens darin zeremoniös aufgefächert und nach Ambassaden 
zugeordnet, so weiß man etwa »ja wohl, daß Moses Gesandten zum König der Edomi-
ter, Moabiter und Ammoriter, wegen des Durchzugs/ Num. 20. Wie auch Jephtah zum 
Könige der Ammoniter zur Friedens⸗Abhandlung abgefertiget«.45 Ebenso wie der soziale 
Raum der dramatischen Handlung zeremoniös erscheint, werden die Figuren politisch, 
die Boten Ambassadeure. Welche dramaturgische Bedeutung der diplomatischen Kom-
munikation und Mediation dabei zukommt, macht Weises historisches Drama Regnerus 
(1684) deutlich, in dem die dramatische Exposition wesentlich von der dänischen Di-
plomatenfigur abhängt, die als »ehrlicher Spion«46 eingeführt wird, da seine (Liebes-)
Ambassade in Schweden zunächst verdeckt läuft. Im Gegensatz zu den explizit histo-
risch-politischen Trauerspielen der schlesischen Schule fällt die politisch-diplomatische 
Figurationsarbeit bei den Bibeldramen und den Lustspielen Weises dabei umso stärker 
auf. Dieser Aspekt ist insofern von Bedeutung, weil der pädagogische Praxisbezug der 
Dramen in der Forschung häufig als letztlich abstrakt bleibender Fluchtpunkt ›Dienst 
im Fürstenstaat‹ aufgerufen wird. Weises Schüler wie etwa Christoph Friedrich von Gers-
dorff, der in Leipzig Geheimer Rat und Vizeoberhofrichter war, bevor er als Komitial
gesandter zum Reichstag in Regensburg und schließlich als Sondergesandter nach Bayern 
geschickt wurde,47 verweisen jedoch auch auf die, zumindest im Fall der adeligen Schüler 
des Zittauer Gymnasiums, üblichen Überlappungen zwischen höfischen Verwaltungs- 
und diplomatischen Tätigkeiten. Diese waren durch den politischen Aufstieg Kursachsens 
um 1700 beträchtlich. 

Während Zeremoniell und Diplomatie bereits die Bibeldramen des Jesuiten- und 
Benediktinertheaters dramaturgisch prägten, spielen Ambassade und Ambassadeure zu-
gleich auch eine bemerkenswerte Rolle in der Gattungsvariation und den Stilmischungen 
zwischen Spätbarock und Frühaufklärung, wie sich an Weises Dramatik zeigen lässt. Das 
führt zunächst Hoschas Auftritt in Die Merckwürdige Begebenheit von Naboths Weinberge 
und der Gestürtzten Jesabel vor Augen, der den medialen Status der Vermittlungsfigur 
zum Einsatz des Komischen macht. Der expositorische und in der oben zitierten Passage 
ad spectatores gesprochene Auftritt der lustigen Person entlarvt die starre völkerrechtliche 
Relation zwischen Königin und Residenten von Beginn an nicht nur als internationale 
Verschwörung, sondern auch als (private) Liebeskonstellation. Die mehrfachkodierte 

45	 Höveln, Teutsche Gesandte, fol. IIIv–IVr.
46	 Christian Weise, Der geplagte und Wiederum erlöste Regnerus in Schweden, in: ders., Sämtliche 

Werke, Bd. 2: Historische Dramen II, hrsg. aufgrund der Vorarbeiten von John D. Lindberg von 
Hans-Gert Roloff, Berlin / New York 1991, S. 1–199.

47	 Vgl. Judith Matzke, Gesandtschaftswesen und diplomatischer Dienst Sachsens 1694–1763, Leipzig 
2011, S. 339 f.



weise und die privatisierung des zeremoniells 

359

Funktion des komischen Ambassadeurs wird uns noch einmal im Stegreif- und Spaß
theater unterkommen, das sich auf der Bühne der generisch und sozialrhetorisch ein-
schlägigen dramatischen Formen und Stoffe entfaltet.

Die skizzierte Verschiebung diplomatischer Konfigurationen in der sozialrhetorisch, 
generisch und medial gemischten Dramatik zeigt sich auch in Weises Schauspiel Die 
betrübten und wiederum vergnügten Nachbarskinder (1699). Im für Weise-Dramen bemer-
kenswert reduzierten Figurenarsenal wird der von den Vätern zweier Familien ausgefoch-
tene Nachbarschaftsstreit ausgebreitet, der die enge Freundschaft der Söhne Monsieur 
Philipp und Monsieur Robert sowie die Liebe zwischen Robert und Ottilia, Philipps 
Schwester, kompliziert. Von außen treten zwei Vermittlungsinstanzen in die oppositio-
nelle Konfiguration, die ein Verwechslungs- und Intrigenspiel in Gang setzen: Das sind 
einerseits der »fürstliche Bediente« Carl und sein eher ungelehriger Schüler in politischen 
Fragen Leonhard, dessen Vater ein »vornehmer Nachbar« der beiden verfeindeten Pa-
trizier ist. Carl, der Liebesinteressen bei Ottilia verfolgt, schlägt vor, dass Leonhard als 
»ein künstlicher Politicus darzwischen kömt«.48 Dass dieser anfänglich widerspenstig 
ablehnt, sich zu einer »Ambassade gebrauchen [zu] lassen«, da diese »vor mich zu hoch«49 
sei, erinnert an die Liebesambassaden-Szene aus Zouchs Sophister, die Harsdörffer als 
Übersetzung in seine Frauenzimmer Gesprächspiele integrierte.50 Tatsächlich übernimmt 
Leonhard zunächst die Botschaft zwischen Monsieur Philipp und Monsieur Robert, da 
den beiden persönliche Treffen verboten wurden, um Carls Interessen voranzutreiben.

Andererseits tritt der »fremde Passagier« Livio in die Welt des Nachbarschaftsstreits 
und wird zur ambivalenten, von mehreren Personen engagierten Botenfigur. Zuerst über-
bringt Livio – von Carl delegiert – als gespielter Zeuge die Botschaft vom Tod Monsieur 
Roberts, der sich vermeintlich auf Reisen befindet, in Wahrheit aber als verkleideter Ma-
ler im Haus seines Freundes auftaucht. Zudem überbringt er die Klage Dietrichs an den 
mit ihm verfeindeten Barnabas darüber, dass dieser Schuld am Tode seines Sohnes trage; 
wäre dieser doch ohne Streit nie auf Tour gegangen, wo ihm laut fingiertem Botenbe-
richt im Zuge eines Raubüberfalls ein Unglück geschehen sei. Zur Auflösung kommt es 
schließlich, als Barnabas durch seine Frau von der wahren Identität des Malers erfährt 
und vom »Zufall« gerührt, den »Weg zur Versöhnung« beschreiten möchte. Wiederum 
überbringt Livio eine Botschaft an Dietrich, aber diesmal als »gute Post«.51 

Livio verkörpert eine archetypische Figur des Dritten, die sich ohne eigene Interessen 
in die Konfliktstruktur einschaltet und diese allein durch seine Präsenz und mediale Posi-
tion verändert. Am Höhepunkt seiner »Ambassaden« reflektiert Livio monologisch seine 
Position im Kommunikationsgefüge – im mehrfachen Sinn ein Dazwischen:

Wo sich meine Nativität nach meinen itzigen Verrichtungen schicken soll/ so wird 
ich zugleich ein Leichen-Bitter und ein Hochzeit-Bitter werden. Denn die lustigen 
Sachen müssen mir eben so wohl vom Maule gehen/ als die traurigen. Und das ist so 

48	 Weise, Nachbars-Kinder, S. 21.
49	 Ebd., S. 27.
50	 Siehe Kap. II/4.
51	 Weise, Nachbars-Kinder, S. 76 f.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

360

wunderlich/ ich weiß nicht/ was alles beydes zu bedeuten hat. Die Leute in dieser Stadt 
müssen gewiß viel auf Rätzel halten/ denn sie reden deutsch/ und niemand weiß/ was 
sie meinen. Doch meine Ambassade darff nicht versäumet werden.52

Bemerkenswert an dieser Passage ist, dass es der Figur des ›Ambassadeurs‹ zukommt, die 
gattungspoetologische Programmatik der »Misculance«53 (zugleich ein »Leichen-Bitter 
und ein Hochzeit-Bitter«) mit den inhaltlichen und personalen Verwicklungen des Dra-
mas engzuführen. Während Carl und Leonhard nach geglückter Wiedervereinigung der 
Familien und der Ankündigung der Hochzeit von Ottilia und Robert in betrübter und 
beschämter Positur im Schlusstableau auftauchen, bleibt Livio auch in dieser Hinsicht 
neutral: »Und dieser Wechsel ist mir weder lieb noch leid.«54

Die dramaturgische Anlage und die Funktion der ›Ambassadeure‹ im Nachbarschafts-
streit bieten sich an, um ausgehend von Weises Stück noch einmal auf die mediologi-
sche Doppelung der Vermittlung hinzuweisen. Weises galante Schuldramatik und die 
generisch-rhetorischen Amalgamierungen, die lustige Personen und mittlere Figuren im 
biblischen und historischen Drama platzieren, eröffnen so auch ein Panorama an für die 
Epochenschwelle 1700 signifikanten Vermittlungsfiguren und ihren inhärenten Vermitt-
lungskonflikten. Die antagonistischen Positionen der Streitparteien beweisen durch ihre 
wechselseitige Verhakung einen common ground, auf dem letztlich auch die opernhafte 
Auflösung beruht. Während gerade der Konflikt also ein mediales ›Verbinden durch 
Trennen‹ offenbart, rücken andererseits bei den Instanzen und Figuren der Vermittlung 
jene Differenzen und medialen Störungen in den Blick, die ausgerechnet im Akt der 
Verbindung wieder trennen. Insofern avanciert Livio zur zentralen medialen Figur einer 
Komödie der Privat-Ambassaden. Livio ist es auch, der nach allgemeinen Segenswün-
schen und Hoffnungen für das Glück beider Familien das ambivalente Schlusswort im 
Mund führt: »Ich hoff und dencke nichts. Ihr Herren gute Nacht.«55 

Im zeremoniell privatisierten und gegenüber der höfischen Kommunikation »ent
differenzierten«56 Raum wird die entscheidende Vermittlungsfigur als nachgerade tech
nisches Medium ausgestellt, während überzogenes Zeremoniell und Maskerade der ver
bliebenen Höflinge Carl und Leonhard im bürgerlichen Schlusstableau des Stücks zwar 
noch geduldet sind, aber auf der Wirkungsebene folgenlos bleiben. Deutlicher noch 
als in den Bibeldramen eröffnet die komische Medialität der Ambassaden im Fall der 
Betrübten und wiederum vergnügten Nachbarskinder dem galanten Individuum einen 
Handlungsspielraum, in dem potenziell alles politisch ist. Auch in der generischen und 
sozialen Entfernung von internationalen Fragen der Majestät und Souveränität bleiben 
Gesandtenfigurationen und Zeremoniell damit im Drama präsent, ja erhalten – so die 

52	 Christian Weise, Nachbars-Kinder, S. 77.
53	 Siehe Christian Weise, Eine Misculance von der alsogenannten Tragoedie und Comoedie, 

In der Vorstellung Einer Historie oder einer Fabel vom König Wenzel, in: ders., Sämtliche Werke, 
Bd. 3, Berlin / New York 1971, S. 3–177.

54	 Weise, Nachbars-Kinder, S. 86.
55	 Ebd., S. 87
56	 Vgl. Ort, Medienwechsel und Selbstreferenz, S. 35.



weise und die privatisierung des zeremoniells 

361

These – gerade im Prozess der Privatisierung höfischer Kommunikation und als ›Dolmet-
scher des Herzens‹ eine wichtige Funktion: Der Gesandte, der immer auch Höfling in 
verschiedenen Macht- und Symbolbereichen ist, scheint als Referenzfigur der politischen 
Kommunikation und des Verhaltens von Privatmännern in öffentlichen Zusammenhän-
gen bestens geeignet zu sein. Die Horizontale des zwischenstaatlichen Austauschs und der 
Diplomatie, als deren situativer Ausdruck Gesandtenfigurationen und Ambassaden in der 
Dramatik des 17. Jahrhunderts emergieren, ist so am Ende des Jahrhunderts zum Relais 
eines flexiblen politicus zwischen höfischer und bürgerlicher Kommunikation geworden. 
Im galanten self-fashioning des neuen politicus ist die für das Trauerspiel dominante Frage 
der Souveränität nachrangig. Handelt es sich bei der französischen Theoretisierung der 
Gesandtschaft bei Wicquefort und Callières gewissermaßen um eine Politisierung der 
Ambassade, dient diese Figuration des Ambassadeurs in Weises didaktisch-pädagogischer 
Dramatik um 1700 als Inbegriff des conduite. Weises dramatische Praxis der Privat-Am-
bassaden und die politische Gesandtschaftstheorie des ausgehenden 17. Jahrhunderts tref-
fen sich im Fokus auf die Zeremonialkultur, die nach 1700 mit einem Schwerpunkt auf 
Diplomatie zur eigenen ›Wissenschaft‹ öffentlicher Kommunikation und dazugehörigem 
Handbuchgenre ausgebaut werden sollte.57 

Damit sind auch zwei diplomatische Bezugsfelder im galanten Diskurs aufgerufen: 
einerseits diplomatische Praxis als politisches Handeln in der internationalen Kommu-
nikation, die in der politisch-tacitistischen Theorie der Ambassade bei Friedrich Carl 
Moser 1751 konsequenterweise als »Wissenschafft der Staatsgalanterie«58 gefasst wird. An-
dererseits der Diplomat als Spezialfall eines gewandten Höflings bzw. eines Höflings, der 
sich immer schon an mehreren Höfen gleichzeitig bewegt und nun im galanten Diskurs 
als Medium einer nicht mehr an die Institution der Diplomatie gebundenen politischen 
Rede und Komplimentierkunst erscheint. Callières’ Werke dienen als Relais zwischen 
den beiden Feldern: Ein Jahr nach seiner Abhandlung De la Manière de Négocier avec les 
Souverains (1716), die die Diplomatie erstmals als professionelles Feld und Diplomaten 
als Berufsstand auffasste, erschien mit De la Science du Monde (1717) des französischen 
Gelehrten und Diplomaten postum ein Standardwerk des galanten Diskurses und der 
Komplimentierkunst. Bereits in der Einleitung wird deutlich, wie die manière de négo-
cier der Diplomaten auf das gesellschaftliche Leben zu übertragen ist. Callières will dazu 
beitragen, »à former un homme agréable, poly, officieux & bienfaisant, qui soit souhaité 

57	 Vgl. zur Gesandtentheorie Hövelns und Wicqueforts als Vorläufer der Zeremonialwissenschaft 
(auch Kap. VI 4) Kugeler, Parfait Ambassadeur, S. 138 f. 

58	 »Die Pracht, womit ein Gesandter seinen Charakter führt, die gute Manier, womit er sich bey je-
dermann gefällig zu machen weiß, die Höflichkeiten, den Souverän selbsten zu verbinden, die Frei-
gebigkeiten gegen den gesamten Hof, die Art, sich den Beifall und Lob des gemeinen Mannes zu 
erwerben, erfordert einen wohl versehenen Beutel und noch mehr eine gute Kenntnis der Welt, und 
eine reife Erfahrung, wie einem jeden in seiner Schwäche am ersten beizukommen seyn möchte, 
kurz, eine gründliche Wissenschafft der Staats⸗Galanterie.« (Friedrich Carl Moser, Abhandlung von 
der Staats-Galanterie, oder denjenigen Höflichkeiten der großen Welt, welche ihren Ursprung nicht 
in dem auf Verträgen oder herkommen begründeten Zeremoniell haben, in: ders., Kleine Schriften 
zur Erläuterung des Staats- und Völker-Rechts, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1751, S. 1–181, hier S. 157.)



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

362

& recû avec plaisir dans toutes les societés«.59 Keinen der beiden Texte konnte Chris-
tian Weise kennen, für seine Lehrbücher politischer Rhetorik sowie seine Schuldramen 
arbeitete er u. a. mit Gracián, Grotius und Wicquefort. Callières’ Texte helfen jedoch 
dabei, Weises Dramen für die komplexe politisch-diplomatische und dramenästhetische 
Übergangszeit epistemologisch zu kartieren, nicht zuletzt in ihrer galanten Zeremonial-
kritik. Die Präsenz der Ambassade erinnert letztlich auch daran, dass in Weises politischer 
Rhetorik höfische und nicht-höfische Kommunikation nebeneinanderliegen und mitei-
nander korrespondieren.60 Eben in dieser epistemischen und institutionellen Verschie-
bung, die das Zeremoniell mit dem Zermoniell kritisiert und an der Verschiebung vom 
streng reglementierten Zeremoniell zur freieren Komplimentierkunst arbeitet, scheint 
der Ambassadeur als Meister zwischen den Höfen eine legitime Figur einer allgemeinen 
Klugheitslehre zu sein, die die höfisch-politischen Sprechweisen noch nicht gänzlich hin-
ter sich lassen kann.

Die beiden deutschsprachigen Übersetzungen von Callières’ Schrift kommen übrigens 
aus Sachsen: Noch im Jahr der französischen Publikation 1716 erschien Der Staats⸗er-
fahrne Abgesandte, oder Unterricht, wie man mit hohen Potentaten in Staatssachen klug 
tractiren soll beim Leipziger Verleger Johann Christian Martini, der 1718 auch eine Über-
setzung der Science du Monde publizierte.61 1717 veröffentlichte der ebenfalls in Leipzig 
beheimatete Verleger Moritz Georg Weidmann unter dem Titel Kluger Minister und Ge-
schickter Gesandten Staats⸗Schule Oder Unterricht, wie man mit großen Herren und Potenta-
ten Staats⸗Sachen klüglich tractiren soll eine Konkurrenzübersetzung der diplomatietheore-
tischen Abhandlung, die nicht nur die Widmung Callières an den königlichen Regenten 
und Herzog von Orleans enthält, sondern vorangestellt auch eine Widmungsadresse an 
August den Starken, sächsischer Kurfürst und seit 1697 (mit Unterbrechung durch den 
Nordischen Krieg) auch polnischer König.62 Deutlich unterscheiden lassen sich die bei 
Martini herausgegebenen Werke Callières’ jedoch auch durch einen bisweilen überbor-
denden Fußnoten- und Kommentarapparat, der nicht nur politisch relativiert, etwa wenn 
es um die Leistungen Richelieus und Mazarins geht, sondern auch mit frühaufkläreri-
scher Verve in Argument und Stil eingreift.63

59	 Callières, Science du Monde, S. 5.
60	 Volker Sinemus, Poetik und Rhetorik im frühmodernen deutschen Staat, Göttingen 1978 (= Pa

laestra, 269), S. 132–140.
61	 Herrn Francisci de Callieres Königl. Frantzös. Raths und Cabinet-Secretarii, Ehemals Auseror-

dentl. Gesandten und Gevollmächtigten bey den Friedens-Tractaten zu Ryßwick […] Unterricht 
Von der Kentnüs der Welt, Und von den Wissenschafften […], Leipzig 1718. Bei Martini erschie-
nen etwa auch die frühen Schriften des Leipziger Kameralisten Julius Bernhard von Rohr.

62	 François de Callières, Kluger Minister und Geschickter Gesandten Staats⸗Schule Oder Unterricht, 
wie man mit großen Herren und Potentaten Staats⸗Sachen klüglich tractiren soll, S. II.

63	 Zur Übersetzung von De la Science du Monde unter Rückgriff auf Christian Wolff vgl. Manfred 
Beetz, Frühmoderne Höflichkeit. Komplimentierkunst und Gesellschaftsrituale im altdeutschen 
Sprachraum, Stuttgart 1990, S. 47.



diplomatie und oper in hamburg

363

2. Diplomatie und Oper in Hamburg:  
Vom Pfälzischen zum Spanischen Erbfolgekrieg

Für den Bereich des Sprech- und Musiktheaters geht Bernhard Jahn für das ausgehende 
17. und die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts von »einem Kontinuum« aus, das mittlere 
Positionen – gewissermaßen merkurische Positionen – und Mischformen zwischen den 
dramatischen Gattungen und Medien befördert.64 Entgegen der häufigen Annahme 
eines Rückgangs der deutschen Barockdramatik erweise sich, so Jahn, die Zeit zwischen 
1680 und 1740 mit Blick auf dieses generische und mediale Kontinuum geradezu als 
»Zeit des Musiktheaters«.65 Nicht zuletzt im dramatischen Werkzusammenhang Johann 
Christian Hallmanns und dessen »Musicalische[m] Trauer⸗Spiel« Die Sterbende Unschuld/ 
Oder die Durchlauchtigste Catharina (1684) lassen sich diese Gattungsbewegungen früh 
aufzeigen.66

Wie bereits im Rahmen der medial und generisch vielfältigen Friedensdramatik zur 
Jahrhundertmitte sind diese Dramen um 1700 mit politischem Handeln, Zeremoniell 
und Diplomatie verknüpft. An den italienischen Opernaufführungen in Hannover und 
Dresden67 ist zu beobachten, wie sich das Musiktheater an den größeren deutschen Hö-
fen und Staaten etabliert und mit der steigenden Bedeutung zeremonieller Praxis in Ver-
bindung steht. Der Zusammenhang spiegelt im ausgehenden 17. Jahrhundert die royalen 
Bestrebungen am Hannoveraner, Dresdner und Berliner Hof: 1692 erlangte Hannover 
die neunte ›Kurwürde‹, auf die auch der Wolfenbütteler Hof gehofft hatte, wenige Jahre 
später bahnte sich – durch den »Succession Act« privilegiert – der Weg zur englischen 
Krone an. Kursachsen erhielt 1697 die polnische Königskrone und aus Brandenburg 

64	 Bernhard Jahn, Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer Versprachlichung im 
Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes (1680–1740), Tübingen 2005 (= Theatron, 
45), S. 3.

65	 Vgl. Bernhard Jahn, Musiktheater und galanter Diskurs, in: Ruth Florack/Rüdiger Singer (Hrsg.), 
Die Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in der Frühen Neuzeit, Berlin / Boston 
2012 (= Frühe Neuzeit, 171), S. 301–316, hier S. 302. Vgl. auch Christopher J. Wild, Theater der 
Keuschheit – Keuschheit des Theaters. Zu einer Geschichte der (Anti-)Theatralität von Gryphius 
bis Kleist, Rombach 2003 und Dirk Rose, Conduite und Text. Paradigmen eines galanten Litera-
turmodells im Werk von Christian Friedrich Hunold (Menantes), Berlin / Boston 2012 (= Frühe 
Neuzeit, 167), S. 297 f.

66	 Vgl. Jahn, Johann Christian Hallmanns Spätwerk, S. 191–211.
67	 Vgl. zur höfischen Oper und der italienischen Tradition in Dresden Günther Stephan / Hans 

John (Hrsg.), Dresdner Operntraditionen. Die Dresdner Oper von Heinrich Schütz bis Johann 
Adolph Hasse, Dresden 1985, darin besonders den Artikel von Wilfried Jahns (S. 87–95) sowie 
Silke Leopold, Die Oper im 17.  Jahrhundert, Laaber 2004, S. 293–299, zur Oper in Hannover 
Rosemarie Elisabeth Wallbrecht, Das Theater des Barockzeitalters an den welfischen Höfen Han-
nover und Celle, Hildesheim 1974. Während die Dresdner Aufführungen (nach Schütz) mit dem 
italienischen Komponisten Giovanni Andrea Bontempi verbunden sind, ist für die welfischen 
Höfe Agostino Steffani zu nennen, der in Hannover vor Händel und der Übersiedelung des Hofes 
nach London gewirkt hat, nicht zuletzt mit der pompösen Oper Henrico Leone (1689) über den 
mittelalterlichen Welfenherzog Heinrich den Löwen. Dazu und zum Opernkrieg im Welfenhaus 
vgl. Dorothea Schröder, Zeitgeschichte auf der Opernbühne. Barockes Musiktheater in Hamburg 
im Dienst von Politik und Diplomatie (1690–1745). Mit 14 Abbildungen, Göttingen 1998 (= Ab-
handlungen zur Musikgeschichte, 2), S. 17–28.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

364

wurde 1701 durch eine von Friedrich III. selbst ersonnene Krönungszeremonie ein neues 
Königtum:68 »Nach einer Krone kann man es nicht höher treiben.«69

Ausgehend von der Festkultur der absolutistischen Zentren und dazugehöriger Auf-
führungspraktiken, wie wir sie am Beispiel von Il pomo d’oro und dem französischen 
ballet de cour70 beobachten konnten, rücken neue Entfaltungsmöglichkeiten des Zeremo-
nialtheaters in den Blick. Während die italienische Hofoper in Wien anlässlich des Spani-
schen Erbfolgekriegs (1701–1714) ihre bewährten Allegorien und Symbolsprachen in der 
Auseinandersetzung mit Frankreich bündelte – etwa in den Singspielen La Conquista delle 
Spagne di Scipione Africano il Giovane (1707) und Tigrane re, d’Armenia (1710)71 –, steht 
das musikalische Zeremonialtheater im Norden deutlicher im Zeichen der Galanterie. 
Johann von Bessers Singspiel zu Ehren der Hochzeit Friedrichs mit Sophie Louise 1708 
Alexanders und Roxanen Heyrath belegt diesen Zusammenhang eindrucksvoll, wobei sich 
der vormalige preußische Gesandte und Zeremonienmeister als geschickter Librettist, 
Verfasser von Zeremonialberichten72 und Lyriker erweist.73 Besser hatte bereits für die 
Hochzeit Friedrichs von Hessen-Kassel mit dessen Cousine Louise Dorothé Sophie von 
Brandenburg 1700 ein Ballett verfasst und das Festzeremoniell rund um die Hochzeit do-
kumentiert.74 Anlässlich einer »Masquerade« am zweiten Tag nach der Hochzeit heißt es: 

Unter den Masquen waren, nebst den beyden Prinzen von Mecklenburg und Holstein, 
so sich incognito bey uns aufhielten, auch die Herren Gesandten, welche, wie sie alle 
unsere Feste mit zieren helffen, also auch bey dieser Verkleidung sich sehr reich auf-
führten. Ein ieder erfand, nach der Eigenschafft seiner Nation oder auch Profession, 
eine besondere Weise seine Person recht vorzustellen, und die ganze Nacht ward mit 
allerhand Spielen und Tänzen zugebracht […].75

Eher freundschaftlich als zeremoniös erscheinen die »Herren Gesandten« als integraler 
Bestandteil der höfischen Festkultur. Der galante Diskurs und ungezwungene Stil,76 der 

68	 Vgl. Steffen Martus, Aufklärung. Das deutsche 18.  Jahrhundert. Ein Epochenbild, Berlin 2015, 
S. 27–33.

69	 Besser, Preußische Krönungs-Geschichte, zitiert nach Martus, Aufklärung, S. 34.
70	 Vgl. Mourey, Höfisches Ballet, Zeremoniell und fürstliche Repräsentation, S. 65–94.
71	 Vgl. Andrea Sommer-Mathis, Música y teatro en las cortes de Madrid, Barcelona y Viena durante 

el conflicto dinástico Habsburgo-Borbón. Pretensiones políticas y teatro cortesano, in: Antonio 
Álvarez-Ossorio u. a. (Hrsg.), La pérdida de Europa. La guerra de Sucesión por la Monarquía de 
España, Madrid 2007, S. 186.

72	 Siehe Johann von Besser, Beschreibung Der Ceremonien/ Mit welchen Die Neue Chur⸗Fürstl. 
Brandenb. Friderichs Universität zu Halle Im Herzogthum Magdeburg Den 1 /11ten Julii 1694. 
inauguriret worden, Halle [an der Saale] [o. J. (1694)].

73	 Vgl. Martus, Aufklärung, S. 56 f.
74	 Besser, Schriften, Beylager. Zum Beylager vgl. Sara Smart, The Ideal Image: Studies in Writing for 

the German Court 1616–1706, Berlin 2005, S. 291–312.
75	 Johann von Besser, Des Herrn von Besser Schrifften, beydes in gebundener und ungebundener 

Rede, Zweyter Theil, Leipzig 1732, S. 653.
76	 Vgl. grundlegend dazu Rose, Conduite und Text, sowie Ruth  Florack/ Rüdiger Singer (Hrsg.), 

Die Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in der Frühen Neuzeit, Berlin / Boston 
2012 (= Frühe Neuzeit, 171).



diplomatie und oper in hamburg

365

in Entfernung vom ›Wortgepränge‹ der Jahrhundertmitte in der Beschreibung der preußi-
schen Gesandtenmaskerade sichtbar wird, verbindet die Lyrik Bessers mit den verschiede-
nen Formaten der Gelegenheitsdichtung. 

Wenn bislang mehrfach auf die diplomatische Dichte hingewiesen wurde, in der euro
päische und deutsche Gesandte, Residenten und Abgesandte an verschiedenen Höfen 
und Städten des Reiches tätig waren, darf ein norddeutsches Zentrum dieser Dichte nicht 
fehlen: Hamburg, das de jure seit 1618 Reichsstadt war und vom Dreißigjährigen Krieg 
verschont blieb,77 avanciert im 17.  Jahrhundert neben der kaiserlichen Residenzstadt 
Wien und der Reichstagsstadt Regensburg78 zu einem der wichtigsten Orte der diplo-
matischen Öffentlichkeit im Reich. Berlin sollte erst um 1700 eine ähnliche Bedeutung 
erlangen.79 Hamburg ist zudem, wie im Folgenden auszuführen ist, ein Ort, an dem die 
diplomatische Praxis eng mit dem Musiktheater verwoben ist, doch anders als an den 
oben genannten (höfischen) Beispielen.

In Hamburg residierten bereits während der letzten Kriegsjahre einige hochrangige Di-
plomaten wie der französische Resident Comte d’Avaux, der uns bereits als bevollmäch-
tigter Verhandler am Westfälischen Friedenskongress und als Organisator des Ballet de la 
paix begegnet ist.80 Alle europäischen und deutschen Akteure auf der Bühne der interna-
tionalen Politik waren in der ökonomisch aufstrebenden und für den europäischen Han-
del bedeutenden Hansestadt durch einen Residenten vertreten: Frankreich, Schweden, 
England, Dänemark, Holland und Spanien, ebenso Brandenburg und Sachsen, schließ-
lich auch der Kaiser, der »die Hochburg des norddeutschen Protestantismus auffallend 
lange gemieden hatte«. Ebenso das russische Herrscherhaus; als Peter der Große Anfang 
des 18. Jahrhunderts diplomatische Vertretungen im westlichen Europa installierte, fand 
sich Hamburg unter den ersten Städten, in die ein russischer Resident verschickt wurde.81 
Schilling führt mehrere Gründe für die diplomatische Dichte in Hamburg an: 

In der Hafenstadt ließ sich der wirtschaftliche Puls des Reiches, Skandinaviens und 
Nordosteuropas messen. Die Nordeuropäer konnten dort die Vorgänge in Mittel- und 
Westeuropa beobachten, wie umgekehrt die Mittel- und Westeuropäer das Geschehen 
in Skandinavien verfolgten. Die Elbestadt war ein Dreh- und Angelpunkt, in dem stets 
die neuesten politischen Nachrichten zusammenkamen, die sich rasch durch Boten, 
Briefpost oder Zeitungen weiterleiten ließen. Schließlich konnte man von hier aus be-
quem die diplomatische Vertretung in einer ganzen Reihe weiterer politischer Zentren 
Norddeutschlands wahrnehmen  – in Lübeck, beim niedersächsischen Kreistag, wo 
die Hamburger Residenten durchweg zugleich akkreditiert waren, ebenso wie an den 
vielen kleineren Höfen der Region.82 

77	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 31 f.
78	 Vgl. Friedrich, Drehscheibe Regensburg.
79	 Vgl. Schilling, Höfe und Allianzen, S. 154–156.
80	 Vgl. Kap III/1.
81	 Schilling, Höfe und Allianzen, S. 154.
82	 Ebd., S. 154 f.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

366

Vor dieser Folie ist Abraham de Wicqueforts bemerkenswerte Hervorhebung von Ham-
burg als »lieu le plus commode«83 nicht nur für den kaiserlichen Residenten zu verstehen, 
der von Hamburg aus gleichzeitig Angelegenheiten des Kaisers mit mehreren Hansestäd-
ten sowie den niedersächsischen Gebieten verhandeln konnte. Auch Wicquefort verweist 
auf die diplomatische Drehscheibe Hamburg und die vielen Residenten europäischer 
Souveräne. Dabei taucht Hamburg an einer neuralgischen Stelle seiner Gesandtentheorie 
auf – der Frage, ob und warum auch an nicht-souveräne Entitäten Diplomaten verschickt 
werden sollen: 

Die souverainen Häupter senden ihre Ambassadeurs an keine andere als Souveräns, 
dieweil ihr Interesse, aber nicht durchgehend/ mit einander verbunden ist; so senden 
sie auch ihre Ministres an keine andere Printzen/ als mit welchen sie eigentlich zu 
schaffen haben […]; andererseits/ so senden die souverainen Hn. bißweilen Ministres 
an diejenige Plätze/ wo sie Nutzen schaffen/ und ihr hohes Interesse fördern und 
beobachten können/ wiewohl an denselben Orten kein souverainer Herr zu befinden/ 
vor welchen sie wenige Consideration haben müssen.84

Nach Hamburg wurden keine Ambassadeure »ersten Ranges« oder Gesandte »zur 
Pracht«85 gesandt, sondern Residenten, »Ligender/ an einem Ort gleich als ein Statthalter 
bleibhaffter«,86 wie Conrad von Höveln in seiner Reihe der Gesandten ausführt. Und 
Frankreich, so Wicquefort in der deutschen Übersetzung, »hatte einen Residenten zu 
Hamburg/ nicht etwa/ wegen einer Irrungen/ so es mit dem Magistrat dieses Orts abzut-
hun hätte/ auch nicht darum/ damit es desto bequemer die Schwedische Correspondenz 
unterhalten könnte/ sondern wegen anderer und gar besonderen Ursachen«.87 Mit der 
Bedeutung der Hamburger Residenten ruft Wicquefort nicht nur die ›ehrenhafte Spio-
nage‹ in Erinnerung, die an dieser Stelle einen besonderen Grund evoziert, den der Autor 
jedoch nicht weiter ausführt. 

Auch Hövelns der Sprachgesellschaft des Elbschwanenordens zurechenbare Gesand-
tentheorie ist im Kontext der internationalen Residenten und des diplomatischen Zu-
sammenhangs der Hansestadt zu verorten.88 Der nicht nur als »Candorin« im Elbschwa-
nenorden, sondern als »Der Höfliche« auch in Philipp von Zesens Deutschgesinnter 
Genossenschaft tätige Höveln hatte zwar zur Veröffentlichung seiner Gesandtentheorie 

83	 Wicquefort, Ambassadeur et ses fonctions, I, S. 71. 
84	 Wicquefort, Staats⸗Botschaffter, S. 98.
85	 Weise, Politische Fragen, S. 44 f.
86	 Höveln, Teutsche Gesandte, S. 6.
87	 Wicquefort, Staats⸗Botschaffter, S. 98 f.
88	 Hövelns 1667 erschienenes ›Ordensbuch‹ Candorins Deutscher Zimber Swan stellt mit dem Hin-

weis auf den germanischen Stamm der Kimbern den geografischen Bezug zu Hamburg sowie 
zum Herzogtum Holstein-Gottorf aus. Vgl. dazu auch eine der ersten größeren Festopern, die 
in Hamburg aufgeführt wurden: Die betrübte und erfreuete Cimbria (1689), mit einem Libretto 
von Christian Heinrich Postel und der Musik von Johann Philipp Förtsch. Dazu sowie zur Rolle 
des exilierten Herzogs von Holstein-Gottorf bei der Hamburger Operngründung vgl. Schröder, 
Barockes Musiktheater, S. 83.



diplomatie und oper in hamburg

367

bereits mehrere Jahre in Dänemark verbracht, durch den Einsatz seines alten Ordens-
namens erfolgte allerdings eine deutliche Zuordnung zur Hamburger (Außen-)Politik, 
die eng mit dem kulturellen Selbstbewusstsein der Stadt und seiner Bürger verknüpft 
war. Dazu passt auch die offene Widmungsadresse, die vom Kaiser abwärts an alle 
»Welt⸗Raht⸗Hof⸗ und States⸗Leute[n]« gerichtet ist, d. h.: »Zusamt Allen zu der Welt 
algemeinem Wesen/ Besten/ Heyl und Wohlfahrt treuen Gesandt⸗ und Bottschaft⸗Vor-
weseren«. Dazu gehören neben »[u]nserem christlichen Heiligen Grossen Welt⸗Haupte/ 
Sr. Röm. Kays. Majest. Ihren Königl. Majestäten/ Erb⸗ und Wahl⸗Monarchen/ Geist⸗ 
und Weltlichen Chur⸗Fürsten/ Hertzogen/ Fürsten/ Graffen/ Freyherren/ Hoch⸗Adel. 
Ritterschaften und Land⸗Ständen« eben auch die »Freyherrschenden Gemeinden/ oder 
Frey⸗Reichen/ Freyen⸗ und Reichs⸗Stadt Gebieteren«.89 Zwar tauchen die freien Reichs-
städte, also auch Hamburg, hier nur an letzter Stelle auf, erscheinen aber zugleich als 
selbstverständliche diplomatische Akteure in Hövelns Auffächerung. Nach dem Drei-
ßigjährigen Krieg war die Kontaktpflege mit dem kaiserlichen Hof einerseits und der 
dänischen Krone andererseits für Hamburg von Bedeutung. Zudem lag es im Interesse 
der Stadt, durch die entsprechende Behandlung der Residenten die Beziehungen zu den 
wichtigen Handelspartnern der Hansestadt aufrechtzuerhalten (insbesondere England, 
Frankreich und Russland). 

Als zentrale kulturelle Institution, die sowohl die Interessen der Diplomatie sowie 
die ökonomischen und politischen Interessen der Stadt bündelte, gilt insbesondere das 
Opernhaus am Gänsemarkt. Hier wurde um 1700 eine originäre Praxis entwickelt, um das 
self-fashioning der Hamburger Bürger gerade im Rahmen der europäischen Diplomatie zu 
medialisieren. Welchen Gewinn zogen nun die fremden Residenten (über den Aspekt der 
Unterhaltungsform hinausgehend) aus dem kulturellen Standardmodell der europäischen 
Herrschaftsrepräsentation des vorangegangenen Jahrhunderts nach 1700? Als Ort der Un-
terhaltung diente das selbstständige und höfisch ungebundene Opernhaus nicht nur für 
einzelne Diplomaten, sondern adressierte sie als Gruppe der Stadtgesellschaft: Als Zent-
ralort des sozialen und kulturellen Lebens der Stadt avancierte das Opernhaus gerade für 
die Gruppe an internationalen Vertretern und reichsinternen (Ab-)Gesandten auch zum 
Arbeitsplatz. Die Oper war sowohl Treffpunkt, Verhandlungs- und Zeremonialraum der 
Diplomaten untereinander sowie mit Abgeordneten des Rates und ortsansässigen Ade-
ligen90 als auch Austragungsort der europäischen Diplomatie auf der Ebene politischen 
Repräsentation und Medialisierung, die von allen reichsinternen und reichsexternen Resi-
denten – den Augen ihrer Fürsten bzw. Entsender – beobachtet wurde. 

Wie Dorothea Schröder gezeigt hat, ist die welfische Opernkonkurrenz zwischen 
Hannover und Wolfenbüttel als Vorspiel dieser symbolisch-medialen Funktion der Oper 
in Hamburg anzusehen. Damit ist der Kampf um das Herzogtum Celle sowie jenen 
für und gegen die hannoversche Kurfürstenwürde gemeint, den die Höfe Ernst Augusts 
(in Hannover) und Anton Ulrichs (in Wolfenbüttel) insbesondere auf der symbolischen 

89	 Höveln, Candorins Vollkommener Teutsche Gesandte, fol. IIr.
90	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 55.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

368

Ebene des Musiktheaters austrugen.91 Zur historischen Legitimation des hannoverschen 
Anspruchs hatte Ernst August den Universalgelehrten Gottfried Wilhelm Leibniz be-
auftragt, der gemeinsam mit Herzogin Sophie auf die Bedeutung des mittelalterlichen 
Welfenherzogs Heinrich den Löwen verwies, der als Herzog von Bayern und Sachsen 
den zweiten Rang hinter dem Kaiser eingenommen hatte. In Agostino Steffanis Oper 
Henrico Leone (1689), mit der zudem das neu errichtete Schlossopernhaus eröffnet wurde, 
erhielt Heinrich den entsprechenden Auftritt. Da beide Welfenfürsten die venezianische 
Oper und nicht zuletzt ihr politisches Potenzial zur Medialisierung von Macht und Herr-
schaft schätzten, dauerte die Antwort aus Wolfenbüttel nicht lange. Im Februar 1690 
gelangte zur Eröffnung des Hagermarkt-Opernhauses in Braunschweig die von Johann 
Sigismund Kusser komponierte und vom Hofpoeten Friedrich Christian Bressand mit 
einem Libretto versehene Oper Cleopatra zur Aufführung, die insbesondere aufgrund der 
erhaltenen Dekorationsentwürfe Aufschluss gibt über die politische Repräsentation des 
Wolfenbütteler Hofes im Verbund mit Hannover und Celle.92

Wenn Garber mit Blick auf die Oper die gelungene »Adaption und produktive Um-
formung höfischer Kulturtraditionen«93 in Hamburg hervorhebt, ist damit insbesondere 
auch deren Funktion der politischen Medialisierung gemeint, die nun im Fall der Hanse-
stadt und ihrer europäischen und das Reich betreffenden Gesandtschaften die Oper zum 
zentralen Ort des diplomatischen Austausches und der Konfrontation machen. Diese 
Entwicklung mutet umso erstaunlicher an, als das Opernhaus am Gänsemarkt eigent-
lich seit seiner Eröffnung 1678 (mit Johann Theiles Singspiel Der erschaffene/ gefallene 
und wiederaufgerichtete Mensch) in Bedrängnis war und unter Beobachtung des Stadtrates 
stand. Erst Gutachten der Theologischen und Juristischen Fakultäten der Universitäten 
Wittenberg und Rostock legitimierten die Gänsemarktoper 1687 nachhaltig und ermög-
lichten den uneingeschränkten Spielbetrieb. Während also Christian Weises Zittauer 
Theatrum zunehmend von der pietistischen Theaterskepsis bedrängt wurde,94 kam es nun 
am Hamburger Gänsemarkt zu einer »strukturelle[n] Wende des Opernbetriebs«95, die 

91	 Begründet wurde die Hannoveraner Oper 1678 von Herzog Johann Friedrich. Vgl. ebd., S. 17–28.
92	 Vgl. ebd., S. 24 f.
93	 Klaus Garber, Der Autor im 17.  Jahrhundert. Drei Porträts: Opitz – Birken – Weise, in: ders., 

Literatur und Kultur im Deutschland der Frühen Neuzeit. Gesammelte Studien, Paderborn 2017, 
S. 539–554, hier S. 551.

94	 Ulrike Wels hat die pietistische Delegitimierung von Weises politischer Theaterpädagogik an 
dessen Schüler und Nachfolger als Rektor in Zittau, Gottfried Hoffmann, herausgearbeitet. Vgl. 
Ulrike Wels, Gottfried Hoffmann (1658–1712). Eine Studie zum protestantischen Schultheater 
im Zeitalter des Pietismus, Würzburg 2012. Auch Weises Nachrede zu den Nachbars-Kindern 
(1699) wagt einen Blick ins neue Jahrhundert und verleiht dabei der Hoffnung Ausdruck, dass in 
Zittau auch in Zukunft Theater gespielt werden dürfe: »Also lebet die getreue Gesellschaft/ die 
sich auf diesen Orte praesentiret hat/ des beständigen Vertrauens/ daß sie nichts von ihrer 
wünschenden Pietaet werden zurücke gelassen haben/ wenn sie nur so viel bitten/ GOTT wolle 
bey dem nachfolgenden Seculo die Zeit so glückselig machen/ daß allemahl Personen verhanden 
sind/ welche dergleichen Ubungen vor genehm halten/ welche sich darzu gebrauchen lassen/ und 
welche noch so ein ruhiges Gemüthe haben/ daß sie mit ihrer nochgeneigten Gegenwart nicht 
aussen bleiben dürffen.« (Weise, Nachbars-Kinder, S. 88 f.)

95	 Laure Gauthier, Ausstrahlung der Hamburger Oper um 1700. Zirkulation und Verbreitung neuer 
Kunstformen und -praktiken, in: Johann Anselm Steiger/Sandra Richter (Hrsg.), Hamburg. Eine 



diplomatie und oper in hamburg

369

gerade hinsichtlich der Diversität der politischen Interessen und diplomatischen Reprä-
sentation an Venedig erinnert.96 

Wie sehr sich die Hamburger Oper am Gänsemarkt dabei im symbolisch-zeremoniel-
len Rahmen zunächst an den großen höfischen Aufführungsstandards orientierte, belegt 
die Integration von Feuerwerken in die Aufführungen der Festopern.97 Die Feuerwerke 
lenken zugleich auch den Blick auf das Nebeneinander der politischen Allegorien und 
Theatralisierungen. Das erste Opernbühnenfeuerwerk in Hamburg wurde am 10.  Ja-
nuar 1698 im Rahmen der Aufführung des Singballetts Die durch Wilhelm den Grossen 
in Britannien wieder eingeführte Irene gezündet, das dem englischen König Wilhelm III. 
von Oranien anlässlich des Friedens von Rijswijk zugeeignet wurde, in Auftrag gegeben 
vom englischen Residenten in Hamburg, Sir Paul Rycaut, gemeinsam mit den englischen 
Gesandten für die braunschweigischen Höfe, James Cresset. Der Friede von Rijswijk 
bot insbesondere dem englischen König Wilhelm von Oranien und seinen Gesandten 
eine Bühne, England als entscheidende Macht in Europa zu etablieren. Nicht nur als 
Seemacht, sondern auch als ›ausgleichender‹ Akteur der kontinentalen Kräfteverhältnisse, 
mit dem die vielbeschworene und im 18. Jahrhundert prägende balance of power ins Spiel 
kommt.98 Der Friedensvertrag von Rijswijk beendete den Pfälzischen Erbfolgekrieg, der 
durch Erbansprüche Ludwigs XIV. und den französischen Einfall in die Kurpfalz 1688 
begonnen hatte. Die englische Krone war 1689 gemeinsam mit den Niederlanden in die 
Allianz aus Kaiser, spanischem und schwedischem König sowie dem bayerischen Kur-
fürsten eingetreten. Nicht nur war Wilhelm III. damit als Akteur einer neuen außenpo-
litischen Ära etabliert, vielmehr musste Ludwig XIV. den englischen König anerkennen, 
da er den im Zuge der Glorious Revolution abgesetzten Jakob II. favorisiert hatte. Das 
Moment der kulturellen Diplomatie war dabei, wie ein Brief des Hamburger Residen-
ten zeigt, zentrales Motiv, die Londoner Festlichkeiten – u. a. mit dem Friedensballett 
Europe’s Revels for the Peace of Ryswick (1697) nach dem französischen ballet de la paix und 
ballet des nations99 – an zentralen europäischen Orten weiterzuverfolgen. Rycaut bestätigt 
in seinem Bericht die Bemühungen, »though it may cost his Majesty something dear, 
yet the honour of the Nation being concerned therein we hope that the fame thereof 

Metropolregion zwischen Früher Neuzeit und Aufklärung, Berlin 2012, S. 639–650, hier S. 639 f. 
sowie Laure Gauthier, L’opera à Hambourg. Naissance d’un genre, essor d’une ville, Paris 2010, 
S. 286–296.

96	 Vgl. Bernhard Jahn, Vincenzo Grimani (1652 /55–1710). Librettist, Diplomat, Kardinal, Vizekönig 
des Königreichs Neapel, in: Clemens Peck / Mareike Schildmann (Hrsg.), Verhandlungskunst. 
Praktiken der Diplomatie in der Literatur und den Künsten, Berlin / Boston (erscheint 2024).

97	 Zu den Feuerwerken in der diplomatischen Zeremonial- und Festkultur vgl. Philippa Woodcock, 
The Ambassadors’ Fireworks Parties: Public and Private Performance in Bourbon Paris, in: Suna 
Suner u. a. (Hrsg.), Performance of Diplomacy in the Early Modern World, Wien (erscheint 
2024), und Peck, Theatrical Negotiations.

98	 Vgl. Strohmeyer, Gleichgewicht der Kräfte, S. 611–618 und Arno Strohmeyer, Theorie der Interak-
tion. Das europäische Gleichgewicht der Kräfte in der frühen Neuzeit, Wien u. a. 1994, S. 158–213.

99	 Vgl. Kathryn Lowerre, A ballet des nations for English audiences : Europe’s revels for the peace 
of Ryswick (1697), in: Early Music 35 (2007), Nr. 3, S. 419–433. Den Transfer des französischen 
Modells nach England übernahm der Gelehrte und »Huguenot emigré« Anthony Motteux (vgl. 
ebd., S. 419).



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

370

through these countries will answer the Cost and expenses«.100 Als zentrales Mittel für 
das aufwendige Hamburger Friedensfest auf der Opernbühne rangieren auch im Brief 
Rycauts die »Fireworks«.101

Christian Heinrich Postels zu diesem Anlass verfasstes Libretto ist insofern bemerkens-
wert, als es eine komprimierte Amalgamierung des westfälischen und postwestfälischen 
Friedenstheaters vollzieht.102 Nicht nur finden wir uns in einer Schäferidylle mit Climene, 
Dorinde, Thyris und Daphnis wieder; den durch die Schäfer vorbereiteten und lang er-
sehnten Auftritt der Friedensgöttin Irene begleiten ein gewohnt uneinsichtiger Mars und 
Mercurius, der aus einer Wolke herabsteigt und das Kommen Irenes ankündigt. Im Un-
terschied zu den Friedensspielen Birkens u. a., die keinen konkreten historischen Ort der 
mythologisch-allegorischen Handlung angeben, wird hier England als Ort genannt und mit 
der Perspektive des großen Friedens als zukünftiges Arkadien gepriesen – was angesichts des 
Versuchs Wilhelms III., alle reformierten Staaten Europas zu vereinen, auch innerhalb des 
Reiches kein zu unterschätzendes Bild ist. 

Auch hier laufen bei Mercurius alle Fäden zusammen. Er vermittelt nicht nur zwi-
schen Schäferwelt und Irene, sondern moderiert auch die allegorische Theatralisierung 
Wilhelms III.:

Des grossen Wilhelms tapffre Hand
Legt ihre [Irenes, C. P.] Feinde nieder.
[…]
Er hat den blutgen Mars ans Band
Durch seinen Arm geleget.
Es will Neptun hinfort der Britten Strand
Zu seinem Sitz erheben/
Und von dort aus dem Meer Gesetze geben.
Nach so viel Thaten die die Welt
Wird weil sie währt besingen/
Läst uns der große Britten⸗Held
Irenen wieder bringen.103

Während Irene das bereits bekannte Streitgespräch mit Mars absolviert, übersetzt Merkur 
diesen Zusammenhang auch in die Topografie der Kriegsparteien  – dann ist in Mars 
unschwer Ludwig XIV. zu erkennen, der gegenüber der Seemacht England zurückstecken 
muss. Gemäß Nationenballett ruft Merkur schließlich auch »Indiander und Indianerin«, 

100	 Rycaut an William III, zitiert nach Schröder, Barockes Musiktheater, S. 210.
101	 Ebd.
102	 Vgl. Kap. III.
103	 Christian Heinrich Postel, Die durch Wilhelm Den Grossen In Britannien/ Wider eingeführte 

Irene, In einem Sing⸗ und Tantz⸗Spiel Auff dem Hamburgischen Schau⸗Platz vorgestellet, Ham-
burg 1698, fol. B 3.



diplomatie und oper in hamburg

371

»Africaner und Africanerin« sowie »Americaner und Americanerin«104 zu einem gemein-
samen Freudens- und Friedenstanz auf:

Ihr Völcker die ihr an entferntesten Gräntzen
Der Britten harffe⸗Klang verehrt.
Kommt und empfangt mit frohen Täntzen
Was Engelland so sehnlich hat begehrt.
Kommt/ kommet und schauet die freudigen Strahlen/
Die Engelland machen beglückt.105

Der kollektive Blick auf die »freudigen Strahlen« deutet auch auf das krönende Feuerwerk 
voraus, das erstaunlicherweise im Operngebäude gezündet wurde. 

Im gleichen Jahr folgten zwei weitere Bühnenfeuerwerke, die die beiden kaiserlichen 
Opern Tempel des Janus und Aller-unterthänigster Gehorsam abschlossen.106 Mit dem Ja-
nustempel wird die pax Augusta aufgerufen, den der römische Kaiser Augustus durch das 
symbolische Schließen des Tempeltors einleitete107 und die nun für die kaiserliche Frie-
densallegorie im Gegensatz zur Schäferidylle einen antiken Zusammenhang herstellte. 
Die Libretti der kaiserlichen Opern anlässlich des Friedens von Rijswijk geben darüber 
Aufschluss, dass in beiden Fällen Fama vom Himmel schwebte und selbst die Aufforde-
rung erteilt, das »FEUER⸗WERCK« zu beginnen. So heißt es in Tempel des Janus:

[Fama:] So lange man kan Hamburg nennen/
Sol LEOPOLD darinnen Weirauch brennen.
Zündt an dann was zu seiner Ehr
Ich seh vor Augen schweben/
Und wünschet/ daß er mehr und mehr
Siegs⸗Kronen mög erleben.

Aria
Steiget ihr Flammen mit LEOPOLDS Glantz

Wolcken und Himmel hinan/
Windet ihr Sternen den prächtigen Krantz

Der ihn verewigen kan.
Laß ihn O Sonne dein güldener Wagen
Rühmlich und ewig am Himmel umfragen.108

104	 Ebd., fol. A 1v.
105	 Ebd., fol. B 3r–B 3v.
106	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 65.
107	 Das Schließen des Janustempels hat in den frühneuzeitlichen Friedensdarstellungen geradezu 

topischen Charakter. So etwa im westfälischen Zusammenhang bei Jakob Balde und dessen 
lyrischer Widmung an den französischen Prinzipalgesandten d’Avaux.

108	 Christian Heinrich Postel / Reinhard Keiser, Der bey dem allgemeinen Welt⸗Friede von dem Gros-
sen Augustus geschlossene Tempel des Janus: auf dem lang gewünschten Frieden⸗Feste welches im 
Jahr 1698 in Hamburg gefeiret ward in einem Singe⸗Spiel vorgestellet, Hamburg 1698, fol. E 3v.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

372

Der Abschluss von Famas Auftritt lässt vermuten, dass der Name des Kaisers schließlich 
in brennenden Buchstaben zu sehen war.109 Ausgehend von der schlesischen Adressierung 
des Wiener Hochzeitspaars, die wir im Rahmen von Lohensteins dramatischer Diploma-
tie verfolgt haben, lässt sich einerseits belegen, wie geografisch und zeitlich verbindlich 
die leopoldinische Medialisierung der Souveränität im Reichszusammenhang gerade 
außerhalb des Wiener Hofes gepflegt wurde. Andererseits verdeutlichen die Hamburger 
Arie der Fama und deren zeremonieller Buchstabeneinsatz des Herrschernamens, wie 
sehr Lohensteins licenza an diesem zeremoniellen Paradigma orientiert war.110 Initialen-
choreografien und brennende Buchstaben gehören zum absolutistischen Bildprogramm 
und läuteten häufig den festlichen Höhepunkt der politischen Allegorisierung ein wie im 
Feuerwerk zum Einzug der Braut 1666 anlässlich der Hochzeit von Leopold I. und Mar-
garete von Spanien in der Wiener Hofburg. Ausgestattet mit Stichen Melchior Küssels 
wurde das Zeremonialtheater der brennenden Buchstaben – von den Initialen der Namen 
Leopolds und Margaretes bis hin zum vielinterpretierten Wahlspruch Kaiser Friedrichs 
III. »AEIOU« (Austria Erit In Omne Ultimum) – in Von Himmeln entzündete und/ Durch 
allgemeinen Zuruff der Erde/ sich Himmelwerts erschwingende, Frolockungs⸗Flammen (1667) 
dokumentiert.111 

Diplomatischer Austausch auf der Bühne der Oper fand in Hamburg vorwiegend 
mit dem Wiener, dem englischen und dem preußischen Hof statt – etwa anlässlich der 
dritten Hochzeit Friedrichs I. 1708. Auch wenn wie im Fall der englischen Festoper die 
englische Gesandtschaft selbst, im Fall der beiden kaiserlichen Opern der Hamburger 
Stadtrat als Auftraggeber fungierten, ergibt sich auf der Bühne ein heterogenes Neben-
einander der politischen Allegorisierungen, das auch die Kaiserpanegyrik innerhalb des 
Reichszusammenhangs in den Kontext der theatralen Verhandlungen der europäischen 
Diplomatie stellt. Eine wichtige Funktion übernahm dabei der kaiserliche Resident, der 
den zeremoniellen Vorrang des Kaisers im Rahmen der Opernaufführungen performativ 
in Szene setzen musste; bei den Aufführungen erscheint er als Zeuge der zeremoniel-
len Einbettung und als Berichterstatter der musiktheatralen Bildpolitik für den Wiener 
Hof.112 Anlässlich der Abberufung des kaiserlichen Residenten Damian Hugo von Schön-
born 1716 bittet ein Schreiben des Stadtrats an den Kaiser darum, seine Diplomaten 
weiterhin in Hamburg residieren zu lassen, »damit wir uns bey allen Vorkommenheiten 
Deroselben [der Abgesandten] hohen Beyraths und Vorsprachs erfreuen, und Dieselbe als 
Hohe Augen⸗Zeugen derjenigen allerhöchsten devotion, welche wir vor Ew. Röm. Kays: 
Mayt: und Dero Allerdurchlauchtigstes Haus pflichtgemäß hegen, haben möchten«.113 

109	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater., S. 65. Aufgrund eines gravierenden Vorfalls anlässlich 
einer Aufführung wurden die Opernfeuerwerke im weiteren Verlauf des frühen 18. Jahrhunderts 
mit wenigen Ausnahmen eingestellt.

110	 Vgl. Kap. VII/5.
111	 Von Himmeln entzündete und/ Durch allgemeinen Zuruff der Erde/ sich Himmelwerts er-

schwingende, Frolockungs⸗Flammen. Zu Höchstfeyerlichster Begängnüß deß Hochzeitlichen 
Beylagers/ Beyder Allerdurchleuchtigsten Majestäten/ Leopoldi I. Römischen Kaysers […] und 
Margaritæ, Geborner Infantin aus Hispanien 1666, Wien 1667.

112	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 41 f.
113	 Schreiben vom 10. April 1716, zitiert nach ebd., S. 43.



diplomatie und oper in hamburg

373

Der Gesandte wird hier explizit in seiner Zeugenschaft der politischen Fiktionalisierung 
aufgerufen. 

In diesem Verständnis dient die Oper als Ort des diplomatischen Austauschs (d. h. 
der Audienz, der zeremoniellen Repräsentation und der Gabe), der Resident als Medium 
der Übertragung. Opern wie Ancile Romanum, Das ist des Römischen Reichs Glücks⸗Schild 
(Christian Heinrich Postel / Johann Philipp Förtsch, 1690), Der Tempel des Janus (1698), 
Die Österreichische Großmuth/ Oder: Carolus V. (Johann Ulrich von König / Reinhard Kei-
ser, 1712) oder das »Tantz⸗und Singe⸗Spiel«114 Aller⸗Unterthänigster Gehorsam (1698) do-
kumentieren diesen Austausch zwischen dem Wiener Hof und dem Hamburger Stadtrat 
über die Vermittlung der Oper und die Relationen des kaiserlichen Gesandten über das 
dort aufgeführte Musiktheater. Diese mediale Konstellation führt einerseits einen stabi-
len diplomatischen Kanal vor Augen, der die nordische Handelsstadt und den Wiener 
Hof von den Türkenfeldzügen Prinz Eugens um 1690 bis zu den Autonomiebestrebungen 
Hamburgs um 1730 verbindet. Andererseits zeigen die kaiserlichen Festopern auch spezi-
fische Situierungen an. Diese Situierungen betreffen sowohl konkrete Fragen der europä-
ischen Politik – im kriegerischen wie diplomatischen Verständnis: Auseinandersetzungen 
mit dem Osmanischen Reich, Spanischer Erbfolgekrieg etc. – als auch die Auswirkungen 
dieser Politik auf das Verhältnis zwischen dem Wiener Hof und Hamburg. Damit sind 
insbesondere Kriegszahlungen Hamburgs für die Kriege des Kaisers und wie im Fall des 
Spanischen Erbfolgekrieges Einschränkungen des Handels mit Frankreich aufgerufen. 
Gefestigt wurde Hamburgs Kaisertreue nicht zuletzt durch den Druck, den die dänische 
Monarchie auf die Hansestadt ausübte bzw. durch die hamburgische Furcht vor einem 
russischen Überfall.115 In dieser Funktion eröffnet die Hamburger Operndiplomatie kon-
krete Nebenschauplätze und Bühnen der Verhandlung.

Der diplomatische Einsatz von Tempel des Janus und Aller⸗Unterthänigster Gehorsam 
markiert auf der Ebene der politischen Allegorie eine Konkurrenz zwischen dem habs-
burgischen Kaiser und dem französischen König. Bekanntlich hatte Ludwig XIV. die 
Sonne zum allumfassenden Bildspender seiner absolutistischen Ästhetisierung und Medi-
alisierung des Hofes gemacht – nicht zuletzt als Provokation der universalmonarchischen 
Aspirationen, die der kaiserliche Hof auch nach 1648 hochhielt. Bereits im Auftritt des 
österreichischen Schutzgeists zu Beginn von Aller⸗Unterthänigster Gehorsam heißt es in 
Postels Libretto:

Heute zieret statt der Sonne
LEOPOLD des Tages Schein.
Diese Stunden
Sind zu seinem Ruhm erfunden:
Dieser Tag sol unsre Wonne/
Aber sein Gedächtniß sein.

114	 Christian Heinrich Postel, Aller⸗unterthänigster Gehorsam/ Welcher Auff dem erfreulichstem 
Nahmens⸗Tage des Grossen Käysers Leopolds. In einem Tantz⸗ und Singe⸗Spiel/ Den 15. Novem-
ber 1698 Auff dem Schau⸗Platz vorgestellet ward, Hamburg 1898.

115	 Schröder, Barockes Musiktheater, S. 156–173.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

374

Heute zieret statt der Sonne
Leopold des Tages Schein.116

Für den Fall, dass bei der Aufführung des Singballetts auch der französische Botschafter 
Etienne Bidal d’Asfeld anwesend war, ist von großem Missfallen dieser Passage auszuge-
hen.117 Durch die siegreichen Schlachten Prinz Eugens seit 1683 hatte die habsburgische 
Allegorisierung den entscheidenden Vorteil, dass Leopold als Sonne über den türkischen 
Mond triumphieren konnte.118 Dorothea Schröder verweist auf eine weitere antifranzösi-
sche Anspielung im Singballett, genauer im Auftritt der »Hispanier«, der den kaiserlichen 
Anspruch auf Spanien vor Beginn des Spanischen Erbfolgekrieges manifestiert:

Aria 1.
1. Hispan.	 So weit das Gold der rohten Sonne gläntzet

Blüht/ Oesterreich ! dein Wunder⸗voller Stamm.
Wo Peru mit dem Meer des Friedens gräntzet
Und da wo Phoebus aus der Wiegen kam.
Ja wo die Mohrn das Mittags⸗Land betreten
Sieht man den Glantz von deiner Krön anbehten.

2.
2. Hispan.	 Hispanien/ Der grossen Königinne

Des mächtigen Europa güldnes Haupt/
Zählt seinem Reich zum herrlichsten Gewinne
Wann Oesterreich mit Palmen ist belaubt.
Drum wird von dem was Spansche Brust ernähret
Auch LEOPOLD den Göttern gleich verehret.

(Hierauf tantzen die Hispanier nach ihrer Art mit Castagnetten.)119

Wie schon das Vizekönigreich Peru, das beinahe den gesamten südamerikanischen Ko-
lonialbereich der spanischen Krone von Panama bis an die Südspitze des Kontinents 
umfasste, anklingen lässt, korrespondiert die Sonnen-Allegorie der Theatralisierung des 
weltumspannenden Herrschaftsanspruchs, wie er bereits in Il Pomo d’oro etabliert worden 
war. Die Grundlage für dieses Repräsentationsmodell hatte der kaiserliche Diplomat Franz 
von Lisola durch die Hochzeit Leopolds und Margaritas geschaffen, die militärischen und 
diplomatischen Erfolge des Kaisers mit dem Osmanischen Reich um 1700 sorgten für 
dessen Befestigung.

116	 Postel, Aller⸗Unterthänigster Gehorsam, fol. A 2r.
117	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 105.
118	 Vgl. ebd. und Friedrich B. Polleross, Sonnenkönig und österreichische Sonne. Kunst und Wissen-

schaft als Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte 
40 (1987), S. 239–262.

119	 Postel, Aller⸗unterthänigster Gehorsam, fol. B 1r–B 1v.



diplomatie und oper in hamburg

375

Während der Tempel des Janus und Aller⸗Unterthänigster Gehorsam (1698) Versuche dar-
stellten, zwischen denjenigen Hamburger Bürgern, die sich dem dänischen Königshaus 
zuneigten, und dem Kaiserhaus zu vermitteln, bezeugt die Huldigungsoper Die Öster-
reichische Großmuth/ Oder: Carolus V. (1712, Johann Ulrich König / Reinhard Keiser), die 
den Auftakt zum mehrtägigen Fest anlässlich der Kaiserkrönung Karls VI. im Januar 1712 
bildete, das Selbstbewusstsein der finanzkräftigen Hansestadt. Dieses Selbstbewusstsein 
drückt sich nicht zuletzt in der Differenz der Bauform und des Opernlibrettos Johann 
Ulrich von Königs gegenüber den italienischen Habsburger-Opern aus.120 Damit erfolgt 
die diplomatische Botschaft im Medium des Kaiserhofs, zugleich aber mit eigener spezi-
fischer Signatur. Dorothea Schröder verweist etwa auf das bis auf ein widerwilliges Paar 
beinahe ausbleibende lieto fine und die ungezwungene galante Rede der hohen Figuren.121

In einer Relation an den Wiener Hof schildert der kaiserliche Resident Maximilian 
Heinrich von Kurtzrock das Zeremoniell seiner Fahrt zum Opernhaus:

Am Mittewochen den 27. abends um 5. uhr käme ein Rathsherr mit dem Rathswagen 
undt behöriger folge [gehörigem Gefolge] obbesagten Kaysl:n Residenten nach der auff 
dieses sujet eigents verfertigter opera abzuhohlen. Er Resident aber setzte sich dießes 
mahl wie hemegst bey folgenden functionen allezeit in seinen eigenen mit 6. pferden 
bespanneten wagen, nähme den Herrn des Raths zu sich, und ließe den Stadtwagen, 
nebst noch einer seiner carossen mit gutem Comitat von bedienten und laqueien, in 
neüer livree begleitet nachfolgen, in der opera in einer dazu preparirten grossen loge, in 
welcher der gantze Rath versamlet, empfing der Praesidirende H[err] bürgermeister den 
freyherrn von Kurtzrock auf das höfflichste.122

Der neue Kaiser erscheint über die Vermittlung des Librettos im Lichte seines für die 
habsburgische Dynastie bedeutenden Vorläufers Karl V. Figuren und Handlung der 
Oper sind der Zeit nach der kriegerischen Auseinandersetzung zwischen dem Kaiser und 
dem französischen König Franz I. in Italien gewidmet. In der Schlacht bei Pavia wurde 
Franz I. im Februar 1525 gefangengenommen; die Opernhandlung setzt mit dem Einzug 
Karls V. in Madrid ein und endet mit der Annahme des Friedens von Madrid (1526), von 
dessen geiseldiplomatischer Absicherung bereits die Rede war.

Mit dieser Konfiguration konnte die Hamburger Oper über den gegenüber dem fran-
zösischen Souverän mildtätigen Kaiser die alte  – seit den Kaiseropern zu Ehren Leo-
polds I. wieder gehäuft theatralisierte – Allegorie der Clementia Austriaca aktualisieren. 
In einer programmatischen Diskussion zwischen seinem höfischen Berater, dem piemon-

120	 König war nicht nur Gründer der ›Teutsch übenden Gesellschaft‹ in Hamburg, sondern mit 
Johann von Besser, der seine Berliner Ämter 1713 nach der umfassenden Hofreform Friedrich 
Wilhelms verloren hatte, ab 1717 am Leipziger Hof August des Starken zuerst als Hofpoet, 
schließlich als auf von Besser folgender Zeremonienmeister. Vgl. Gerhard Dünnhaupt, Johann 
Ulrich von König (1688–1744), in: Personalbibliographien zu den Drucken des Barock, Bd. 4, 
Stuttgart 1991, S. 2385–2406.

121	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 132 f. Zur Hamburger Oper und dem Librettotext »als 
Interaktionsraum« des galanten Diskurses vgl. Rose, Conduite und Text, S. 86–97 und S. 276–297.

122	 AT-OeStA/HHStA RK, Berichte aus Hamburg 7b, 30. Januar 1712.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

376

tesischen Rechtsgelehrten Mercurino Arborio di Gattinara, der Härte gegenüber dem 
französischen König einfordert, und dem Kaiser, hebt Karl V. schließlich zur Arie an:

Ein Krantz/ an dem/ statt Perlen und Rubinen
Nur Thränen⸗Saltz und Blum erschienen/
Beflecket unsern Ehren⸗Schein.
Wer recht großmüthig denckt zu siegen/
Muß/ wann die Feinde wehrlos hegen/
Auch selbst vom Zorn entwaffnet seyn.123

Der Wiener Hof sollte diese Bildtradition in der politischen Allegorisierung Leopolds I., 
des Vaters von Karl VI., mit der Oper La Clemenza di Tito (1734) von Pietro Metastasio 
wieder aufnehmen.124 Bereits im Vorbericht der gedruckten Librettofassung von 1714, 
die aus einer erneuten Aufführung anlässlich des Geburtstages des Kaisers zwei Jahre 
nach den Krönungsfeierlichkeiten resultierte, entfaltet König den Zusammenhang von 
habsburgischer Dynastie und Großmut:

Die Großmuth ist schon verschiedene Jahrhundert ein angebohrner Caracter so vieler 
unüberwindlicher Kayser aus dem Aller⸗Durchlauchtigsten Ertz⸗Hause Oesterreich ge-
wesen/ worunter aber CARL der Fünffte die Heroische Tugend in allen seinen grossen 
Unternehmungen absonderlich hervor leuchten lassen.125

Zugleich rücken die verschärften territorialen Friedensbedingungen und die bereits 
erwähnte Geiselpolitik in den historischen Horizont des Librettos: So wurde »Francisci 
Freyheut den 14. Feb. 1526 geschlossen […]/ aber auf so schwere Bedingungen/ daß kein 
einziger Spanier glauben wollen/ daß der König in Franckreich solche halten würde«.126 
Die durch die beiden Schwestern der Herrscher – Eleonore und Margaretha – beförderte, 
differenzierte Figurendarstellung lässt letztlich auch den französischen König als groß-
mütig erscheinen. Als Symbolfigur, die er durch die erfolgreichen Auseinandersetzungen 
mit dem Osmanischen Reich und insbesondere Frankreich nach außen verkörperte, bot 
sich Karl V. deshalb für den jungen Karl VI. an, der nach dem frühen Tod seines Bruders 
Joseph I. im Oktober 1711 zum Kaiser gewählt wurde.127 

123	 Johann Ulrich König, Die Österreichische Großmuth/ Oder: Carolus V. o.O. 1714, fol. F 1r.
124	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 134. Mozarts Oper folgte 1791 zur Krönung Leopolds II. 

zum König von Böhmen.
125	 König, Österreichische Großmuth, fol. A 1r.
126	 Ebd.
127	 Vgl. Friedrich Polleroß, Karl VI. im Porträt – Typen & Maler, in: Sandra Hertel / Stefan Seitschek 

(Hrsg.), Herrschaft und Repräsentation in der Habsburgermonarchie (1700–1740). Die kaiserli-
che Familie, die habsburgischen Länder und das Reich (bibliothek altes Reich, 31), Berlin / Boston 
2021, S. 359–384, hier S. 366. Polleroß verweist auf Porträts, die Karl VI. mit der »modernen 
Hauskrone« (im Gegensatz zur in Nürnberg verwahrten Reichskrone) zeigen, die Karl V. wäh-
rend der Gefangenschaft Franz I. verwendete, um sich als Kaiser vom König zu unterscheiden.



diplomatie und oper in hamburg

377

Karls Krönung erfolgte am 22.  Dezember 1711 in Frankfurt  a. M.; die Hamburger 
Festlichkeiten, die sich nach der feierlichen Eröffnung der Oper über mehrere Tage 
(Festbankett und Feuerwerk miteingeschlossen) erstreckten, setzten mit der Rückkehr 
des neuen Kaisers nach Wien im Januar 1712 ein. Gerade in der Person Karls hatte dessen 
Vater Leopold I. früh versucht in der Frage der spanischen Erbfolge Fakten zu schaffen 
und vor dem Tod des spanischen Königs Karl II. seinen Sohn zu dessen Nachfolger zu 
machen. Dieser Versuch scheiterte; Karl II. bestimmte den Enkel Ludwigs XIV., Philipp 
von Anjou, zum König. Mit dieser kaiserlichen Referenzfigur, die die größte Machtent-
faltung des habsburgischen Raumes verkörperte, aktualisiert die Dramenhandlung kon-
kret die letzte Phase des Spanischen Erbfolgekrieges, den das Reich in einer Allianz mit 
Großbritannien und den Niederlanden gegen Frankreich und dessen Verbündete führte. 
Diesen Zusammenhang verdeutlicht zusätzlich zu den allegorischen Balletteinlagen nach 
den Aktschlüssen auch ein »Kampf⸗Ballet«, das die Schwester des Kaisers und verwitwete 
Königin von Portugal Eleonore im Drama ihrem Bruder zu Ehren als Spiel im Spiel 
zur Aufführung bringt. Herkules kämpft darin mit den Amazonen: »Die Eröffnung des 
Hinter⸗Theatri entdecket des Hercules zwo Säulen/ woran Käyser Carls V. Wahl⸗Spruch/ 
Plus Ultra ! Geschrieben«.128 Die Aufführung anlässlich der Kaiserkrönung fand noch 
kurz vor der Eröffnung des Friedenskongresses von Utrecht im Januar 1712 statt, der ohne 
die Einbindung der kaiserlichen Diplomatie zwischen den Gesandten Frankreichs und 
Großbritanniens vereinbart wurde und aus dem schließlich der Friede von Utrecht 1713 
hervorgehen sollte. Die zweite Aufführung der Festoper, zu deren Anlass auch das Lib-
retto gedruckt wurde – aus der Perspektive von 1714 – erfolgte gedämpft. Erst mit dem 
Reichsfrieden von Baden (1714) konnte die habsburgische Friedensikonografie wieder in 
gewohnter Manier in Szene gesetzt werden.

Für den bislang verfolgten Rahmen einer deutschsprachigen Dramatik im Spannungs-
feld der europäischen Diplomatie bietet sich für die Hamburger Operndiplomatie die 
Analogie zur dramatisch-diplomatischen Repräsentation auf Friedenskongressen an. 
Damit ist insbesondere der reichsstädtisch-bürgerliche Zusammenhang des Nürnberger 
Exekutionstags aufgerufen, der ein theatrales Nebeneinander verschiedener Interessen 
und Konfliktparteien ermöglichte. Das herausragende Moment der diplomatischen Re-
präsentationen in Hamburg liegt allerdings darin, dass das theatrale Nebeneinander der 
Diplomatie mit der Oper am Gänsemarkt an einem Ort sichtbar wurde: Aufgrund des 
nicht-höfischen Charakters der Bühne am Gänsemarkt war Hamburg die einzige Stadt 
im Reich, in der die Gesandten fremder Staaten die Möglichkeit erhielten, im zentralen 
kulturellen Raum der Stadt Aufführungen im Namen ihrer Entsender in Auftrag zu ge-
ben oder als Medien ihrer Entsender Ehrerbietungen und Botschaften des Hamburger 
Stadtrats entgegenzunehmen.129 

So unterscheidet sich das diplomatische Opernkarussell in Hamburg nicht nur von 
der höfischen Festkultur im Rahmen größerer Audienzen und Ambassaden im Reich.130 

128	 König, Österreichische Großmuth, fol. F 3r.
129	 Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 49 und Meyer, Hamburger Oper, Bd. 4, S. 57.
130	 Vgl. Clemens Peck, Theatrical Negotiations, S. 725–744.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

378

Auch im Vergleich zu den Vertretern der Nürnberger Pegnitzschäfer, die gemeinsam mit 
den Söhnen führender Familien anlassorientierte, von Verhandlungsparteien bestellte 
Festaufführungen schufen, mutet der institutionalisierte Apparat einer für den diploma-
tischen Dienst flexibel einsetzbaren Oper mit Sängern, Schauspielern, Musikern, Kom-
ponisten, Librettisten, Bühnenbildnern, Ingenieuren, Textilarbeitern etc. ungleich größer 
und komplexer an. Zudem rückt über den Sänger, Komponisten, Defoe-Übersetzer 
und Publizisten Johann Mattheson die Hamburger Oper als Zentrum des publizistisch-
theoretischen Musik- und Operndiskurses zwischen diplomatischem Zeremoniell und 
galanter Praxis in den Mittelpunkt. Mattheson, der auch als Sekretär der englischen 
Gesandtschaft arbeitete, avancierte so zum wichtigen deutschsprachigen Vermittler von 
künstlerischen Galanterie-Konzepten.131

In diesem zeremonialtheatralen Markt politischer Allegorien tritt deutlicher als an 
anderen Höfen und Orten des Reiches das Moment der kulturellen Diplomatie von Ak-
teuren innerhalb und außerhalb des Reichsverbands zutage. Gerade in Hamburg zeigen 
sich Musiktheater und Festkultur als produktives und umkämpftes Feld der kulturellen 
und öffentlichen Diplomatie, in dem Diplomaten und Politiker versuchen, die Agenda 
ihrer Botschaft mit öffentlichen Bildern und Narrativen zu versehen, um so einerseits 
die Sorgfalt der politischen Arbeit am heimischen Hof belegen zu können, andererseits 
um Verständnis für die Positionen der Entsender am Ort der Residenz zu schaffen und 
öffentlichen Druck für etwaige Verhandlungen aufzubauen.132 Im Zusammenhang mit 
der neuen Öffentlichkeit der Friedenskongresse im 17. und 18.  Jahrhundert avanciert 
Hamburg so zu einem Umschlagplatz kultureller Diplomatie.

3. Krieg und Frieden mit dem großen ›Anderen‹:  
Osmanische Diplomatie auf der Bühne des europäischen (Musik-)Theaters 

In Grimmelshausens Verkehrter Welt (1672) wandert ein simplicianischer Ich-Erzähler 
nach dem Modell der Divina Comedia durch die Hölle, um mit deren Insassen über 
ihre Verfehlungen und Bestrafungen zu plaudern. Dabei fungiert er umgekehrt auch 

131	 Dazu Johann Mattheson, Texte aus dem Nachlaß, hrsg. von Wolfgang Hirschmann und Jahn, 
unter Mitarb. von Hansjörg Drauschke u. a., Hildesheim 2014. Vgl. auch Jahn, Die Sinne 
und die Oper; Karsten Mackensen / Dirk Rose, Johann Matthesons Gelehrtenpolemik und die 
Neukonzeption der musikalischen Wissenschaft in der ersten Hälfte des 18.  Jahrhundert, in: 
Kai Bremer / Carlos Spoerhase (Hrsg.): Gelehrte Polemik. Intellektuelle Konfliktverschärfungen 
um 1700, Frankfurt  a. M. 2011, S. 365–387 sowie Martin Krieger, Hamburg, in: Wolfgang 
Adam / Siegrid Westphal (Hrsg.), Handbuch kultureller Zentren der Frühen Neuzeit. Städte und 
Residenzen im alten deutschen Sprachraum, Bd. 2, Berlin / Boston 2012, S. 797–829.

132	 Vgl. Nina Lamal ,  Klaas Van Gelder, Addressing Audiences Abroad: Cultural and Public Diplomacy 
in Seventeenth-Century Europe, in: The Seventeenth Century Daedalus 36 (2021), S. 367–387. 
Cyril von Wich, ab 1714 englischer Gesandter in Hamburg, pachtete in den 1720er Jahren sogar das 
Opernhaus. Publizistisch begleitet wurden die (proenglischen) Aufführungen von Johann Matthe-
son. Vgl. Schröder, Barockes Musiktheater, S. 234–244.



�������������������������������������������

379

als Berichterstatter der paradiesisch dargestellten Welt ›oben‹, auf die sich die satirische 
Verkehrung zusätzlich zum Lasterkatalog bezieht. Als er gleich zu Beginn auf den vom 
Christentum abgefallenen römischen Kaiser Julianus trifft, fächert er diesem eine politi-
sche Theologie nach christlicher, muslimischer und heidnischer Religion auf:

Was nun vor Potentaten dem Christlichen Glauben beygethan sein/ bey deren Hoff-
haltungen lebet man auch Christlich; Bey den Mahumetanern aber tyrannisch und 
ohne sonderbare Tugenden/ bey den Häyden aber gantz wilt verworren und ohn alle 
Gerechtigkeit.133

Der Witz der Passage liegt darin, dass diese topische Differenz – trotz aller frühneuzeit-
lichen Verhaltenslehren für christliche Potentaten  – jeglicher Grundlage entbehrt, ins-
besondere im Zusammenhang mit dem Dreißigjährigen Krieg, der im simplicianischen 
System immer präsent ist. 

Literatur und Theater der Frühen Neuzeit arbeiten an der bei Grimmelshausen ins 
Satirische gewendeten politischen Unterscheidung zwischen Christen, Muslimen und 
»Häyden« kräftig mit, forcieren zugleich aber auch deren realpolitische Relativierung 
und Auflösung. Nicht nur die bereits erwähnte theatrale Präsenz von nicht-christlichen 
Herrschaftsfiguren und exotischen Botschaften auf der Bühne des Jesuitentheaters be-
legt diesen Zusammenhang, sondern für die osmanisch-habsburgischen Konfliktlagen in 
Ungarn auch die Romane Georg Daniel Speers (Ungarischer oder Dacianischer Simplicissi-
mus, 1684) und Eberhard Werner Happels (Ungarischer Kriegs⸗Roman, 1685–1697).134 Die 
Bedeutung der Diplomatie sowohl für die Fortschreibung interkultureller Stereotype als 
auch deren Relativierung finden sich insbesondere im Genre der Reiseberichte, die wie im 
Fall von Adam Olearius’ Beschreibung Der Muscowitischen und Persischen Reyse (1656) oder 
Gerhard Cornelius von den Drieschs Historische Nachricht von der Röm. Kayserl. Groß⸗Bot-
schafft nach Constantinopel (1723) aus Anlass aufwendiger Ambassaden entstanden waren.

Selbst in der völkerrechtlichen Problematik der Tyrannis, die an den muslimischen 
Herrschern der schlesischen Barockdramatik durchgespielt wird, dienen Schah Abbas in 
Gryphius’ Catharina von Georgien oder Sultan Ibrahim in Lohensteins gleichnamigem 
Drama mindestens ebenso als exemplarisch-allegorische Modellfälle innerhalb Europas 
(im Fall Lohensteins etwa für den Souverän über die habsburgischen Erblande Leopold 
I.) wie als orientalische Typen. Und auch wenn für die Trauerspiele in der Effeminierung 
männlicher Figuren oder der Verbindung von Erotik und despotischer Herrschaft ein 
»Orientalismus« (Edward Said) avant la lettre konstatiert werden kann, liegen die kul-
turgeschichtlichen Koordinaten anders als im 19. Jahrhundert.135 Zugleich sind es durch 
die kriegerischen Konfliktlagen der Habsburger mit dem Osmanischen Reich seit dem 

133	 Hans Jakob Christoffel von Grimmelshausen, Die verkehrte Welt, hrsg. von Günter Sieveke, 
Tübingen 1973 (= Grimmelshausens Gesammelte Werke in Einzelausgaben), S. 14.

134	 Dazu grundlegend Orsolya Lénárt, Der Ungarische Kriegs-Roman. Medien, Wissen und Fremd-
wahrnehumg bei Eberhard Werner Happel, Wien 2016, bes. S. 122–215.

135	 Vgl. Albrecht Koschorke, Der innere Orient des barocken Trauerspiels, in: Barbara Vinken 
(Hrsg.), Translatio Babylonis. Unsere orientalische Moderne, Paderborn 2015, S. 53–62.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

380

16. Jahrhundert türkische Herrschaft und kulturelle Praktiken muslimischen Lebens, die 
im politisch und konfessionell zerklüfteten Europa der Frühen Neuzeit als Projektions
fläche dienen, wie nicht zuletzt Lohensteins Ibrahim Sultan vor Augen führt. Das Trauer-
spiel war ebenso wie die Sophonisbe136 zum diplomatischen Kaiserlob anlässlich der Hoch-
zeit mit Margarita 1666 vorgesehen, wurde allerdings erst 1673 nach dem frühen Tod 
Margaritas und zur zweiten Hochzeit Leopolds mit Claudia Felicitas in Druck gegeben.137 
Lohenstein bediente sich in der Dramatisierung des zeitgenössischen türkischen Stoffes – 
Ibrahim wurde 1648 als Sultan abgesetzt und ermordet  – bei den Beschreibungen des 
Lebens am türkischen Hof an der Histoire de l’état présent de l’Empire ottoman (1672). Da-
bei handelt es sich um die französische Übersetzung jenes Berichts über das Osmanische 
Reich, den der englische Diplomat und Historiker Paul Rycaut verfasst hatte, bevor er als 
britischer Resident nach Hamburg geschickt wurde.138

Insbesondere die Türken figurierten – durchaus im Sinne Edward Saids – als »Selbst-
definition Europas […] im Licht einer Alteritätserfahrung, die im fremden Spiegel des 
Orients eine eigene Identität findet und stabilisiert«.139 Dieser Prozess ist in den Friedens-
figurationen des Westfälischen Friedens 1648 fest verankert, wurde doch die sogenannte 
Türkenangst von verschiedenen Parteien in den Verhandlungen und in der Kongress
öffentlichkeit eingesetzt. Eine interessante Außenperspektive auf anti-osmanische euro-
päische Eintracht liefert die Abschlussszene der ersten Abhandlung in Ibrahim Sultan, 
die Augusttage 1648 aufrufend. In Abwesenheit des Sultans, der in der Szene davor seine 
Kupplerin getroffen hat, beraten geistliche und politische Würdenträger des türkischen 
Hofes über die neue Situation, weil der Friede zwischen »Teutschland/ Schwed’ und 
Franckreich […] Auf sicherm Fuße steht«.140 Mit dem Westfälischen Frieden als Exempel 
einer europäischen Friedensallegorie auf der einen Seite und der unheilvollen Verqui-
ckung von Affekt und Herrschaft auf der anderen Seite gelangt in Lohensteins Trauerspiel 
das »Verhängnüs« zugunsten des Kaiserhauses zur Sichtbarkeit. Wie in der zeremonialen 
Theatralisierung der translatio imperii für die afrikanischen Trauerspielen dient auch die 
Figuration des überzeitlichen und globalen Hegemonialanspruchs in der Auseinanderset-
zung mit dem Osmanischen Reich zur Eröffnung eines Raums situativer Verhandlung 
innerhalb des Reichs, insbesondere in der schlesischen Angelegenheit.

Mit der Entsatzung der Residenzstadt vom osmanischen Heer 1683 entlud sich die 
Türkenangst schließlich in einer Euphorie, die sich nicht nur in unzähligen gedruckten 

136	 Szarota liest auch Lohensteins Sophonisbe als »camoufliertes« und von »unaussprechlicher Türken-
angst« erfülltes »Türkendrama«. Vgl. Elida Maria Szarota, Einführung zum dritten Band: Kon-
frontationen, in: dies. (Hrsg.), Das Jesuitendrama im deutschen Sprachgebiet. Eine Periochen-
Edition. Texte und Kommentare, Bd. III, Teil 1, München 1983, S. 9–38, hier S. 18. 

137	 Vgl. zum Kontext Isabel von Holt, Von Ibrahim zu Ibrahim: Daniel Casper von Lohensteins 
»Türkische Trauerspiele«, in: The German Quarterly 96 (2023), Heft 2, S. 230–249, hier S. 240–
243.

138	 Die deutsche Übersetzung sollte erst 1694 erscheinen: Paul Rycaut, Die Neu⸗eröffnete Ottoman-
nische Pforte, Bd. 1, Augsburg 1694.

139	 Koschorke, Der innere Orient, S. 54.
140	 Daniel Casper von Lohenstein, Ibrahim Sultan (1679), in: ders., Sämtliche Werke, Abt. II, Bd. 3, 

Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2013, S. 1–344, hier S. 47 (I, 501).



�������������������������������������������

381

Berichten niederschlug.141 Vielmehr fand sie in theatralen Festen an Höfen und Städten, 
auch außerhalb des Reiches, ihren Ausdruck.142 Frühe Dramatisierungen der Wiener Be-
lagerung finden sich 1684 in Vienna liberata der Kölner Jesuiten143 oder im 1685 in Mün-
chen publizierten und dem bayerischen Kurfürsten Max Emanuel – zentrale Figur beim 
Entsatz Wiens – gewidmeten Schauspiel Türckische Tragödia und Christliche Comödia von 
Thomas Bernhard de Lillis.144 Die Hamburger Oper schickte in Form von Aufführungen 
mehrere Grußadressen an den Wiener Hof, beginnend mit Lucas von Bostels pompösem 
Singspiel Der Glückliche Groß⸗Vezier Cara Mustapha (1686), das in einem ersten Teil die 
»grausahme Belagerung/ und Bestürmung der Käyserlichen Residenz⸗Stadt Wien«,145 
im zweiten Teil den »erfreulichen Entsatze der Käyserlichen Residenz⸗Stadt Wien« vor-
stellt.146 Die mit unzähligen Figuren beider Lager inklusive Engel und verschiedenen 
Chören sowie elf Balletteinlagen – »von einem höllischen Geiste« bis zu »Teutschen und 
Türckischen Combatanten« – ausgestattete Oper hat keine königliche Herrscherfigur im 
Zentrum, sondern spannt den Liebeswahn und das militärische Hazardspiel Mustafas, 
des tyrannischen Oberbefehlshabers der Belagerung Wiens, motivisch zusammen. Bereits 
1684 war in Hamburg die deutsche Übersetzung des französischen Romans Cara Musta-
pha, Grand Vizir von Jean de Préchac erschienen, der Bostel – später Bürgermeister der 
Hansestadt – als wichtigste Vorlage diente.147 Eine ähnliche musiktheatrale Aufführung 
wie die erfolgreiche Hamburger Doppeloper fand 1686 auch in Venedig statt, die das 
Schicksal Kara Mustafas mit dem des römischen Offiziers Sejanus verglich – Il Seiano 
moderno dello Tracia overo La caduta dell’ultimo Gran-Visir.148

Hatte bereits Der Glückliche Groß⸗Vezier Cara Mustapha mit dem Bild der »auffge-
henden Sonne« gegenüber dem »anwachsenden Mond« angehoben,149 taucht dieses Bild 
nach der Schlacht im ungarischen Zenta, die Prinz Eugens europäische Imago begrün-
dete, vermehrt auf. In Postels und Keisers Hamburger Singspiel Tempel des Janus (1698), 
von dem bereits die Rede war, heißt es in der Schlussarie der Fama: 

141	 Als einer der bekanntesten Texte: Johann Peter von Välcken, Wienn Von Türcken belägert/ Von 
Christen entsezt, Linz 1684.

142	 Vgl. Andrea Sommer-Mathis, Türckische Tragödia und Christliche Comödia. Die ›Türkenfeiern‹ 
1683 in Europa, in: Johannes Feichtinger / Johann Heiss (Hrsg.), Geschichtspolitik und ›Türken-
belagerung‹, Wien 2013, S. 89–118.

143	 In der Periochen-Sammlung von Szarota, Bd. III, Teil 3, Nr. 8.
144	 Vgl. ebd., S. 102 f. Vgl. auch Vier dramatische Spiele über die zweite Türkenbelagerung aus den 

Jahren 1683–1685, Wien 1884. 
145	 [Lucas von Bostel / Johann Wolfgang Franck,] Der Glückliche Groß⸗Vezier Cara Mustapha, 

Erster Theil / Nebenst Der grausahmen Belagerung/ und Bestürmung der Käyserlichen Residenz⸗
Stadt Wien, o. O. 1686.

146	 [Lucas von Bostel / Johann Wolfgang Franck,] Der Glückliche Groß⸗Vezier Cara Mustapha, Ers-
ter Theil / Nebenst Dem erfreulichen Entsatze der Käyserlichen Residenz⸗Stadt Wien, o. O. 1686.

147	 Vgl. Sommer-Mathis, Türckische Tragödia und Christliche Comödia, S. 104.
148	 Vgl. Larry Wolff, The Singing Turk. Ottoman Power and Operatic Emotions on the European 

Stage from the Siege of Vienna to the Age of Napoleon, Stanford (CA) 2016, S. 20.
149	 Bostel, Cara Mustapha I, S. 22.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

382

Laß die Sonn’ am Himmel fählen/
Deutschland wird sich drum nicht Quählen

Wann sein Leopold nur scheint.
Er besiegt Leib und Gemüthe/
Unterthanen durch die Güte/

Und durch Tapferkeit den Feind.150

Leopold I. wirkt bzw. »besiegt« als Sonne innerhalb des Reichsverbands durch clementia, 
der für die Bildpolitik der kaiserlichen Herrschaftsallegorie zentralen Tugend. Nach 
außen scheint Leopold nach augusteischem Vorbild als Friedenskaiser. Damit ist nach 
der Schlacht bei Zenta, die eine weitere Wende in der kriegerischen Auseinandersetzung 
mit dem Osmanischen Reich einläuten sollte, das zentrale Herrschaftsattribut des Kaisers 
aufgerufen.

Wo ist der Krieg der Erden⸗Pest zu schauen?
Wo ist die Noht die Deutschland hat gedrückt?

Durch seinen Arm ist sie hinweg gerückt.
Es blühen die versängten Auen/
Die wüsten Dörffer sind bewohnt/
Die vorbestürmten Städte stehn
In Ruh und süssen Frieden.
Auff Himmel laß nicht deine Hülff ermüden!
So werden wir auch bald mit Freuden sehn/
Daß des abnehmenden Mondes Spitzen
Nicht mehr Europens Saum besitzen.151

Auf die Schlacht bei Zenta bezieht sich auch bereits die fünfte »Vorstellung« des Tanz- 
und Singspiels Aller⸗Unterthänigster Gehorsam, in der einige Husaren vom Türkenfeldzug 
kommen, um den Kaiser zu loben und »nach ihre Landes⸗Ahrt mit entblösseten Sebeln 
einen Tanz« zu halten.152 

Nach der Schlacht bei Zenta folgte schließlich von 1698 bis 1699 die Friedenskon-
ferenz von Karlowitz, an der neben habsburgischen und osmanischen Gesandten und 
Bevollmächtigten auch jene Polens, der Republik Venedig, des Kirchenstaats sowie Russ-
lands beteiligt waren. Die daraus resultierenden Friedensverträge regulierten erstmals seit 
dem türkischen Expansionsvorhaben die diplomatischen Beziehungen zum europäischen 
Mächtesystem und der sich etablierenden balance of power. Zur gegenseitigen Ratifizie-
rung des Friedens wurden hohe Gesandtschaften verschickt, sogenannte Großbotschaf-
ten – von der Hohen Pforte nach Wien und vice versa. Dazu zählte aufseiten des Reiches 

150	 Christian Heinrich Postel, Der bey dem allgemeinen Welt⸗Friede von dem Grossen Augustus 
geschlossene Tempel des Janus: auf dem lang gewünschten Frieden⸗Feste welches im Jahr 1698 in 
Hamburg gefeiret ward in einem Singe⸗Spiel vorgestellet, Hamburg 1698, S. 40.

151	 Ebd.
152	 Postel, Aller⸗Unterthänigster Gehorsam, fol. A 4v –B 1r.



�������������������������������������������

383

Graf Wolfgang IV. von Oettingen-Wallerstein, der selbst den Frieden in Karlowitz mit-
verhandelt hatte.153

Im 16. Jahrhundert hatten Verhandlungen zwischen türkischen und kaiserlichen Di-
plomaten noch am Hof des Sultans in Konstantinopel stattgefunden, wobei die kaiser
lichen Bevollmächtigten und Gesandten mit einem ihnen nicht bekannten Zeremoniell 
islamischen und byzantinischen Ursprungs konfrontiert wurden.154 Im 17.  Jahrhundert 
wurden Friedensabkommen auch im Grenzgebiet vereinbart, das die beiden Reiche seit 

153	 Zum Frieden von Karlowitz vgl. den Sammelband Colin Heywood / Ivan Parvey (Hrsg.), The 
Treaties of Carlowitz (1699). Antecedents, Course and Consequences, Leiden 2020 (=  The 
Ottoman Empire and its Heritage, 69) und Mónika F. Molnar, Der Friede von Karlowitz und 
das Osmanische Reich, in: Arno Strohmeyer u. a. (Hrsg.), Frieden und Konfliktmanagement in 
interkulturellen Räumen. Das Osmanische Reich und die Habsburgermonarchie in der Frühen 
Neuzeit, Stuttgart 2013 (= Forschungen zur Geschichte und Kultur des östlichen Mitteleuropa, 
45), S. 197–221. Zur Rolle Oettingen-Wallersteins Arno Strohmeyer, The Symbolic Making of the 
Peace of Carlowitz: The Border Crossing of Count Wolfgang IV of Oettingen-Wallerstein during 
His Mission as Imperial Grand Ambassador to the Sublime Porte (1699–1701), in: Treaties of 
Carlowitz, S. 213–235.

154	 Vgl. Konrad Dilger, Untersuchungen zur Geschichte des osmanischen Hofzeremoniells im 15. 
und 16. Jahrhundert, München 1967 (= Beiträge zur Geschichte Südosteuropas und des Nahen 
Orients, 4).

Abb. 29: Theatre de la paix entre les chrestiens et les turcs (1699)



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

384

der Schlacht bei Mohács verband. Mit dem Frieden von Zsitvatorok 1606 kam es zum 
ersten Mal zum Zeremoniell des gleichzeitigen Grenzübertritts, einem Austausch der Am-
bassaden an der Grenze, um schließlich wechselseitig die ratifizierten Abkommen an die 
Höfe in Istanbul und Wien zu übermitteln.155 Diese Praxis wiederholte sich beim Frieden 
von Eisenburg 1664 ebenso wie beim Frieden von Passarowitz 1718. 

Gerade angesichts der Bipolarität und Agonalität, die in der historiografischen Imagi-
nation mit den habsburgisch-osmanischen Kriegen in der Frühen Neuzeit verbunden wer-
den, lohnt ein Blick auf Konfliktmoderation und Mediation: Während nach 1683 durch 
den unter Vermittlung von Papst Innozenz XI. erfolgten Zusammenschluss Leopolds I. 
mit dem polnischen König Jan Sobieski eine aktive Kriegspolitik zur Rückeroberung in 
Ungarn einsetzte, verhandelten die Türken ab 1687 brieflich beinahe ununterbrochen mit 
dem Wiener Hof. Zudem ist für die Verhandlungen von Zsitvatorok und Karlowitz auf 
plurimediale Akteure (auch Venedig und Polen verhandelten in Karlowitz separat mit den 
Türken) und Mediateure hinzuweisen. In Zsitvatorok trat eine ungarische Delegation un-
ter der Leitung von István Illésházy als Mediator auf, der sich zuvor bereits als Vermittler 
im Wiener Frieden zwischen dem aufständischen Fürsten Stephan Bocskai und dem Kai-
ser bewährt hatte.156 Abbildung 29 zeigt einen Kupferstich, der neben dem Verhandlungs-
raum in Karlowitz die Räumlichkeiten der türkischen und der kaiserlichen Gesandten 
sowie der englischen und niederländischen Mediateure szenisch auffächert.157 Der Stich 
imaginiert die verschiedenen Chambres der Verhandlungen in Karlowitz als Bühnensze-
nen und wird entsprechend der theatrum-Episteme und mit deutlichem Anklang an die 
Feierlichkeiten des Jahres 1648 als »Friedenstheater«, »theatre de la paix« tituliert.158

Dieses Friedenstheater erhielt nun eine zeremoniell gesteigerte Fortführung beim 
Wechsel der Großbotschaften. Damian Hugo von Virmont, der schon einer von drei Be-
vollmächtigten bei den Friedensverhandlungen in Passarowitz war, reiste 1719 als kaiser-
licher Großbotschafter an die Hohe Pforte, um den Frieden zu bekräftigen. Am 26. Ap-
ril traf er mit seinem Gefolge  – rund 500 Personen, darunter Edelleute, Dolmetscher, 
Ärzte, Musiker, Köche und Geistliche – feierlich in Wien ein. In der Hofburg erhielt 
er vom Kaiser das Beglaubigungsschreiben, das er dem Sultan bei der Antrittsaudienz 

155	 Vgl. Ernst D. Petritsch, Zeremoniell bei Empfängen habsburgischer Gesandtschaften, in: Ralph 
Kauz u. a. (Hrsg.), Diplomatisches Zeremoniell in Europa und im mittleren Osten in der Frühen 
Neuzeit, Wien 2009 (= Archiv für österreichische Geschichte, 141), S. 301–322, hier S. 315–322.

156	 Vgl. Ernst D. Petritsch, Dissimulieren in den habsburgisch-osmanischen Friedens- und Waffen-
stillstandsverträgen (16.–17.  Jahrhundert): Differenzen und Divergenzen, in: Arno Strohmeyer 
u. a. (Hrsg.), Frieden und Konfliktmanagement in interkulturellen Räumen. Das Osmanische 
Reich und die Habsburgermonarchie in der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2013 (= Forschungen zur 
Geschichte und Kultur des östlichen Mitteleuropa, 45), S. 145–162, hier S. 152.

157	 Zu den niederländischen und englischen Gesandten vgl. Molnar, Der Friede von Karlowitz, 
S. 204.

158	 Vgl. zur interkulturellen Theatralität des Friedens Arno Strohmeyer, Die Theatralität interkul-
turellen Friedens: Damian Hugo von Virmont als kaiserlicher Großbotschafter an der Hohen 
Pforte, in: Guido Braun / Arno Strohmeyer (Hrsg.), Frieden und Friedenssicherung in der 
Frühen Neuzeit. Das Heilige Römische Reich und Europa. Festschrift für Maximilian Lanzinner 
(= Schriftenreihe der Vereinigung zur Erforschung der Neueren Geschichte, 36), Münster 2013, 
S. 413–438, hier S. 416–418.



�������������������������������������������

385

überreichen sollte. Wenig später ging es mit einer Flotte von über 70 Schiffen die Donau 
abwärts über Preßburg und Ofen nach Belgrad, wo die Gesandtschaft am 30. Mai eintraf. 
Der Grenzübertritt und die Auswechslung mit Ibrahim Pascha, dem osmanischen Ge-
genbotschafter, dessen Tross noch größer war als derjenige Virmonts, erfolgte am 15. Juni 
vermutlich in der Nähe des heutigen Pojate. Die beiden Gesandtschaften waren morgens 
gleichzeitig von Paraćin (Virmont) und Ražanj (Ibrahim Pascha) zu der am halben Weg 
zwischen beiden Rastplätzen liegenden vereinbarten Stelle aufgebrochen. Das Zeremo-
niell des Großbotschafterwechsels ist durch den auch als Buch publizierten Bericht des 
Legationssekretärs Driesch sowie den Accuraten Abriß, von der Auswechslung Ihro Römisch 
Kayser. Mayest. Gross. Bottschaffter, mit dem Gross-Bottschafter der Ottomanischen Porte, 
erschienen 1720 in Augsburg mit Kupferstichen überliefert.159 

Ein Kupferstich aus der Sammlung (Abb. 30) visualisiert das Grenzzeremoniell, das 
in drei Phasen abläuft: In der ersten Phase stehen die beiden Repräsentationsmächte 
einander als gegensätzliche Militäreinheiten gegenüber, was sich in den kaiserlichen Dop-
pelbildern vor und in den osmanischen Pendants nach dem Zeremoniell zeigt. Die hier 
dargestellte zweite Phase vollzieht die Auflösung der kriegerischen Grenze im Zeremoniell 
der symmetrischen Annäherung, in dem die Parität im Vordergrund steht. Gegenüber 
sitzen einander hier nicht die beiden Großbotschafter, sondern die vorbereitenden De-
legationen. Für die Botschafter sind die auf beiden Seiten der mittleren Grenzsäule zu 
findenden und mit Y gekennzeichneten Stühle vorgesehen. Der durch das Zeremoniell 
geschaffene symmetrische und die Konflikte pazifizierende Begegnungsraum löst sich 
beim Auseinandergehen in der dritten Phase auf.160 Die letzte Phase findet sich hier nicht 
mehr abgebildet; der »Akt der Verbrüderung« erfährt seine Fortsetzung beim späteren 
Empfang und gemeinsamen Mahl im Festzelt. Der darauffolgende wechselseitige Grenz-
übertritt erfolgt abgemessenen Schritts, worauf dann die vorbereitenden Delegationen 
die jeweilige Gegenseite bis an die Höfe begleitete.161

Die theatrale Symmetrie ermöglicht es, verschiedene Rang- und Rechtsauffassungen 
sowie fundamentale Kultur- und Glaubensunterschiede zu überbrücken. Unabhängig 
davon, dass es auch im postwestfälischen Zusammenhang Europas keine Vorstellung 
vom dauerhaften Frieden gab, war es muslimischen Staaten gemäß Scheriatsrecht gar 
nicht möglich, mit christlichen Staaten Frieden zu schließen, sondern lediglich befristete 
Waffenstillstandsabkommen,162 wenngleich die militärischen Erfolge der Habsburger den 

159	 Digital ediert und erläutert findet sich der »Accurate Abriß« unter https://qhod.net/o:vipa.
rp.hbg.festbuch (zuletzt 1. 11. 2023).

160	 Vgl. zu den drei Phasen der symmetrischen Annäherung Thomas Rahn, Grenz-Situationen des 
Zeremoniells in der Frühen Neuzeit, in: Markus Bauer / ders. (Hrsg.), Die Grenze. Begriff und 
Inszenierung, Berlin 1997, S. 177–206, hier S. 190–192, zum Großbotschafterwechsel S. 193–197, 
und Laila Dandachi, Das Reportagebuch »Accurater Abriß […], in: https://qhod.net/o:vipa.
rp.hbg.festbuch (zuletzt 23. 10. 2023).

161	 Dazu Gerhard Cornelius von den Driesch, Historische Nachricht von der Röm. Kayserl. Groß⸗
Botschafft nach Constantinopel, Nürnberg 1723, S. 48–60. Vgl. auch Strohmeyer, Theatralität 
interkulturellen Friedens, S. 418–423.

162	 Vgl. Petritsch, Dissimulieren in den habsburgisch-osmanischen Friedens- und Waffenstillstands-
verträgen, S. 145–146.

https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch
https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch
https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch
https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch


zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

386

diplomatischen Druck zweifellos erhöht hatten. Trotzdem gilt: Gerade weil der übergrei-
fende rechtliche und zeremonielle Rahmen fehlt, erhält die Performativität des Friedens-
theaters umso größere Bedeutung. Dieses Friedenstheater war an die Rollenübernahme 
und wechselseitige Figurationsarbeit der jeweiligen Funktionsträger gebunden. Hinzu 
kommt im Fall des Grenzübertritts und des Einzugs, dass die Dramaturgie nicht zur Gänze 
vorab festgeschrieben wurde, sondern das endgültige Script vor Ort ausgehandelt wurde.163

Die theatrale Inszenierung von Parität und Freundschaft betraf in Folge auch den 
Einzug der Ambassaden in Konstantinopel und Wien sowie den Höhepunkt des Bot-
schafterwechsels: die Antrittsaudienzen mit Festmahl und Geschenküberreichung, wobei 
die militärische Defensive das Gleichrangigkeitstheater bei den diplomatischen Audien-
zen im Vergleich mit der einseitigen (von kaiserlicher Seite betriebenen) Diplomatie des 
16. Jahrhunderts und mitunter demütigenden Praktiken für die betroffenen Gesandten 
des Wiener Hofes in Konstantinopel nach 1700 deutlich erleichterte. Abbildung 31 und 
32 zeigen zwei Kupferstiche von Virmonts Audienz bei Sultan Ahmed III., die sich beide 
an den Vorlagen des französischen Malers Jean-Baptiste Vanmour orientieren. Interessant 
ist die Gegenüberstellung der beiden Stiche nicht zuletzt durch ihre einerseits orienta
lisierte Ästhetik (Abb. 31), die sich auch in Drieschs Reisebericht 1723 abgedruckt findet, 
andererseits gemäß barocker Theatralik europäischer Diplomatie ausgerichteten Variante 
(Abb. 32), wobei sich im europäisierten Bild des niederländischen Kupferstechers Leon-
hard Schenk Elemente von Rokoko-Ornamentik und französischem Hofzeremoniell fin-
den. Zudem lässt sich bei genauem Blick auf Abbildung 31 erkennen, dass die Mitglieder 
der kaiserlichen Gesandtschaft von osmanischen Räten an den Armen geführt werden, 
was auch in Gesandtenberichten seit dem 16.  Jahrhundert berichtet und interpretiert 
wurde.164 Fester Bestandteil des türkischen Hofzeremoniells für Gesandte war auch nach 

163	 Vgl. Petritsch, Zeremoniell, S. 302 f.
164	 Vgl. ebd., S. 314. Petritsch verweist neben byzantinischen Zeremonialtraditionen auch auf einen 

möglichen Zusammenhang mit der Ermordung Murads I. nach der Schlacht am Amselfeld (1389). 

Abb. 30: Georg David Nessenthaler / Johann Gottfried Pfautz, Grenzzeremoniell, in: Accurater Abriß, 
von der Auswechslung Ihro Römisch Kayser. Mayest. Gross. Bottschaffter, mit dem Gross-Bottschaf-

ter der Ottomanischen Porte (Augsburg 1720)



�������������������������������������������

387

1700 das Warten vor der Pforte der Glückseligkeit – ein Warten, bis der Sultan Mahlzeit 
und Schlaf verrichtet hatte – sowie das Anlegen eines Kaftans.165 

Der zeremonielle Umgang mit osmanischen Botschaftern spiegelt sich auch in der 
Verhaltenslehre und an Funktionen orientierten Diplomatietheorie des 17. Jahrhunderts 
wider: Während Höveln Russen und Osmanen als barbarisch betrachtete, verhandelte 
Wicquefort den Kontakt mit dem Osmanischen Reich bereits im Rahmen des diplomati-
schen Zeremoniells, wenngleich er die osmanische Diplomatie nicht als vollständig in das 
europäische System integriert ansah. Diese Entwicklung setzte erst mit den Theoretikern 
des 18. Jahrhunderts ein.166 

Wie heikel dieses Thema aus der Perspektive des europäischen Zeremonialwesens war, 
zeigt nicht zuletzt der Fall des türkischen Gesandten Süleyman Ağa am französischen 
Hof 1669. Süleyman Ağa wurde mit allen zeremoniellen Ehren empfangen, einschließlich 
einer Audienz beim Außenminister und dem Sonnenkönig selbst. Das Zeremoniell und 
die Feierlichkeiten, zu denen der türkische Gesandte eingeladen war, wurden jedoch er-
heblich eingeschränkt, nachdem französische Beamte herausgefunden hatten, dass er ein 

An den Händen gehalten wurden die fremden Gesandten, sobald sie vor den Sultan traten, um 
diesem keine Gewalt antun zu können. 

165	 Vgl. ebd., S. 312 f.
166	 Vgl. Höveln, Teutsche Gesandte, S. 82 und Wicquefort, L’Ambassadeur, I, S. 33 f.

Abb. 31: Kupferstich nach Jean-Baptiste Vanmour, Audienz des habsburgischen Großbotschafters bei 
Sultan Ahmed III. (1723)



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

388

niederer Beamter am osmanischen Hof, das Äquivalent eines französischen Gentilhomme 
war und daher nicht über ausreichendes soziales Prestige für das Amt eines Ambassadeurs 
verfügte. Der französische Hof empfand seinen niedrigen Rang als eine Beleidigung, eine 
Weigerung, die gleichberechtigte Souveränität des französischen Königs anzuerkennen.167 

Molières und Lullys »Comédie-ballet« Le Bourgeois gentilhomme, die 1670 für Lud-
wig XIV. in seinem Lieblingsjagdsitz Château de Chambord aufgeführt wurde, steht in 
direktem Zusammenhang mit dem Aufenthalt des türkischen Gesandten: zuerst, weil 
die Anmaßung sozialen Prestiges durch den nouveau riche Monsieur Jourdain im Mittel-
punkt steht. Weil Jourdain seine Tochter Lucile mit einem Adeligen verheiraten will, gibt 
sich ihr Liebhaber Cléante als Sohn des türkischen Sultans aus. Er gewinnt die Hand von 
Lucile, indem er Jourdain in einer komisch verzerrten türkischen Zeremonie die Würde 
eines »Mamamouchi« verleiht.168 Die Komödie enthält zudem eine türkische Ballettein-

167	 Vgl. Welch, Theater of Diplomacy, S. 167. In seiner Ceremonial-wissenschafft schildert Julius 
Bernhard von Rohr ein ähnliches Verhalten des russischen Gesandten am dänischen Hof, vgl. 
Rohr, Einleitung zur Ceremonialwissenschaft Der großen Herren, S. 387–388. Dazu auch Peck, 
Theatrical Negotiations, S. 719 f.

168	 Molière, Le Bourgeois gentilhomme. Comédie-ballet en cinq actes / Der Bürger als Edelmann. 

Abb. 32 : Leonhard Schenk, Empfang des habsburgischen Großbotschafters vor dem Thron Sultan 
Ahmeds III.



�������������������������������������������

389

lage, die im Verbund mit der »Mamamouchi«-Szene als direkte Antwort auf den Zeremo-
nialkonflikt verstanden wurde. Unterstützt wurde das Theaterprojekt vom Diplomaten 
und Nahostreisenden Laurent d’Arvieux, der die Herkunft und den niedrigen Status des 
Gesandten entdeckt hatte und Molière und Lully als »cultural consultant«169 zur Seite 
stand. Offenbar wünschte Ludwig persönlich die komische Konfrontation mit türkischen 
Zeremonien und Ritualen. Gerade in der Fokussierung auf ein imaginäres türkisches 
Zeremoniell geriet Le Bourgeois gentilhomme zum Schlüsselwerk exotischer Theatralität in 
der Frühen Neuzeit.170

Mit der Gattung des Ballet de cour hatte der französische Hof eine archetypische thea
tralische Allegorisierung politischer Macht etabliert, die die theatralen Auftritte von 
Schauspielern, Tänzern und Musikern auf vielfältige Weise kombinierte. Dieser expli-
zit französische Stil des Hofballetts erwies sich als für diplomatische Zwecke besonders 
überzeugend.171 Schon vor Ludwig XIV. gab es Auftritte des »grand turc«, dessen nicht 
französisch ausgebildeter, brachialer Tanz im Vergleich zum europäischen Zeremoniell 
das ›Anderssein‹ in den Mittelpunkt stellte und manchmal parodierte, wie im Ballet du 
Grand Bal de la Douairière de Billebahaut, das 1626 vor Ludwig XIII. im Louvre aufge-
führt wurde.172 Im Ballet de la Félicité, aufgeführt im Jahr 1639 anlässlich der Geburt des 
künftigen Ludwig XIV., standen in einem allegorischen Tanz die türkischen Tanzfiguren 
einem Kollektiv von Tänzern gegenüber, das das vereinte Europa repräsentierte und die 
»turcs« zwang, die Bühne zu verlassen.173 Während der französische Hof zur Schwächung 
des habsburgischen Herrschaftsanspruchs im engen diplomatischen Austausch mit dem 
Osmanischen Reich stand, inszenierte er im Einklang mit den europäischen Mächten 
gleichzeitig kulturelles Othering auf der höfischen (Theater-)Bühne. 

Hatte sich in den Feierlichkeiten nach dem Entsatz von Wien eine Darstellung türki-
scher Figuren gezeigt, die selbst noch in ihrer euphorischen Inversion die ›Türkenangst‹ 
bestätigten und einem orientalisierenden Othering zur Selbstidentifikation verpflichtet 
waren, änderte sich das im Zuge der Friedensschlüsse von Karlowitz (1699) und Passa
rowitz (1718). Die Vermittlung des Osmanischen Reiches nach der Eroberung Ungarns in 
der europäischen Zeremonialkultur spiegelt sich insbesondere in der Oper wider und lässt 
sich an der Popularität des neu codierten Bajazet- und Tamerlano-Stoffes bemessen. Mit 
Bajazet ist das historische Schicksal Sultans Bayezid I. aufgerufen, dessen Heer 1402 in 
der Schlacht bei Ankara dem mongolischen König Timur (Tamerlan) unterlag. Bayezid 

Ballettkomödie in fünf Aufzügen. Französisch / Deutsch, übers. und hrsg. von Hanspeter Plocher, 
Stuttgart 1993, S. 138. Die gesamte Großtürken-Zeremonie findet sich im vierten Akt, vierte 
Szene (S. 143–147) und wird mit einem Ballett der Derwische eingeleitet.

169	 Welch, Theater of Diplomacy, S. 168.
170	 Vgl. Michael Hüttler, Orientalism on Stage: Historical Approaches and Scholarly Reception, in: 

ders./Hans Ernst Weidinger (Hrsg.), Ottoman Empire and European Theatre, Bd. 1: The Age of 
Mozart and Selim III., Wien 2013, S. 7–28.

171	 Vgl. Welch, Theater of Diplomacy, S. 8.
172	 Ballet du Grand Bal de la Douairière de Billebahaut, in: Paul Lacroix (Hrsg.), Ballets et mascara-

des de cour de Henri III à Louis XIV (1581–1652), Bd. 1, Genf 1868, S. 161–172.
173	 Vgl. Ballet de la Félicite, in: Paul Lacroix (Hrsg.), Ballets et mascarades de cour de Henri III à 

Louis XIV (1581–1652), Bd. 5, Genf 1870, S. 239–240.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

390

wurde daraufhin von Timur gefangengenommen und im Käfig gehalten. Als Grundlage 
für die erstaunliche Bühnenkarriere des gefangenen Sultans im 18.  Jahrhundert diente 
mit Il gran Tamerlano (Libretto: Giulio Cesare Corradi, Musik: Marc’Antonio Ziani) 
eine venezianische Oper, die 1689 im Teatro Grimani zum ersten Mal aufgeführt wurde. 
Seit der venezianischen Variante des älteren dramatischen Stoffes  – etwa bei Jean Ra-
cine und dessen Konkurrenten Jacques Pradon174  – rückte der Sultan immer mehr in 
den Mittelpunkt: Das Faszinosum der muslimischen Herrscherfigur in der europäischen 
Theaterimagination um und nach 1700 liegt gerade in der Disparität zwischen früherer 
Herrschaft und zunehmender Demütigung.175 

Mit dem Singspiel Bajazeth und Tamerlan (Libretto: Christian Heinrich Postel, Musik: 
Johann Philipp Förtsch) gelangte bereits 1690 in Hamburg eine neue Bearbeitung des 
Stoffes auf die Bühne. Zwar konterkarieren auch in der Hamburger Oper noch komische 
Einlagen und Intrigen den Auftritt des Sultans, doch deutet sich in den Hamburger Arien 
Bajazets bereits das tragische Pathos der Figur an, das dann in der berühmten Oper, die 
Händel komponierte und 1724 für die Aufführung im King’s Theatre am Londoner Hay-
market einrichtete, entfaltet werden sollte.176 Als wichtiger Vorläufer Händels kann auch 
der florentinische Tamerlano (1706) verstanden werden, der wie Il gran Tamerlano auch 
von Ferdinando de’ Medici gefördert wurde. Wenn darin Bajazet im zweiten Akt vor 
Tamerlan gebracht wird und für diesen mit Tenorstimme singt: »Vieni, o Tiranno, e della 
mia sventura | Trionfa, esulta, e godi«,177 richtet sich die Aufforderung, den Triumph zu 
genießen, über die Bühnenfigur des mongolischen Herrschers hinweg auch an das Publi-
kum. Absetzung und Tod von Mustafa II. 1703 standen in direktem Zusammenhang mit 
dem Frieden von Karlowitz.178 Ähnlich, auch mit Tenorstimme anstelle eines Kastraten 
besetzt, folgte die Darstellung des gefangenen Sultans im zweiten venezianischen Ta-
merlano (1710), komponiert von Francesco Gasparini und mit einem Libretto von Agos-
tino Piovene, der sich an Jacques Pradons Figurenkonstallation orientierte. Damit war 
ein theatrales Modell eröffnet, auf das vor und nach dem Frieden von Passarowitz 1718 
zurückgegriffen wurde, der auch das gemeinsame militärische Bemühen Venedigs und 
Habsburgs gegen das Osmanische Reiche erfolgreich beendete.179

Entscheidend für die Neucodierung der türkischen Herrscherfiguration im 18. Jahrhun-
dert ist die ausgebaute Todes- bzw. Suizidszene Bajazets, die die Reste von orientalischer Af-
fekt- und Tyrannentypologie hinter sich lässt. Das ist gerade im dramaturgischen Verbund 
mit der Versklavung seiner Frau, die Tamerlan in den ersten musikdramatischen Bearbei-
tungen des Stoffes mit Speisen bedienen muss, und der drohenden Vermählung bzw. sexu-
ellen Demütigung seiner Tochter Asteria durch Tamerlano hervorzuheben, wie sie Piovene 
für die Londoner Oper effektvoll in Szene setzt. Georg Friedrich Händel hatte verschiedene 

174	 Jacques Pradon, Tamerlan, ou la Mort de Bajazet, tragédie, Paris 1679.
175	 Vgl. Wolff, The Singing Turk, S. 22.
176	 Vgl. ebd., S. 25.
177	 [Allessandro Scarlatti,] Il gran Tamerlano. Drama per musica rappresentato nella villa di Prato-

lino, Florenz 1706, S. 35.
178	 Vgl. Wolff, The Singing Turk, S. 27.
179	 Vgl. ebd., S. 30.



�������������������������������������������

391

Bajazet-Varianten in Italien kennengelernt und wurde vom Tenorsänger Borosini begleitet. 
Als Librettist des Londoner Tamerlano fungierte Nicola Francesco Haym, der u. a. mit Pi-
ovenes Libretto arbeitete. Piovene war maßgeblich an der naturalistischen Neuausrichtung 
Bajazets beteiligt und strich den Käfig dramaturgisch und in den gesungenen Passagen aus 
dem Libretto.180 Wie eine performative Bekräftigung von Piovenes und Händels musik
dramatischer Theatralisierung türkischer Herrschaft tritt nach dem Selbstmord Bajazets der 
griechische Prinz Andronico auf, eigentlich ein Verbündeter Tamerlanos, um den mongo
lischen Feldherrn einen »Barbaro!« zu nennen. Zugespitzt: Wenn Tamerlano ein Barbar ist, 
so auch Larry Wolff in seiner Studie über die Türkenoper im 18. und 19. Jahrhundert, dann 
verkörpert Bajazet dessen »zivilisierte Antithese«.181 Aus der Perspektive des königlichen 
Haymarket Theaters, auf dem Händels und Piovenes Oper uraufgeführt wurde, lässt sich 
demgemäß auch ein Bezug zur europäischen Balance of Power herstellen, wird doch gerade 
an der Figur des muslimischen Despoten die Legitimität von Herrschaft und Souveränität 
angesichts von Erobererfiguren, die wie Tamerlan nach Expansion streben, verhandelt. Da-
mit erscheint auf den europäischen Theaterbühnen, die sich zunehmend dem Exotismus 
der turquerie hingeben, auch eine orientalische Figur, die lange vor Mozarts Entführung aus 
dem Serail (1782) eine Verwandtschaft zu Bassa Selim aufweist.

Als wichtiger Multiplikator des europäischen turquerie-Diskurses gelten die Friedens-
schlüsse von Karlowitz und Passarowitz sowie die dabei etablierte publizistische und 
kulturelle Öffentlichkeit.182 Dieses »theatre de la paix« ist auf zweifache Weise mit der 
Zeremonialkultur verbunden und liefert der turquerie auf beiden Ebenen entsprechen-
des Anschauungsmaterial: Das betrifft einerseits die konkrete zeremonielle Vermittlung 
zwischen den Verhandlungsparteien entlang kultureller Trennlinien (Unterschiede in der 
sozialen und militärischen Rangfolge, den religiösen Praktiken, bei Speisen, Kleidung etc.) 
auf den Friedenskongressen, andererseits die allegorisch-theatrale Darstellbarkeit des Frie-
dens zwischen Kaiser und Sultan. Im Bereich des Theaters konnten die europäischen Höfe 
nach 1700 zudem an die alla-turca-Auftritte der französischen Ballet-de-cour-Tradition zu-
rückgreifen. Für das Reich ist insbesondere der kursächsische, später polnisch königliche 
Hof Augusts des Starken zu nennen, dessen höfische Medialisierung untrennbar mit der 
turquerie verbunden war und es auch über den Tod des polnischen Königs hinaus bleiben 
sollte, wie etwa die Dresdner Aufführung der von Johann Adolph Hasse komponierten 
Oper Solimano (1753), Libretto von Giovanni Ambrogio Migliavacca, belegt. Neben den 
typischen Tanzszenen, wie sie die französischen Auftritte etabliert hatten, und Imagina-
tionen bzw. tatsächlichen Elementen türkischer Musik waren die opulenten Bühnenbil-
der sowie die Kostüme ein wesentlicher Bestandteil der turquerie.183 Die vorwiegend im 
Rahmen größerer Ambassaden entstandenen Reiseberichte aus der zweiten Hälfte des 17. 

180	 Vgl. ebd., S. 33.
181	 Ebd., S. 41.
182	 Vgl. William F. Parmentier, Jannissaries and Mehter – Turkish Military Music, in: ders./Hans 

Ernst Weidinger (Hrsg.), Ottoman Empire and European Theatre, Bd. 1: The Age of Mozart and 
Selim III., Wien 2013, S. 287–306.

183	 Vgl. Marion Linhardt, Stereotyp und Imagination. Das türkische Bühnenkostüm im europäi-
schen Theater vom Barock bis zum frühen Historismus, Wien 2021, S. 65–95.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

392

und der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts verhandelten gerade an Kleidung, kulturellen 
Praktiken sowie architektonischem und sozialem Raum Zeremonialfragen, die nun auf 
der Bühne mit den Mitteln theatraler Imagination ausgestaltet wurden. Als Mitglied der 
französischen Ambassade Charles de Ferriols an die Hohe Pforte malte Jean-Baptiste Van-
mour die Serie Recueil de cent estampes representant differentes nations du Levant, die durch 
die Stiche von Jean-Baptiste Haussard für die Darstellung der Osmanen im Europa des 
18. Jahrhunderts stilbildend werden sollte.184

4. Die Translationen des »Liebes⸗Ambasadeurs«:  
Höfische Oper auf der Bühne des Wiener Stegreiftheaters185 

Als eine Ausprägung der französischen turquerie und zugleich eine Popularisierung von 
Molières und Lullys Zeremonialparodie gelten die komischen Türkenopern, die Anleihen 
bei der Commedia dell’arte nehmen: So häufen sich im Frankreich der 1710er Jahre 
Narrenfiguren im orientalischen Kostüm wie in Arlequin Grand Vizir und Arlequin Roi 
de Serendib (1713), Arlequin Mahomet (1714) und Arlequin sultane favorite (1715).186 Auch 
rund um die Dramatisierung der zweiten Türkenbelagerung finden sich komische Adap-
tionen wie im Wanderbühnen-Stück Türckisch-bestraffter Hochmuth oder das ANNO 1683 
von denen Türcken belagerte von und von denen Christen entsetzte WIENN (1685–1690). 
Dabei handelt es sich um ein Hanswurst-Stück aus dem Umfeld des Wiener Kärtnertor-
Theaters  – die weitere Titelei zeigt Richtung und Funktion der komischen Figur an: 
Hanswurst tritt als »die kurzweilige Salve-Guarde des Frauen-Zimmers, lächerlicher 
Spion, und zum Tode verdamter Mißethäter« auf.187

Der »Wiennerische Hanswurst«, den Anton Stranitzky am Beginn des 18.  Jahrhun-
derts auf der Bühne des Kärntnertor-Theaters etablierte, steht im theatergeschichtlichen 
Verständnis beispielhaft für die Befestigung und Ausweitung der komischen Figuren des 
ausgehenden 17. Jahrhunderts, einer Mischform aus dem Pickelhering der Wanderbüh-
nen und dem Harlekin der commedia dell’arte, dem »Lästigen« und dem »Listigen«.188 
Stranitzkys Modellierung der Bühnenfigur und ihrer Auftrittsregister ist insbesondere 
über die überlieferten Spieltexte zu rekonstruieren, die Rudolf Payer von Thurn unter 

184	 Vgl. Peck, Theatrical Negotiations, S. 722 f.
185	 Auszüge dieses Kapitels finden sich in: Peck, Hanswurst als Liebs=Ambasedeurs«, S. 345–364.
186	 Vgl. Wolff, Singing Turk, S. 56.
187	 Das Manuskript befindet sich in der Wienbibliothek, WB Ic 149539, 43 fol. Publiziert in der 

Sammlung August Sauer (Hrsg.), Vier dramatische Spiele über die zweite Türkenbelagerung aus 
den Jahren 1683–1685 (=  Wiener Neudrucke, Bd. 8) und Joseph Anton Stranitzky, Türckisch-
bestraffter Hochmuth oder das anno 1683 von denen Tücken belagerte und von denen Christen 
entsetzte Wienn […], Innsbruck u. a. 1933.

188	 Reinhard Urbach, Die Wiener Komödie und ihr Publikum. Stranitzky und die Folgen, Wien /  
München 1973, S. 21. Zu einem möglichen Vorläufer Hanswursts, Johann Valentin Petzolds 
Kilian Brustfleck, vgl. Christian Neuhuber, Der Vormund des Hanswurst, in: Daphnis 35 (2006), 
Nr. 1–2, S. 263–300.



393

die tr anslationen des »liebes=ambasadeurs«

dem Titel Wiener Haupt- und Staatsaktionen herausgegeben hat.189 Es handelt sich bei den 
im Jahr 1724 verfassten bzw. versammelten Texten größtenteils um Translationen und 
Adaptionen italienischer Libretti von Opernaufführungen des kaiserlichen Hofes und 
Jesuitentheaterstücken, die nicht von Stranitzky selbst, sondern von Heinrich Rademin, 
einem Ensemblemitglied des Kärtnertor-Theaters, erstellt wurden.190 Auch wenn offen-
bleibt, wie repräsentativ die in Handschriften vorliegenden Haupt- und Staatsaktionen 
letztlich für das gesamte Repertoire des Kärtnertortheaters waren191 und auf welche Weise 
sich die konkrete Inszenierung auf der Bühne ereignete, ermöglichen sie Einblicke in das 
wechselseitige Verhältnis zwischen komischer Figuration und dramatischem Text, dem 
performativen Zusammenhang zwischen den wilden Auftritten der Hanswurst-Figur und 
den an Rhetorik und zeremonieller Vermessung der Hofkultur ausgerichteten (musik-)
dramatischen Vorlagen – insbesondere jener des kaiserlichen Hofes. 

Hervorzuheben ist die körperliche Dimension dieses performativen Zusammenhangs 
und die daraus resultierende Komik, die Hanswursts Auftritte und Bewegungsbahnen 
kennzeichnet. Diese ›Körperlichkeit‹ der komischen Figur soll im Folgenden dazu dienen, 
die rhetorisch-zeremoniellen Fragen noch einmal auf die Bühne zu holen und von einer 
anderen Seite zu beleuchten. Hanswursts Körper wird dabei nicht als Regelüberschrei-
tung oder Parodie der hohen Opern- und Theaterstoffe und ihrer politischen Fiktionen 
verstanden, sondern als beteiligtes Medium. 

Das Hanswurst-Stück Der Tempel Dianae oder Der Spiegel wahrer und treuer Freund-
schafft mit H:W: Den sehr übl geplagten Jungengesellen von zwey alten Weiberen gehört zum 
Konvolut der Wiener Spieltexte des Jahres 1724. Auf welche Weise der höfisch arrangierte 
hohe Stoff der Orestie und der Iphigenie-Episoden sich auf der Bühne eines Stegreif- und 
vornehmlichen »Spaßtheaters«192 ausnimmt, lassen Szenen des ersten Aktes vermuten, 
in denen Hanswurst als Diener und Narr des Königs Toante auf den von den Furien 
verfolgten Orest trifft: 

Orest. […] (Laufet hinweg. NB. HW komet mit den Geistern zugleich auf der ande-
ren Seiten und sihet ihm lauffen.)

189	 Zur theatergeschichtlichen Problematik des von Gottsched und anderen pejorativ verwendeten 
Begriffs »Haupt- und Staatsaktionen« vgl. Stefan Hulfeld / Matthias Mansky, Einleitung, in: dies. 
(Hrsg.): Spieltexte der Comoedianten. Teil 1: Deutsches ›Internationaltheater‹ aus dem Kodex Ia 
38.589 der Wienbibliothek, Göttingen 2020, S. 7–25, hier S. 8 f.

190	 Vgl. Franz Hadamowsky, Wien: Theatergeschichte. Von den Anfängen bis zum Ende des Ersten 
Weltkriegs, Wien / München 1988, S. 189 und Bärbel Rudin, Heinrich Rademin, Hanswursts Schat-
tenmann. Jurist, Bühnenchef, Stückeschreiber – Versuch über eine Gründerfigur des Wiener Thea-
ters, in: Brigitte Marschall (Hrsg.), Theater am Hof und für das Volk. Beiträge zur vergleichenden 
Theater- und Kulturgeschichte. Festschrift für Otto G. Schindler, Wien u. a. 2002 (= Maske und 
Kothurn, 48), S. 271–301.

191	 Vgl. Bärbel Rudin, Joseph Anton Stranitzky, in: Alena Jakubcová (Hrsg.), Theater in Böhmen, 
Mähren und Schlesien. Von den Anfängen bis zum Ausgang des Jahrhunderts. Ein Lexikon, 
Wien 2013, S. 666–679, hier S. 669.

192	 Beatrix Müller-Kampel, Hanswurst, Bernardon, Kasperl. Spaßtheater im 18. Jahrhundert, Pader-
born u. a. 2003.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

394

Pilades (laufft ihm nach.) Auch bis in den Höllengrundt folg ich dir, mein Freundt. 
(Orestes laufft abermahl herauf, die Plaggeister und Pilades ihm nach.)
Orestes. Lasset mich, ihr Ungeheuer, lasset mich, ein ganze Hölle entzindet sich in 
mir ! (laufft forth.)

Scena 10. HW
HW. (Welcher mit ein stummen und forchtsamen lazzo zusihet, ruffet:) Fanget den 
Narren, fanget ihm! […] HW saget fehrner, daß der Kerl lauffe wie ein Windhundt, 
er wolle sehen, ob er ihm ertapen köne, damit, weil er seines gleichen, er ein Camerad-
schafft mache. Laufft forth und

Scena 11. Dorinda.
stosset an Dorinda, daß er zuruckfallet, welche ihm auffhebet und ein Mitleiden mit 
ihm traget und ihm schmeiglet. HW greiffet umb seine Nase sagend, er wolte, daß sie 
der Teuffl hätte, indeme er ihm die Naßenkruzpel eingestossen etc. Sie saget, er solle 
dieses vergessen, dan ihre Liebe wird alles gutt machen. HW sagt, er thue ihr in ihre 
Liebe, er verlange sie nicht, eine andere sey es, die sein Herz kizlet […].193 

Mit jener »andere[n]«, »die sein Herz kizlet«, ist Orests Schwester Ifigenia gemeint, die – 
eben von Diana auf Tauris gesetzt – ihren first contact auf der Insel mit dem von ihr so 
bezeichneten »Monstrum« Hanswurst hat. Während die Tochter Agamemnons sich noch 
im hohen Ton des versifizierten, an Diana gerichteten Monologs befindet, nähert sich 
Hanswurst mit dem Wunsch, ihr an den »Podex« und »umb die Mitte« (WHS II, 12) zu 
greifen.

Anders als in den Einlagen komischer Figuren, die das höfische Theater und die Wan-
derbühnen im 17.  Jahrhundert prägten, treibt Hanswurst seine lazzi und »Fopereyen« 
nicht mehr allein in handlungsunterbrechenden Intermezzi. Er befindet sich häufig 
auf der Bühne und ist in etliche Intrigen der Haupt- und Staatsaktionen verstrickt. 
Das Nebeneinander (beinahe das Miteinander einer »Cameradschafft«) von Orest und 
Hanswurst in der eingangs zitierten Passage aus dem Tempel Dianae zeigt die spezifische 
Gattungslage Wiener Spieltexte gegenüber ausschließlich komisch-burlesken Spielen als 
»Mischspiele«,194 in denen komische und ernste Personen und Szenen häufig ohne Über-
gang nebeneinandergestellt bzw. miteinander verwoben werden.195

Die zitierten Passagen ermöglichen Einblicke in die Dramaturgie und die Funktion, die 
Hanswursts Körper darin zukommt. Dieser Körper tritt im dramatischen Text zweifach 
auf: erstens als Bestandteil der dramatisch-sozialen Konfiguration und Figurenrede und 
zweitens als weitgehend außerhalb der dramatischen Rede sich im Raum bewegender Kör-

193	 Wiener Haupt- und Staatsaktionen, Bd. 2, hrsg. von Rudolf Payer von Thurn, Wien 1910, S. 19 f. 
Im Folgenden zitiert im Text als WHS mit Band- und Seitennummer. Als »Der Tempel Dianae 
[Ifigenia]« in der ÖNB (Cod. 13.496) verzeichnet.

194	 Vgl. Eva-Maria Ernst, Zwischen Lustigmacher und Spielmacher. Die komische Zentralfigur auf 
dem Wiener Volkstheater, Münster 2015 (= Literatur – Kultur – Medien, 3), S. 23 f.

195	 Vgl. Andreas Solbach, Ironische Kontamination – Funktionen der Komik in den Haupt- und 
Staatsaktionen von J. A. Stranitzky, in: Carsten Jakobi/Christine Waldschmidt (Hrsg.), Witz und 
Wirklichkeit. Komik als Form ästhetischer Weltaneignung, Bielefeld 2015, S. 19–40.



395

die tr anslationen des »liebes=ambasadeurs«

per, der, selbst wenn er in sprachliche Handlungen verwickelt ist, im Text nicht über dra-
matische Figurenrede, sondern in der epischen Handlungsanweisung für die Aufführung 
in Szene gesetzt wird, um deren Grenzen selbst konsequent zu überschreiten.196 Diese 
Extempore-Passagen, deren Handlungen, wie es häufig heißt, »nach Belieben« dramatisch 
auszuweiten sind, führen zur performativen Matrix der Figur auf der Bühne: den lazzi 
und »Fopereyen«, die ihren Ursprung in der Situations- und Körperkomik der commedia 
dell’arte haben. Die im Vergleich zur gemessenen Geometrie des hohen decorum sprung-
haften Bewegungsabläufe der lazzi beziehen ihre Komik daraus, dass sie sozialräumliche 
Konflikte manifestieren  – umso mehr, als sich Hanswurst potenziell im performativen 
Widerspruch zwischen Zeremonialdiskurs und widerständiger Körperlichkeit befindet.

Dabei ruft die komische Figur nicht nur Zergliederungen und Störungen des dra-
matischen Kommunikationssystems hervor, sondern gewährleistet mit ihren Auftritten 
selbst wiederum den Zusammenhang der Handlung: Die lazzi des von einer Szene in die 
nächste purzelnden und laufenden hanswurstischen Körpers ermöglichen überhaupt erst 
die Abfolge und das Nebeneinander der einzelnen Szenen, Figurenkonstellationen und 
Intrigen, die gegenüber ihren höfischen Vorlagen durch zusätzliche Handlungsstränge 
und Personal eine »Verwihrung« verfolgen.197 Darin erinnert die Hanswurst-Figur nicht 
nur an die komischen Ambassadeure und Legationen aus Gryphius’ Horribilicribrifax 
oder den Dramen Weises, sondern ist Merkur sowie dessen sophistischen Spiegelfiguren 
in der von Harsdörffer übersetzten englischen Schulkomödie zu vergleichen.

Auch wenn es vereinzelte Vorlagen von Jesuitendramen und der venezianischen Oper 
gibt, handelt es sich bei der Mehrheit der Wiener Spieltexte um Translationen und Adap
tionen von Werken jener Komponisten und Librettisten, die unter Leopold I., Joseph I. 
und Karl VI. am Wiener Kaiserhof wirkten. Translation ist hier im Doppelsinn als Über-
setzung zu verstehen; im bilingualen Sinn und als Übersetzung von einem dramatischen 
Modus in einen anderen. In den Mittelpunkt rücken jene Szenen, in denen sich die Hans-
wurst-Figur bewegt, in denen sie sich verhakt und deren Konfigurationen sie verdreht. 

Hier tauchen noch einmal jene Opern der Wiener Repräsentations- und Zeremoni-
alkultur auf, die die vorliegende Arbeit als Verhandlungsraum der deutschen Dramatik 
versteht. Hanswursts Körperlichkeit tritt demgemäß nicht nur in Kontakt mit den hohen 
Stoffen des drama per musica, sondern auch mit dessen theatralischer Repräsentation der 
politischen Fiktion, die im höfischen Zeremonialraum der symbolischen Kommunika-
tion ihre Wirkung entfaltet. Im Fall der Iphigenien-Handlung betrifft das etwa die von 
Antonio Draghi mit einem Libretto von Nicolò Minato komponierte Oper Il tempio di 
Diana in Taurica (1678), die vom Szenenbildner Lodovico Ottavio Burnacini in Szene 

196	 Vgl. dazu die von Christian Neuhuber, Lisa Erlenbusch und Marko Ikonic herausgegebenen 
Hanswurstburlesken von Český Krumlov (Vom Kärtnertor-Theater nach Schloss Krumau. Die 
Hanswurst-Burlesken von Český Krumlov, Wien 2019), die sich durch den auffälligen Rückbau 
der Extempore-Passagen auszeichnen und Hanswurst stattdessen stärker in der dramatischen 
Konfiguration und Rede zeigen.

197	 WHS II, 187 (= Der Besiegte Obsieger Adalbertus König in Wälschlandt oder Die Wurckungen 
deß Betruchs bey gezwungener Liebe, ÖNB Cod. 13.476). Vgl. dazu Müller-Kampel, Hanswurst, 
Bernardon, Kasperl, Paderborn u. a. 2003, S. 32 f.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

396

gesetzt wurde.198 Im Zentrum der Inszenierung des politischen Körpers in der Wiener 
Repräsentationskultur nimmt die clementia eine herausragende Rolle ein und hat einen 
maßgeblichen Anteil am glücklichen Ausgang der Musikdramen (lieto fine).

Der fromme Gordianus, so die Übersetzung der in Wiener Neustadt aufgeführten Hof-
oper, ist mit Arien Leopolds angereichert, die der Kaiser anlässlich des Geburtstags seines 
Sohnes Joseph komponierte.199 Deutlich lässt sich die Adaptions- und Übersetzungspraxis 
der dramatischen Texte von Stranitzkys Kärntnertor-Theater bereits am Personenregister 
des Gordianus aufzeigen. Es ist erstaunlich, wie nah an den Originalen die stofflichen und 
figuralen Welten gebaut werden, in denen sich Hanswursts Körper bewegt. Auch viele 
Szenen inklusive ihrer Auftrittsordnungen und Rhetorik übernehmen die Hanswurst-
Texte aus dem Wiener Konvolut beinahe wörtlich aus den italienischen bzw. übersetzten 
Opernlibretti, wobei syntaktische Umstellungen und Zusätze dem Umstand geschuldet 
sind, dass auf der Bühne des Kärntnertor-Theaters mit Ausnahme der chorischen Passa-
gen und Tänze nicht gesungen wird. 

In diese Formatierung des höfischen decorum und der majestätischen Raumordnung 
springt nun der Hanswurst-Körper (Abb. 33): »Saget, sie sollen einen Liebes⸗Ambasadeur 
Blatz machen; ersihet [sic] den Mysitheus, lauffet zu ihm und fallet ihm umb den Halß.« 
Darüber hinaus fragt er, »welches der Kayser sei«, worauf er »narrische Complimenten«200 
macht. Die im Zeremoniell eingesetzte sozialräumliche Distanz als Ausdruck der höchs-
ten Ehre wird vom komischen Körper verkehrt (»narrische«), aber eben auch bedient 
(»Complimenten«).201 Die doppelte Funktion der Störung und der Vermittlung zeigt sich 
in insbesondere in den Ambassaden des Hanswurst. Zu berücksichtigen ist dabei, welche 
Entsprechungen diese Ambassaden in den Opern-Libretti haben: Hanswurst ersetzt die 
Gesandtenfiguren aus den Vorlagen des drama per musica, wie im Fall des Gordianus 
einen »römischen Gesandte[n]«. Und überall dort, wo Hanswurst dazwischengeht, reprä-
sentiert und verhandelt, setzt die Komik ein. Er treibt seine lazzi sowohl mit den Sendern 
als auch mit den Empfängern der Botschaft. Demgemäß wird er gleich in mehreren 
Stücken als »Ambaßadeur« (WHS I, 1) ausgewiesen. Als solcher befindet er sich auch im 
permanenten Präzedenzstreit:

198	 Im Fall von Minatos und Draghis Il Tempio di Diana in Taurica fand die Aufführung 1678 in den 
Bühnenbildern und Arrangements Burnacinis »nach dem Mittagsmahl im Garten von Schön-
brunn« statt. Als zeremonieller Anlass galt der Namenstag der Kaiserin Eleonore Magdalena 
Theresia. Vgl. Seifert, Die Oper am Wiener Kaiserhof, S. 493 f.

199	 Vgl. Herbert Seifert, Ergänzungen und Korrekturen zum Spielplan 1622–1705. Appendix 2014 zu 
»Die Oper am Wiener Kaiserhof im 17. Jahrhundert, Tutzing 1985«, in: ders., Texte zur Musik-
dramatik im 17. und 18. Jahrhundert. Aufsätze und Vorträge, hrsg. von Matthias J. Pernerstorfer, 
Wien 2014, S. 263–279, hier S. 274.

200	 WHS I, 7 (= Triumpf römischer Tugendt und Tapferkeit oder Gordianus der Große, ÖNB Cod. 
13.495).

201	 Noch deutlicher wird das räumliche Distanzgebot der majestas im Tempel Dianae durchkreuzt: 
»Der König fraget ihm [Hanswurst, C. P.] etlich mahl, waß er disputire, Hw aber schlägt mit dem 
Pistolet allzeit dem König auff die Brust […].« (WHS II, 7)



397

die tr anslationen des »liebes=ambasadeurs«

Abb. 33: Hanswurst-Stranitzky bittet um Aufnahme ins Theater (1726) 



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

398

HW. (Ganz Serieus.) Von meinem König, eueren Gemahl, kome ich den gesambten 
Königreich zu nutzen als ein weltberuffener Botschaffter anhero. (Reichet der Königin 
einen Brieff.) Nehmet hin und leset. – Holla, Bediente, Edlknaben, Pachi, Heiducken 
und Kuchlbuben, gebet mir einen Sitz und erkennet in mir eueren Herrn.202

Der komische Effekt geht dabei kaum auf Kosten des Zeremoniells – im Gegenteil; auf 
die Zurechtweisung der Königin, an deren Hof er residiert, reagiert er mit dem Hinweis 
auf seine zeremonialen Rechte – natürlich im falschen rhetorischen Register: »Holla, also 
zu einen Abgesandten?«203 Auch die forsche Art der »grausamen Königin der Tegeanten 
Atalanta« kränkt ihn: »Und wer bistu? Mus man dann einen Liebs⸗Ambasedeur gleich 
dugezen?«204

Hanswurst ist in seiner körperlichen Dimension nicht nur Auslöser einer »komischen« 
bzw. »ironischen Kontamination« im dramatischen Zusammenhang,205 sondern wird 
selbst auch von den Räumen, Diskursen und Praktiken kontaminiert: Er verstrickt sich 
in Intrigen, in Rangstreitigkeiten, verfolgt seine Interessen und bangt um seine Spiel
einsätze  – und er tritt bisweilen auch selbst als offizieller Proponent der Policey- und 
Zeremonialordnung auf. 

Hanswurst ist drameninterner Illusionsstörer und Grenzverwischer, nicht aber Zer-
störer, auch nicht Zerstörer des Zeremoniells. Er spielt mit und eignet sich den Raum 
an; er verweist auf die Differenz zwischen Raum und symbolischem Code, hält aber 
am Code fest. Darin liegt auch die Dialektik der körperlichen Dimension Hanswursts: 
Es ist gerade der sich der Semiotik des decorum entziehende Körper, der das Zeremo-
niell gegenüber den kontaminierten Figuren letztlich wieder etabliert – als Dazwischen 
und Inmitten, als operativer Raum, aus verschiedenen Elementen, Handlungen und Ak-
teuren zusammengesetzt. Das zeigt sich insbesondere in den unzähligen Einsätzen als 
»Liebs⸗-Ambasedeur«, »verwirte[r] Briefftreger« und »übl belohnte[r] Botte[n]«206 oder 
»Spion«207, also in jenen Szenen, in denen er selbst als Medium zwischen die hohen 
Figuren tritt. Seine Partizipation setzt die Kodifizierung des höfischen Raumes einer 
Komplizierung aus: Sein Körper dient als experimentelles Medium, um unterschiedliche 
zeremonielle Praktiken des 17.  Jahrhunderts sichtbar zu machen, zu sammeln und ihre 
sozial-symbolische Wirkmächtigkeit zu prüfen.

Wie ist diese Konfiguration von Körperkontakt und Zeremoniell nun im historiografi-
schen Grenzbereich zwischen Spätbarock und Frühaufklärung um und nach 1700 einzu-
ordnen? In Bezug auf die Archivierung, Aktualisierung, Aneignung und Transformation 
der barocken Zeremonialkultur nach 1700 ergibt sich damit ein auf den ersten Blick 

202	 Ebd., S. 228.
203	 Ebd.
204	 WHS I, 137 (= Die Verfolgung auß Liebe oder Die grausame Königin der Tegeanten Atalanta, 

ÖNB Cod. 13.502).
205	 Vgl. Solbach, Ironische Kontamination.
206	 WHS I, 69 (=  Die Enthaubttung des Weltberühmten Wohlredners Ciceronis, ÖNB Cod. 

13.494).
207	 WHS I, 1 (= Triumph Römischer Tugendt und Tapferkeit oder Gordianus der Grosse).



399

die tr anslationen des »liebes=ambasadeurs«

überraschender epistemologischer Befund: Obwohl sie gesellschaftlich und institutionell 
denkbar weit entfernt sind, lässt sich der Einsatz des komischen Körpers im theatralen 
Zeremonialraum, wie er sich in den Spieltexten des Wiener Spaßtheaters findet, mit der 
Zeremonialwissenschaft vergleichen, die sich zur selben Zeit wie das Hanswurst-Theater 
an unterschiedlichen Höfen in der Mitte und im Norden des Reiches als Genre bzw. 
Wissensform etabliert.208

Diese Ceremoniel-Wissenschafft stellt zum einen eine Amalgamierung gelehrten und 
höfischen Wissens dar;209 darunter fallen zwischen 1700 und 1740 Wissensbestände des 
Rechts, der Rhetorik (inklusive der Briefsteller), die mit der Gesandtschaftstheorie und 
absolutistischem Herrschaftswissen (der Policey) zusammengeführt werden. Zum ande-
ren verbindet die verschiedenen zeremonialwissenschaftlichen Werke – vom anonymen 
Ceremoniale Brandenburgicum, Zacharias Zwanzigs Theatrum Praecedentiae (1706) und 
Gottfried Stieves Europäisches Hoff⸗Ceremoniel (1715) über Johann Christian Lünigs The-
atrum Ceremoniale (1719) bis zu Julius Bernhard von Rohrs Ceremoniel⸗Wissenschafft der 
Privat Personen (1728) und Ceremoniel⸗Wissenschafft der großen Herren (1729) – eine am 
Exempel orientierte Sammlung, Klassifikation und empirische Beschreibung zeremoni-
eller Praktiken unterschiedlicher Höfe.210 Bei den späten Vertretern wie dem Leipziger 
Kameralisten Rohr kommt eine zunehmende Kritik am lasterhaften Zeremoniell und 
dessen unklaren Bedeutungen auf medialer Ebene hinzu. Dagegen macht Rohr wie in 
der Ceremoniel⸗Wissenschafft der Privat Personen den Versuch, das Zeremoniell auf alle 
sozialen Akte auszudehnen und mit spezifischen Ethiken zu versehen.211 Dabei geht es 
sowohl um eine Wissensordnung des Zeremoniells als auch um eine kritische Resonanz 
im Zeichen der Frühaufklärung und neuer Affektmodelle.

Ebenso wie bei den Werken der Diplomatietheorie handelt es sich bei jenen der Zere-
monialwissenschaft um kein akademisch institutionalisiertes Genre, vielmehr versuchte 
sie sich als Disziplin zwischen der Jurisprudenz (ius publicum, ius legatis, ius praecedentiae) 
und der politischen Ethik (Tugend-, Verhaltens- und Klugheitslehre).212 Im Gegensatz 
zur Diplomatietheorie kommt aufgrund konkurrierender Zeremonialsysteme und da-
durch hervorgehobener Präzedenzprobleme zwar der diplomatischen Repräsentation und 
Kommunikation der größte bzw. differenzierteste Teil des Anschauungsmaterials zu, aber 
eben nicht ausschließlich. Eine programmatische Auflistung der zeremonialwissenschaft-
lichen Zuständigkeit in Stieves Europäischem Hof⸗Ceremoniel zeigt dabei die Bedeutung 
des decorum und des zeremoniellen Körpers im politischen und diplomatischen Raum 
an:

208	 Vgl. Miloš Vec, Zeremonialwissenschaft im Fürstenstaat. Studien zur juristischen und politischen 
Theorie absolutistischer Herrschaftsrepräsentation, Frankfurt a. M. 1998.

209	 Vgl. zur Transformation der Gelehrtenkultur im höfischen Kontext Kühlmann, Gelehrten
republik und Fürstenstaat, S. 285 ff.

210	 Vgl. zu Genre und Wissensform der Zeremonialwissenschaft Vec, Zeremonialwissenschaft im 
Fürstenstaat, und Bauer, Strukturwandel der höfischen Öffentlichkeit. 

211	 Vgl. Gotthardt Frühsorge, Nachwort, in: Julius Bernhard von Rohr, Einleitung zur Ceremoniel-
Wissenschafft der Privat-Personen, hrsg. v. G. F., Neudruck der Ausgabe von 1728, Leipzig 1990, 
S. 1–54. Vgl. auch Nanz, Grenzverkehr, S. 59 f. Dazu auch Martus, Aufklärung, S. 69–73.

212	 Vgl. Kugeler, Le Parfait Ambassadeur, S. 139.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

400

1. Generaliter alle dasjenige, was man ratione
i.	 Der Stellung des Leibes, v. g. Reverentz, Kniebeugung, 
ii.	 Der Kleidung, v. g. Trauer⸗Habit, Burgundische Kleidung,
iii.	 Des Gehens, Sitzens und Stehens, v. g. zur Rechten oder Lincken, it. 	

		  voran oder hinten nach, etc. zu thun gewohnet, oder genöthiget ist.
2. Specialiter, nur allein die Manier, mit welcher Potentaten, und derer Gesandten 		

	 einander zu recipiren pflegen, oder auch gestalten Sachen nach müssen.213

Die Zeremonialwissenschaft verfolgt eine praktische und situative Körperrhetorik, eine 
Lehre der Stellung des sozialen und politischen Körpers im Raum, die zuallererst zur 
Teilnahme befähigen soll – womit einzelne Akteure, aber auch ganze Fürstenhöfe in ihrem 
potenziell souveränen Selbstverständnis der Westfälischen Ordnung nach 1648 gemeint 
sind. Von Hanswursts »Stellung des Leibes« aus betrachtet (»es neiget sich zu den Bantof-
feln eurer kleinen Haxen der weltberühmte Hw als ein Diener eures Ehgemahls«), bekräf-
tigt Stieves Punktation, wie beharrlich die komische Figur in den Haupt- und Staatsak
tionen gerade über den Körperkontakt zeremonielle Zuständigkeiten und Konfigurationen 
ausfindig macht, markiert und auf nachgerade enzyklopädische Weise sammelt. 

Der auf den ersten Blick überraschende Zusammenhang von Hanswurst-Theater und 
Zeremonialwissenschaft lässt sich durch zwei Aspekte bekräftigen. Erstens zeigen For-
schungen zur Rezeption und zum Publikum, dass das Publikum des Kärntnertor-Thea
ters zu einem Großteil aus Adeligen bestand.214 Da die zeremoniellen Hofprotokolle – 
im Gegensatz zur Zeremonialwissenschaft der kleineren Höfe – selbst für Höflinge als 
Arkanwissen galten,215 rückt die produktive Rezeption des Zeremoniells bei Hanswurst 
ins Zentrum. Damit ist nicht allein eine komische Entlastungsfunktion für das adelige 
Personal gewonnen, sondern zunächst überhaupt erst ein produktiver Zugriff auf zere-
monielle Praktiken ermöglicht: Hanswursts Körperlichkeit zeigt die Varianz vielfältiger 
zeremonieller Situationen. Dieser Zugang zum Zeremoniell erfolgt anders als in der 
nord- und mitteldeutschen Zeremonialwissenschaft, die nach den Bedürfnissen der vor-
wiegend protestantischen Höfe nach 1648 organisiert ist, nicht als öffentlich-praktische 
Rationalisierung und Systematisierung, sondern als experimentelle Suchbewegung auf 
der Theaterbühne: Die Hanswurst-Figur navigiert durch die sich verändernden stoff
lichen und zeremoniellen Situationen. Auch die Laufbahn des wahrscheinlichen Verfas-

213	 Gottfried Stieve, Europäisches Hoff⸗Ceremoniel, 2. Aufl., Leipzig 1723, S. 1 f.
214	 Vgl. Urbach, Die Wiener Komödie; Johann Sonnleitner, Hanswurst, Bernardon, Kasperl und 

Staberl, in: ders. (Hrsg.), Hanswurstiaden. Ein Jahrhundert Wiener Komödie, Salzburg / Wien 
1996, S. 333–389, hier S. 336 ff.

215	 Vgl. Mark Hengerer, Die Zeremonialprotokolle und weitere Quellen zum Zeremoniell des Kai-
serhofes im Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv, in: Josef Pauser u. a. (Hrsg.): Quellenkunde 
der Habsburgermonarchie (16.–18. Jahrhundert). Ein exemplarisches Handbuch, Wien u. a. 2004, 
S. 76–93 und Irmgard Pangerl / Martin Scheutz / Thomas Winkelbauer, Zeremoniell und zeremoni-
elles Handeln am Wiener Hof, in: dies. (Hrsg.), Der Wiener Hof im Spiegel der Zeremonialproto-
kolle (1652–1800). Eine Annäherung, Innsbruck u. a. 2007, S. 7–14.



401

die tr anslationen des »liebes=ambasadeurs«

sers der Wiener Spieltexte, des Juristen, Schauspielers, gelehrten Dichters und mit Fragen 
des decorum und aptum vertrauten Heinrich Rademin, legt diese Lesart nahe.216 

Zweitens schließlich erlaubt die erhöhte Bedeutung der Präzedenzstreitigkeiten im dip-
lomatischen Kontext nach 1648 eine weitere Zuspitzung: In den zeremonialwissenschaft-
lichen Standardwerken erscheint der einzelne physische Körper als Zeichen normativer 
Bewegungsmuster und zu vermessender Rangfolgen gemäß Stieves zitierter Anordnung. 
Zwangsläufig geht es dabei um die Ausweitung eines Disziplinierungs- und Überwa-
chungssystems von Körpern im Raum. So sollte der reisende Höfling oder junge Ambas-
sadeur wie bei Rohr davor bewahrt werden, einen »Fehler« zu begehen, »durch den er sich 
sonst lächerlich würde gemacht haben«.217 

Andererseits allerdings erscheint der Körper  – durchaus in Spannung zum System 
kodierter Bewegungen – auch im agonalen Einsatz um Anerkennung und im Präzedenz-
streit als Konfliktzone. Diese Konfliktzone taucht dort vermehrt auf, wo es nicht nur 
um Fehltritte und Lächerlichkeiten geht, sondern auch um (Aufstiegs-)Kämpfe in der 
Rangfolge. Das dabei zum Einsatz kommende Register an Körperkomik belegt ein Zitat 
aus Lünigs Theatrum Ceremoniale. Zum Kampf um die zeremonielle Anerkennung der 
preußischen Königswürde in der Rangfolge der Botschafter  – insbesondere des kaiser
lichen – am Kopenhagener Hof berichtet Lünig vom Auftritt Adam Otto von Vierecks, 
der von 1698 bis 1706 preußischer Gesandter am dänischen Hof war:

Am verwichenen Sonntage hat sich […] ein Praecedenz⸗Streit zwischen dem Kayserl. 
Residenten, Herrn Hansen, und dem Königl. Preußischen Abgesandten von Viereck 
ereignet, indem dieser par Force den Vorsitz vor dem Kayserl. Residenten tentiret, und 
sich zwischen ihm und der Ambassadrice mit solcher Impetuosität eingedrungen, daß, 
um den Vorsitz an deroselben rechten Seite zu occupiren, es nicht viel gefehlet, daß er 
den Tisch, wo andere ihn nicht gehalten, zusamt den Speisen umgeworffen hätte.218 

Zur Vermeidung solcher Kurzschlüsse zwischen Körpern waren das unter Schwierigkeiten 
entwickelte Zeremoniell und ein entsprechendes Zeremonialtheater gerade angetreten; 

216	 Folgt man Bärbel Rudins Ausführungen zu Hanswursts »Schattenmann« Rademin, ist die zere-
monielle Figuration Hanswursts geografisch auszudehnen: Zwar dürfte der Hamburger Patrizi-
ersohn, der über Umwege nach Wien gelangte, 1719 zu Stranitzkys »Teutschen Comoedianten« 
gestoßen sein. Allerdings scheint es naheliegend, dass Rademin, der von 1722 bis 1725 mit einer 
Wanderbühne ohne Stranitzky in Böhmen unterwegs war, wo er sich als Organisator von Thea
teraufführungen und höfischen Festen am Hof des Grafen Sporck einen Namen machte, die 
Hanswurst-Texte auch an böhmischen Höfen zur Aufführung brachte. Vgl. Rudin, Hanswursts 
Schattenmann, S. 288 ff.

217	 Julius Bernhard von Rohr, Einleitung zur Ceremoniel-Wissenschafft der Privat-Personen, hrsg. 
von Gotthardt Frühsorge, Neudruck der Ausgabe von 1728, Leipzig 1990, Vorrede, unpaginiert.

218	 Lünig, Theatrum Ceremoniale historico-politicum, Bd. 1, S. 434 f. Vgl. auch Stollberg-Rilinger, 
Honores regii. Eine Urszene findet sich im Verhalten des kurbrandenburgischen Gesandten und 
späteren Zeremonienmeisters Friedrichs III., Johann von Besser, der im Rahmen einer könig
lichen Audienz beim frisch gebackenen englischen König Jakob II. gegenüber dem veneziani-
schen Gesandten Vignola den Vortritt beanspruchte und sich diesen schließlich auch gewaltsam 
verschaffte. Vgl. Martus, Aufklärung, S. 59.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

402

die in der wechselseitigen Konstitution von Drama und Diplomatie nach 1648 sichtbar 
werdenden medialen Verkehrsformen erwiesen sich ästhetisch und realhistorisch über das 
17.  Jahrhundert hinaus zwar als tragfähig, erzeugten aber zugleich auch neue Konflikt-
zonen. So ruft der Präzedenzstreit am dänischen Hof noch einmal das auch von Lünig 
eingeforderte Recht der Kur- aber auch der übrigen Reichsfürsten in Erinnerung, Ge-
sandtschaften zu verschicken und gleichrangige Anerkennung an ausländischen Höfen, 
insbesondere den großen europäischen, zu bekommen.219 Im Nachklang der pompösen 
preußischen Krönungszeremonie spitzt sich die Durchsetzung dieses Rechts komisch zu.

5. Diplomatische Dramenpoetik in Zeiten des europäischen Gleichgewichts: 
Borckes Shakespeare-Übersetzung und Schlegels Ausgleich nationaler 

Theatersouveräne

In zeitlicher und geografischer Nähe zu den Autoren und Werken der Zeremonialwissen-
schaft treten zunehmend Fragen einer explizit deutschen Dramenpoetik ins Zentrum. Wie 
bereits bei den diplomatischen Poetologien Opitz’, Gryphius’ und Harsdörffers ist dabei 
eine spezifische Verknüpfung von Gelehrtenrepublik und europäischer Diplomatie auszu-
machen. Fragen der internationalen Beziehungen der Nationalliteraturen des 17. Jahrhun-
derts finden nun im größeren Umfeld Johann Christoph Gottscheds und in den publizis-
tischen Formaten der Frühaufklärung eine Neuaufnahme: Im September 1733 machte sich 
der junge preußische Adlige Caspar Wilhelm von Borcke auf die Reise von Berlin nach 
London. Nachdem er am Wolfenbütteler Hof erfolgreich die Eheverträge zwischen dem 
preußischen Thronfolger und der Prinzessin von Braunschweig ausgehandelt hatte, wurde 
er vom preußischen König Friedrich Wilhelm als Botschafter an den englischen Hof 
entsandt.220 Die Ausgangslage für Borckes Tätigkeit als Botschafter am Hof Georgs II. 
war nicht die einfachste, da das Verhältnis zwischen den beiden Königshäusern und nicht 
zuletzt zwischen den beiden Cousins angespannt war. Nachdem er bei Georg in Ungnade 
gefallen war (vermutlich wegen der Anwerbung irischer Soldaten für die preußische Leib-
garde), kehrte er schließlich 1737 nach Berlin zurück. Kurz darauf wurde er preußischer 
»Ministre plénipotentiaire« am Wiener Kaiserhof und führte für die preußische Seite die 
Verhandlungen im Vorfeld des Österreichischen Erbfolgekriegs in Schlesien.221 

Die Beziehungen zwischen Preußen und England werden in diesen Jahren zu einem 
Dreh- und Angelpunkt für das sogenannte europäische Gleichgewicht,222 dessen erste 
Stabilisierungsphase zur Jahrhundertmitte, nicht zuletzt mit der Besetzung Schlesiens 

219	 Vgl. Lünig, Theatrum Ceremoniale historico-politicum, Bd. 1, S. 388–402.
220	 Vgl. Wulf-Dietrich von Borcke, Caspar Wilhelm von Borcke. Diplomat und Minister im Dienste 

der preußischen König Friedrich Wilhelm I. und Friedrich II. Poet, Historiker und Shakespeare-
Übersetzer, Schwerin 2018, S. 31–35.

221	 Vgl. ebd., S. 93–110.
222	 Arno Strohmeyer, Gleichgewicht der Kräfte, in: Pim den Boer u. a. (Hrsg.), Europäische Erinne-

rungsorte, Bd. 2: Das Haus Europa, München 2012, S. 611–618.



diplomatische dr amenpoetik

403

durch preußische Truppen, durch eine neue dynamische Phase der Balance abgelöst wur-
de.223 Damit musste auch die diplomatische Praxis, die auf den Kongressen von Utrecht 
(1713) und Nystadt (1721) etabliert worden war, neu geordnet und institutionalisiert wer-
den. In mehreren Konfliktsituationen standen die beiden Parteien im gegnerischen Lager 
oder im Bündnis. Man kann mit Fug und Recht behaupten, dass die Verschiebungen 
auf der Landkarte der europäischen Diplomatie um 1740 zu ungunsten Georgs II. und 
zugunsten Friedrich Wilhelms und insbesondere seines Sohnes Friedrich des Großen 
verliefen. Oder anders ausgedrückt: Borcke hat als Botschafter in London und Wien 
sowie als Staats- und Kriegsrat den Weg Preußens von einer europäischen Mittelmacht zu 
einer Großmacht, an dessen Beginn der in das Zeremoniell purzelnde Körper des preußi-
schen Abgesandten von Viereck steht, entscheidend begleitet. In dem Jahr, in dem Borcke 
schließlich 1741 vom neuen preußischen König Friedrich II. zum Staatsminister ernannt 
wurde, erschien im Verlag von Ambrosius Haude, keiner unbedeutenden Adresse für die 
deutsche Frühaufklärung,224 die erste gedruckte Übersetzung eines Shakespeare-Stücks 
ins Deutsche: Versuch einer gebundenen Uebersetzung des Trauer-Spiels von dem Tode des 
Julius Cäsar. Hinter der anonymen Autorenschaft der Shakespeare-Übersetzung verbirgt 
sich der vormalige Botschafter in England und nunmehrige Staatsrat Borcke. Obwohl 
Shakespeare bzw. seine Themen und Figuren seit dem 17.  Jahrhundert von englischen 
und holländischen Tourneetheatertruppen in Deutschland aufgeführt und bekannt ge-
macht wurden, ist Borckes Übersetzung die erste vollständig gedruckte Wiedergabe eines 
Shakespeare-Stückes. 

Die erste Übersetzung von Shakespeares Tragödie liegt zeitlich vor der großen Shakes
peare-Verehrung in der deutschen Literatur, etwa durch den jungen Goethe oder die 
deutsche Shakespeare-Ausgabe der Romantik, die den Weg für die spätere Einschätzung 
ebnen wird, Shakespeare sei ein Deutscher.225 Dabei ist die bislang kaum beachtete Über-
setzung bereits vor der Genieperiode für die Frage eines deutschen Nationaltheaters in 
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts von Bedeutung; sind es doch gerade extraterrito-
riale Position und dritter Raum der Übersetzung und Diplomatie, die diesen Prozess der 
Bildung und Legitimation eines ›souveränen‹ Nationaltheaters beschleunigen. Zur Unter-
stützung dieser Lesart soll abschließend auf einen Zeitgenossen Borckes und Rezensenten 
seiner Shakespeare-Übersetzung verwiesen werden, der von einer ähnlichen gelehrten und 
politischen Position aus schreibt: der sächsische Legationssekretär in Kopenhagen Johann 

223	 Vgl. Bernhard R. Kroener, Gleichgewichtsdenken im 18. Jahrhundert. Die Balance of Power der 
europäischen Pentarchie in der Bewährung?, in: Michael Jonas u. a. (Hrsg.), Stabilität durch 
Gleichgewicht? Balance of Power im europäischen System der Neuzeit, Paderborn 2015, S. 35–55, 
hier S. 38. Insbesondere der Siebenjährige Krieg wird im Scheitern der Balancepolitik traumati-
sche Erinnerungen an den Dreißigjährigen Krieg wachrufen.

224	 Vgl. Martus, Aufklärung, S. 446.
225	 Vgl. Friedrich Theodor Vischer, Shakespeare-Vorträge, 2. Aufl., Stuttgart/Berlin 1905, S. 2: »Die 

Deutschen sind nun also gewohnt, Shakespeare als einen der Unsern zu betrachten. […] Ohne 
undankbar zu sein gegen England, das uns diesen größten aller Dichter geschenkt hat, dürfen wir 
es mit Stolz sagen: daß der deutsche Geist zuerst Shakespeares Wesen tiefer erkannte. Er hat auch 
den englischen befreit aus dem alten Vorurteil, Shakespeare sei ein wildlaufendes Genie.« Vgl. 
auch Friedrich Gundolf, Shakespeare und der deutsche Geist, Berlin 1912.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

404

Elias Schlegel. Auszugehen ist dabei von einem Transfer zwischen diplomatischen Denk-
figuren und Praktiken einerseits und der Kartierung europäischer Literaturen sowie der 
Selbstverortung auf der Landkarte andererseits.

Welches kulturelle Feld betritt Borcke mit seiner Übersetzung? Ende der 1720er Jahre 
hat sich Johann Christoph Gottsched mit der Theatergruppe der Prinzipalin Caroline 
Neuber zusammengetan und eine umfassende Theaterreform in den norddeutschen Ter-
ritorien des Heiligen Römischen Reiches in Angriff genommen.226 Die Verbindungen 
dieser Reform mit den Materialien und Texten, die am Wolfenbütteler Hof gesammelt 
wurden – damit auch ein Verbindungsstück zwischen der Theaterkultur des Hochbarock 
und der Frühaufklärung in Mittel- und Norddeutschland –, ist zuletzt wieder stärker in 
den Fokus gerückt.227 Teil dieser Reform war bekanntlich die Verbannung des Hans-
wurst von der Bühne228 und die Orientierung am französischen Klassizismus. Corneille 
und Racine dienten Gottsched als leuchtendes Beispiel für die (Wieder-)Einführung der 
›natürlichen Gesetze‹ des Theaters. Sie hatten aus seiner Sicht durch ihre Orientierung an 
den antiken Dramatikern und der Poetik des Aristoteles die plausibelsten poetologischen 
Regeln aufzuweisen. Diese sollten nicht nur zu Lasten der komischen Stegreiffiguren, 
sondern auch des heterogenen Felds des Musiktheaters zwischen 1680 und 1740 gehen. 
Die »logozentristische Entmachtung der Oper«229 fand mit Gottsched ein vorläufiges 
Ende.

 Borcke, der die nicht untypische Konvergenz von Hofkultur und Beamtenapparat auf 
der einen Seite, Aufklärung und Gelehrtenkultur auf der anderen verkörperte, kannte Gott-
sched aus verschiedenen aufklärerischen Kreisen um den Philosophen Christian Wolff, der 
sich nicht nur intensiv mit Hugo Grotius’ Natur- und Völkerrecht beschäftigte,230 sondern 
auch ein wichtiges Bindeglied zur Zeremonialwissenschaft war. In seinen Londoner Jah-
ren als Botschafter hatte sich Borcke mit dem englischen Theater auseinandergesetzt, zum 
einen mit zeitgenössischen Formen wie der Beggar’s Opera, die er zu einer deutschsprachi-
gen Oper umarbeiten wollte, zum anderen mit den Stücken Shakespeares. Mit der neues-
ten, auch für Borcke maßgebenden englischen Shakespeare-Ausgabe von Alexander Pope 
1725, die mit den Historienstücken eröffnete, avancierte der elisabethanische Dramatiker 
zum königlichen Nationalschatz. 

226	 Vgl. Ramona Braeuer, Gottsched und die Neuberin. Theater zwischen Barock und Aufklärung, 
in: Roswitha Jacobsen (Hrsg.), Weißenfels als Ort literarischer und künstlerischer Kultur im 
Barockzeitalter. Amsterdam u. a. 1994 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis, 18), S. 305–316. 

227	 Vgl. Stephan Kraft, Geregelte Versdramen um 1700 in Wolfenbüttel, Blankenburg und Braun-
schweig. Ein Vorspiel zu Gottscheds Theaterreform, in: ZwischenSpielZeit. Das Theater der 
Frühaufklärung (1680–1730), hrsg. v. Jörn Steigerwald und Leonie Süwolto, München 2022 
(= Artes – Zeitschrift für Literatur und Künste der Frühmoderne, Beihefte), S. 19–44.

228	 Zur theatralen und öffentlichen Widerständigkeit des Hanswurst vgl. Elizabeth Coen, Hans
wurst’s Public: Defending the Comic in the Theatres of Eighteenth-Century Vienna, in: Theatre 
history studies 38 (2019), Nr. 1, S. 7–27.

229	 Jahn, Die Sinne und die Oper, S. 170. Vgl. das entsprechende Kapitel S. 170–232.
230	 Christian von Wolff, Grundsätze des Natur- und Völckerrechts/ worinn alle Verbindlichkeiten 

und alle Rechte aus der Natur des Menschen in einem beständigen Zusammenhange hergeleitet 
werden, Halle an der Saale 1754.



diplomatische dr amenpoetik

405

Dass Übersetzung nicht nur sprachliche Übersetzung miteinschließt, sondern eben 
auch jene soziokulturellen Aspekte, die mit decorum und aptum aufgerufen sind wie 
metrische Einbettung und Versrede, zeigt schon der Titel: »Versuch einer gebundenen 
Übersetzung«. Während Shakespeares Römer in Blankversen mit fünf Hebungssilben 
oder in Prosa sprechen, tun Borckes deutschsprachige Römer dies in alexandrinischen 
Versen mit sechs Hebungen und Reimpaaren am Versende. Besonders deutlich wird dies 
bei der Gegenüberstellung der beiden Leichenreden von Brutus, der bei Shakespeare in 
Prosa spricht, und Antonius, der in Blankversen zu den Römern spricht, in der Mitte 
der Tragödie. Dieser für das Stück bedeutsame Unterschied wird in der Übersetzung von 
Borcke ausgeglichen:

Romans, countrymen, and lovers, hear me for my cause, and be silent that you may 
hear. Believe me for mine honour, and have respect to mine honour, that you may 
believe. Censure me in your wisdom, and awake your senses, that you may the better 
judge. If there be any in this assembly, any dear friend of Caesar’s, to him I say that 
Brutus’ love to Caesar was no less than his. If then that friend demand why Brutus rose 
against Caesar, this is my answer: not that I loved Caesar less, but that I loved Rome 
more.231

Römer, Landes⸗Leute,
Und Brüder, höret mich um meiner willen an,
Und schweiget still ; damit mich jeder hören kann.
Glaubt mir bey meiner Ehr; und trauet meiner Ehre,
Auf daß ihr glauben mögt, was ich Euch jetzt belehre.
Weckt eure Sinnen auf, und haltet mein Gericht:
Daß eure Weisheit mir, jedoch das Urthel [sic] spricht.
Ist jemand hier, der sich vor Cäsars Freund ausgiebet;
Der wisse, daß ich ihn weit mehr, als er geliebet.
Frägt nun derselbe Freund: warum denn Brutus sich
An Cäsarn so vergrif ? Dis, dis entschuldigt mich:
Nicht darum, daß ich ihm zu wenig Liebe gabe,
Nein; sondern, daß ich Rom zu sehr geliebet habe.232 

Seit dem frühen 17. Jahrhundert und der opitzianischen Reformpoetik galt der zehn- bis 
elfsilbige heroische Alexandriner als Standard des heroischen Metrums im gehobenen 
Stildekor, insbesondere in der Tragödie. Davon zeugt nicht nur der französische Klassizis-
mus, sondern eben auch das barocke Trauerspiel. Gottsched verweist in seiner Critischen 
Dichtkunst auf die Einschränkungen durch den Reimzwang, den die antiken Vorbilder 
nicht gekannt hätten, macht aber die Alexandriner zum Maß aller Dinge – wiederum 

231	 William Shakespeare, The Tragedy of Julius Caesar, in: ders., The Oxford Shakespeare. Complete 
Works. Second Edition, hrsg. von John Jowett u. a. Oxford 2005, S. 642.

232	 [Caspar Wilhelm von Borcke], Versuch einer gebundenen Uebersetzung des Trauer⸗Spiels von 
dem Tode des Julius Cäsar. Aus dem Englischen Wercke des Shakespear, Berlin 1741, S. 73.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

406

mit Bezug zu den französischen klassizistischen Tragödien. Auch ein Blick auf die ersten 
französischen Shakespeare-Übersetzungen und -Bearbeitungen zeigt die Persistenz des 
Alexandriners, der auf dem europäischen Festland bis ins 18.  Jahrhundert, die erst mit 
Christoph Martin Wielands Shakespeare-Übersetzung (1762–1766) und der Etablierung 
des Blankverses im deutschen Drama endete. So scheint es auch plausibel, dass Borckes 
Wahl von Shakespeares Stück mit einer französisch-englischen Beziehung in Zusammen-
hang steht: Der junge Voltaire verbrachte einige Jahre in London, wo er Shakespeares 
Caesar, wenngleich er Shakespeares Werk allgemein ambivalent gegenüberstand, für eine 
eigene Fassung adaptierte, die 1735 uraufgeführt und 1736 schließlich in alexandrinischen 
Versen erschien.233 Die Übersetzung von Shakespeare nach Deutschland nahm also einen 
Umweg über Frankreich. Das bedeutet jedoch auch, dass der Alexandriner um 1740 
offenbar die einzige Möglichkeit war, Shakespeare über den Ärmelkanal hinweg in das 
dramatische Zeremoniell des europäischen Festlandes zu übertragen, was im deutschen 
Kontext durch Voltaires Caesar, der für die französische Aufklärung eine wichtige Rolle 
spielte, doppelt abgesichert wurde.

Im »Vorwort des Übersetzers« setzt Borcke einen klassischen Bescheidenheitstopos 
als Teil der captatio benevolentiae ein. Weil er »nun nicht selber etwas hervorzubringen 
wusste, so hat er sich mit einer Übersetzung in der gelehrten Welt bekannt zu machen 
suchen müssen. Selbige erscheint nun nacket und bloß, ohne Beschirmung und ohne 
Verteidigung, ein jeder mag davon urtheilen, was ihm beliebet.«234 Das Vorwort endet 
schließlich mit dem Eingeständnis, dass der Übersetzer »die Gesetze der Schau-Bühne 
[nicht versteht] und deshalb zur Entschuldigung für dieses Trauer-Spiel nicht bey einem 
Menschen nur ein eintziges gutes Wort verlieren [will].«235 Zunächst fällt die doppelte 
Bedeutung des Begriffs »Trauer-Spiel« auf. Dieses kann sich sowohl auf das Eingeständnis 
der Unzulänglichkeit der Übersetzung als auch auf das Stück von Shakespeare beziehen. 
Letztere Bedeutung lässt die Interpretation zu, dass die Unzulänglichkeit der Übersetzung 
mit der dramatisch-poetischen Unzulänglichkeit des englischen Textes verbunden ist. 
Borcke treibt ein rhetorisches Spiel, indem er Gottsched unter Berufung auf die Gesetze 
des Theaters aufruft und ihn mit Shakespeares Caesar geradezu herausfordert  – wohl 
wissend, dass sich das Drama nicht um die Zeit-, Orts- und Handlungseinheiten nach 
klassizistischem Muster schert.

Gottscheds Antwort ließ nicht lange auf sich warten und war unmissverständlich: »Das 
erbärmlichste Stück unserer gemeinen Komödianten hat kaum so viele Fehler und Irrtü-
mer gegen die Regeln der Schaubühne und der Vernunft aufzuweisen wie dieses Stück 
von Shakespeare.«236 Wie man sieht, setzt Gottsched Shakespeare und das Spaßtheater 

233	 Voltaire, La mort de Cesar. Tragédie, Paris 1736. Vgl. dazu Carolin Fisher, Shakespeare-Rezeption 
in Frankreich als Paradigma interkultureller Kommunikation, in: Roger Paulinn (Hrsg.), Shakes-
peare im 18. Jahrhundert, Göttingen 2007, S. 197–214.

234	 [Borcke], Julius Cäsar, S. 3.
235	 Ebd.
236	 Johann Christoph Gottsched, Nachricht von neuen hierher gehörigen Sachen III, in: Hansjürgen 

Blinn (Hrsg.), Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in Deutschland, Bd. 1, 
Berlin 1982, S. 40.



diplomatische dr amenpoetik

407

der Wanderbühnen gleich. Der genannte Johann Elias Schlegel, der ebenfalls zum intel-
lektuellen Kreis um Gottsched gehörte, verfolgte dagegen einen anderen Ansatz. Borckes 
Shakespeare-Übersetzung veranlasste ihn zu einer eigenen Abhandlung, die ebenfalls 1741 
erschien: Vergleichung Shakespeares und Andreas Gryphs. Nachdem er auf Borckes Wunsch 
hin einige Fehler in der Übersetzung benannt hat, kommt Schlegel zum eigentlichen 
Thema der Abhandlung und schreibt: 

Nunmehr kommen wir auf eine Untersuchung, die unsere Poeten gegen fremde 
abmessen lehret, und uns dadurch richtige Begriffe von einem Geiste machet, welcher 
bey uns nicht mit Unrecht hochgeachtet wird. Die Engländer haben schon viele Jahre 
hindurch den Shakespear für einen großen Geist gehalten, und die scharfsichtigsten 
unter ihnen, worunter sich auch der Zuschauer befindet, haben ihm diesen Ruhm 
zugestehen müssen. Die Deutschen haben ebenfalls Gryphen nicht geringe Hochach-
tung gegönnet. Ob wir ihn gleich, wegen seiner rauhen Schreibart, und wegen seiner 
Art, die Wörter zu verbinden, welche sich in den Verstand seiner Verse nicht sogleich 
eindringen lassen, bey uns nicht öffentlich aufführen; ob er auch gleich so viel Unre-
gelmäßigkeit, und an einigen Orten so viel Schwulst hat, daß man ihn nicht wohl mit 
dem Corneille und Racine vergleichen kann, so behält man doch Hochachtung genug 
gegen ihn, daß man ihn für einen großen Dichter gelten läßt, und daß man glaubt, ein 
dramatischer Poet könne viel aus seinen Schriften lernen, der das Gute, das darinnen 
ist, von demjenigen, was nicht nachzuahmen ist, zu unterscheiden weis. Wir wollen 
also den Shakespear und den Grpyph mit einander vergleichen, und so wohl das Gute, 
als die Fehler derselben gegen einander halten.237

Konkret stellt Schlegel den Cäsar in der Borcke-Übersetzung Gryphius’ erster Tragödie 
Leo Armenius gegenüber, die 1650 erschien. Und schon die ersten Zeilen Schlegels können 
als Antwort auf seinen Mentor und Lehrer Gottsched gelesen werden: Die englischen 
Stücke seien im Grunde »mehr Nachahmungen der Personen, als Nachahmungen einer 
bestimmten Handlung«.238 Er setzt somit die Verhandlung zwischen den Literaturspra-
chen fort, die Borcke eröffnet hatte. Zur Unordnung von Shakespeares Cäsar in Borckes 
Übersetzung erläutert er, »wo die Eröffnung durch einen Haufen Pöbel und mit einigen 
gemeinen und niedrigen Scherzreden geschieht; wo die Zeit der Handlung nicht nach 
Stunden, auch nicht nach Tagen, sondern nach Monaten und Jahren gemessen werden 
muß, und wo der Anfang zu Rom, und das Ende zu Philippis ist«.239 Dagegen erscheine 
Gryphius’ Drama über den Sturz des byzantinischen Kaisers Leo V. regelgebundener und 
näher an der historischen Handlung als dasjenige Shakespeares, auch wenn letzteres, wie 
Schlegel betont, ein Alleinstellungsmerkmal in der Zeichnung der kühnen Charaktere 
hat. Der Anerkennung Shakespeares und damit einer ganzen Theaterkultur folgt schließ-

237	 Johann Elias Schlegel, Vergleichung Shakespears und Andreas Gryphs bey Gelegenheit einer 
Uebersetzung von Shakespears Julius Cäsar [1741], in: ders., Werke, Bd. 3, Leipzig / Kopenhagen 
1764, S. 41.

238	 Ebd., S. 42.
239	 Ebd.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

408

lich die ›Anerkennung‹ der deutschen Trauerspieltradition. Nicht mehr die Gesetze einer 
aus der Antike abgeleiteten universellen normativen Poetik stehen im Mittelpunkt, son-
dern die unterschiedlichen nationalen Theaterkulturen und deren historische Transfor-
mation. In dieser in Raum und Zeit vergleichenden Praxis bricht Schlegel mit Gottscheds 
Dramenpoetik.

Während Borcke nach Berlin zurückkehrte, um das Amt des Staats- und Kriegsrats 
zu übernehmen, arbeitete Schlegel ab 1742 als Sekretär des sächsischen Gesandten und 
Kriegsrats Johann von Spener. Dieses Engagement führte ihn schließlich zusammen mit 
dem sächsischen Gesandten an den Hof von Christian VI. in Kopenhagen, wo er den 
dänischen Dramatiker Ludvig Holberg kennenlernte und sich für das dänische Theater 
engagierte. Daraus entstanden mehrere Schriften zur Dramentheorie wie die Gedanken 
zur Aufnahme des dänischen Theaters. Im Mittelpunkt stehen nun Kriterien, die zur 
Interpretation der Form und der ästhetischen sowie moralischen Leistung des Dramas 
herangezogen werden können. Während Gottsched davon ausging, dass die moderne 
Dichtung in allen europäischen Ländern gleichermaßen nach einer möglichst vollkom-
menen Nachahmung der antiken Vorbilder strebte, erkannte Schlegel bereits die ästhe-
tischen Unterschiede im Prozess der kulturellen und politischen Entwicklung und deren 
Bedeutung für die Entstehung dramatischer Formen. Insbesondere die dänische Vorliebe 
für die Komödie dient dabei als schlagendes Argument. 

In seiner dramentheoretischen Schrift Gedanken zur Aufnahme des dänischen Theaters 
schreibt Schlegel: 

Denn eine jede Nation schreibt einem Theater, das ihr gefallen soll, durch ihre ver-
schiedenen Sitten auch verschiedene Regeln vor, und ein Stück, das für die eine Nation 
gemacht ist, wird selten den andern ganz gefallen. Wir können uns hiervon besonders 
durch den großen Unterschied des französischen und des englischen Theaters über-
zeugen. Beyde sind in ihrer Art sehr schön; und doch wird nicht leicht ein englisches 
Stück auf dem französischen, noch ein französisches auf dem englischen Theater 
vollkommenen Beyfall erwarten dürfen.240

Daraus folgt, dass »ein Theater, das gefallen soll, […] nach den besonderen Sitten und 
Neigungen einer Nation eingerichtet werden [muß]«.241 Daran knüpft Gotthold Ephraim 
Lessing an, der ausgehend von Schlegels Differenzierung am Projekt einer dem deutschen 
›Nationalcharakter‹ angemessenen Theaterform arbeitete. In direkter Replik auf Gott-
sched formuliert Lessing schließlich im 17. Literaturbrief:

Er hätte aus unsern alten dramatischen Stücken, welche er vertrieb, hinlänglich ab
merken können, daß wir mehr in den Geschmack der Engländer, als der Franzosen 
einschlagen; daß wir in unsern Trauerspielen mehr sehen und denken wollen, als uns 

240	 Johann Elias Schlegel, Gedanken über die Aufnahme eines dänischen Theaters, in: ders., Werke, 
Bd. 3, Leipzig / Kopenhagen 1764, S. 262.

241	 Ebd. 



diplomatische dr amenpoetik

409

das furchtsame französische Trauerspiel zu sehen und zu denken gibt; daß das Große, 
das Schreckliche, das Melancholische, besser auf uns wirkt als das Artige, das Zärtliche, 
das Verliebte; daß uns die zu große Einfalt mehr ermüde, als die zu große Verwicklung 
etc. Er hätte also auf dieser Spur bleiben sollen, und sie würde ihn geraden Weges auf 
das englische Theater geführet haben.242

Die Forschung zum deutschsprachigen Drama hat sich lange Zeit auf die nationale Au-
tonomie von Schlegels Äußerungen beschränkt und dabei das spezifisch mediologische 
Verständnis übersehen, das diese Wahrnehmung erst möglich macht. Dies führt uns 
noch einmal zurück zum Zusammenhang von Diplomatie und Übersetzung: Bereits mit 
Martin Opitz und seiner ersten maßgeblichen deutschen Poetik von 1624 begann eine 
rege Übersetzungstätigkeit der späthumanistischen Gelehrtendichter, um die poetische 
Fähigkeit der deutschen Literatursprache nach den gemeinsamen Regeln der antiken 
Vorbilder zu erproben. Als Teil einer internationalen irenischen Bewegung waren Über-
setzung und Dichtung bei Opitz, Birken und Co. Ausdruck eines imaginären Raumes, 
der sich zwischen 1618 und 1648 in einem zerklüfteten und fragmentierten Kriegsgebiet 
befand. Die Souveränität der deutschen Literatursprache, die Opitz in Anlehnung an Sir 
Philip Sidneys englische Defence of Poesy im europäischen Vergleich verspätet postuliert, 
bezieht sich vor allem auf eine an der Antike orientierte und in der jeweiligen Volksspra-
che aktualisierte Literaturgemeinschaft.

Auch Borcke und Schlegel stehen in dieser Tradition, allerdings nun in der ersten Hälfte 
des 18.  Jahrhunderts unter veränderten Vorzeichen: Borckes Shakespeare-Übersetzung 
und Schlegels dramentheoretische Schriften stehen im diplomatischen Spannungsfeld 
von Vermittlung und Differenz. Anstelle einer normativen Struktur sind die Beziehungen 
nun situativ zu messen und auszuhandeln. Die Beziehungen zu souveränen und poten-
ziell gleichrangigen Literatursprachen werden dagegen in den europäischen Beziehungen 
nach den spezifischen Regeln der jeweiligen Literatursprache gemessen und organisiert, 
wobei der Vergleich im Rahmen historisch-kulturanthropologischer Kriterien erfolgt. 
Besonders interessant ist hier die diskursive Verschiebung von Borckes Übersetzung zu 
Schlegels Abhandlung über die Rezeption des dänischen Theaters. Beide Positionen sind 
mit dem extraterritorialen Status verknüpft; während der deutsche Shakespeare-Text des 
preußischen Diplomaten aber entgegen seiner theatralen Codierung des englischen Re-
naissance-Theaters oder der Wanderbühnen, die Shakespeare abseits der gelehrten Buch-
kultur seit dem frühen 17. Jahrhundert bekannt gemacht haben,243 ganz dem gelehrten 
Diskurs und dem Lesedrama verhaftet bleibt, wendet sich Schlegel in seinem diskursiven 
Text über das dänische Theater jedoch der Frage nach den performativen und affektiven 
Kulturen des Theaters selbst zu. 

242	 Gotthold Ephraim Lessing, Briefe, die neueste Litteratur betreffend (17. Brief ), in: ders., Werke 
und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 4, hrsg. von Gunter E. Grimm, Frankfurt a. M. 1997, S. 500.

243	 Ralf Haekel, Die Englischen Komödianten in Deutschland. Eine Einführung in die Ursprünge 
des deutschen Berufsschauspiels, Heidelberg 2004 und ders., Wanderbühne, in: Eva Erdmann 
(Hrsg.), Der komische Körper. Szenen – Figuren – Formen, Bielefeld 2003, S. 25–31.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

410

Daraus leitet Schlegel auch allgemeine Fragen der Gattungstypologie ab, die bestehende 
dramatische Gattungsschemata praxeologisch herausfordern. Mit Schlegel wird auf poe-
tologischer Ebene und gewissermaßen im diplomatischen Austausch mit den heterogenen 
europäischen Theaterformen für das deutschsprachige Drama eine Ausdifferenzierung 
vorgenommen: Ausgehend vom dänischen Zug zur Komödie bzw. zu Zwischenformen 
rückt damit auch für das deutschsprachige Theater die Suche nach einer »intermediären 
Gattung«,244 also einer Vermittlung zwischen Komödie und Tragödie, in den Blick. Was 
im Schäfer- und Friedensspiel bei Birken praktisch angedeutet wurde, findet unter dem 
Eindruck rationalistischer Strömungen um 1740 eine umfassende Theoretisierung, Histo-
risierung und vergleichende Situierung.

Diese vergleichende Gattungspoetik lässt sich nicht nur im Dazwischen der diploma-
tischen Konfiguration und Praxis selbst spiegeln. Vor der Folie des skizzierten Übergangs 
von einer statischen zu einer dynamischen Gleichgewichtspolitik zur Jahrhundertmitte 
rückt im Feld der europäischen Diplomatie »die Frage nach den Gewichten, den inne-
ren Kraftquellen außenpolitischen Handelns« in den Fokus, d. h. die »›Lehre von der 
Macht der Staaten‹, die vergleichende Staatenkunde und Statistik«.245 Wenn Staaten wie 
etwa Preußen den Anspruch stellen, in den Kreis der Großmächte aufzusteigen, gilt den 
Wirtschafts- und Militärverfassungen von Staaten dabei besonderes Interesse: »Um ein 
Gleichgewicht feststellen oder einfordern zu können, bedurfte es einer genauen Kenntnis 
der ›Gewichtsklasse‹ der jeweiligen Staaten.«246 Die Analyse der Gewichtsklasse in den 
außenpolitischen Hofkammern und Gremien fußte auf der local knowledge der Diploma-
tie und Spionage.

6. Resonanzen im ausgehenden 18. Jahrhundert:  
Iphigenien in Paris, Wien und Weimar 

Auch wenn die Dramenästhetik der Aufklärung mitunter gegen die hier vorgestellten 
Mischformen des Zeremonialtheaters in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts gearbeitet 
und generisch-rhetorische Purifizierungen vorgenommen hat, bleiben Zeremoniell und 
Zeremonialwissenschaft Orte des dramenpoetischen Einsatzes ästhetischer Kommunika-
tion auf der Bühne. Etwa in Schillers Wallenstein-Trilogie, jenem Werkzusammenhang, 
der geradezu topisch das in der vorliegenden Arbeit untersuchte Kriegs- und Friedens-
theater der Frühen Neuzeit aufsucht, ist die Frage des Zeremoniells entscheidend.247 Im 
zweiten Aufzug der Piccolomini berichtet die Herzogin von Friedland ihrem Gemahl von 
ihrer Reise an den Wiener Hof, gleichsam einer diplomatischen Mission, deren Rezeption 
sie gegenüber Wallenstein negativ auslegt: 

244	 Vgl. Michler, Kulturen der Gattung, S. 138.
245	 Kroener, Gleichgewichtsdenken im späten 18. Jahrhundert, S. 42.
246	 Ebd.
247	 Für diesen Hinweis danke ich Mareike Schildmann.



resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

411

Herzogin
O! mein Gemahl – Es ist nicht alles mehr
Wie sonst – Es ist ein Wandel vorgegangen

Wallenstein
Wie? Ließ man’s an der alten Achtung fehlen?

Herzogin
Nicht an der Achtung. Würdig und voll Anstand
War das Benehmen – aber an die Stelle
Huldreich vertraulicher Herablassung
War feierliche Förmlichkeit getreten.248

Es ist also gerade die Einhaltung des Zeremoniells – »Würdig und voll Anstand«, »feier
liche Förmlichkeit« –, die den tragischen Wandel einleitet. Wie Chenxi Tang gezeigt hat, 
erweist sich die Darstellung des Zeremoniells auf der Bühne des Weimarer Klassizismus 
gleichermaßen als ästhetische wie völkerrechtliche Reflexion.249 So kulminiert die Psycho-
logisierung des politischen Konflikts zwischen Maria Stuart und der englischen Königin 
Elisabeth in Schillers gleichnamigem Trauerspiel in der effektvollen szenischen Verabschie-
dung des Zeremoniells. Damit wird auch jene diplomatische Institution verabschiedet, 
der noch im 17.  Jahrhundert die Funktion zugekommen war, den prekären Status des 
Völkerrechts zwischen Souveränen zu balancieren. Solchermaßen wohnt dem Stück nicht 
nur die Forderung nach einem verbindlichen Völkerrecht in praxi inne, sondern  – als 
Gegenteil des höfisch-zeremoniellen Körpers  – auch eine neue theatrale Codierung, in 
der pathetischer Ausdruck und das Bewusstsein einer »inneren moralischen Freiheit«250 
tragische Wirkung bedingt.251 Gerade der programmatische und effektvolle Aufwand, mit 
dem sich Schiller des diplomatischen Theaters und seiner Vermittlungs- bzw. Botschafts-
figuren entledigt, verweist auf dessen performative Dominanz im (Musik-)Theater des 
18. Jahrhunderts.

Aufgrund der auf den ersten Blick augenscheinlichen politischen wie ästhetischen 
Differenzen und des Bruchs mit dieser Dramatik im ausgehenden 18.  Jahrhundert soll 
abschließend die Möglichkeit des Fortdauerns einer literarischen Kultur der Diploma-
tie bis zur ›notorischen‹ Epochenschwelle um 1800 angedeutet werden. Als Resonanzen 
dieser Kultur wird abschließend das zeremonial-diplomatische und völkerrechtliche 
Wasserzeichen des Iphigenien-Stoffes bei Gluck und Goethe betrachtet. Noch einmal 
also zurück auf die Insel Tauris – nun ohne Hanswurst: Die mykenische Königstochter 
Iphigenie dient in Euripides’ antikem Drama Iphigenie bei den Taurern als Priesterin der 

248	 Friedrich Schiller, Walleinstein, hrsg. von Frithjof Stock, Frankfurt  a. M. 2000 (=  Werke und 
Briefe in zwölf Bänden, 4), S. 79.

249	 Vgl. Chenxi Tang, Theatralische Inszenierung der Weltordnung. Völkerrecht, Zeremonialwis-
senschaft und Schillers »Maria Stuart«, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 55 (2011), 
S. 142–168 u. ders., Ceremonial Theater and Tragedy from French Classicism to German Classi-
cism, in: Comparative Literature 66 (2014), Heft 3, S. 277–300.

250	 Friedrich Schiller, Vom Erhabenen (1793), in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 5, hrsg. von Herbert 
Göpfert und Gerhard Fricke, Darmstadt 1993, S. 509.

251	 Vgl. Tang, Ceremonial Theater, S. 296–297.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

412

Göttin Artemis / Diana auf der Insel Tauris. Dorthin ist sie durch eine Intervention der 
Artemis gelangt, die Iphigenie vor dem Opfertod durch den eigenen Vater Agamemnon 
gerettet hat. An ihrer Stelle wurde auf Aulis eine Hirschkuh geopfert. Agamemnons von 
der Göttin vereiteltes Tochteropfer sollte Artemis für die griechische Überfahrt nach 
Troja gütig stimmen. Im taurischen Drama nimmt das Schicksal nun seinen unheil-
vollen Lauf, als Iphigenies von den Furien verfolgter Bruder und Muttermörder Orest 
gemeinsam mit Pylades auf Tauris landet, gefangen genommen wird und der Diana ge-
opfert werden soll. Ein Orakelspruch Apollos hat Orest nach Tauris geleitet: Er kann 
nur vom Wahn und den Furien befreit werden, wenn er das Tempelbild der Diana, also 
der Schwester Apollos, nach Griechenland überführt. Der alte Familienfluch der Tan-
taliden – das dynastische Horrorkabinett der griechischen Mythologie – scheint sich in 
Iphigenie und Orest fortzuspinnen, liegt es doch an der Priesterin der Artemis, das Opfer 
auszuführen. Nachdem sich Schwester und Bruder in einer ausgebreiteten Anagnorisis-
Szene wiedererkannt haben, erfolgt der schließlich misslingende, von Iphigenies Intrige 
(mechánema) geleitete Fluchtversuch mit dem vor der Insel liegenden Boot der Griechen. 
Die Katastrophe zwischen Griechen und Taurern bleibt nur aus, weil Palas Athene bei 
Euripides als dea ex machina ins Geschehen eingreift, um Thoas zu besänftigen. Dem von 
den Furien befreiten Orest trägt die Göttin auf, in Athen einen neuen Artemis-Tempel 
für die Priesterin zu errichten.

1779 werden unabhängig voneinander in Paris und Weimar zwei Bearbeitungen die-
ses taurischen Iphigenien-Stoffes fertiggestellt und uraufgeführt: Christoph Willibald 
Glucks Oper Iphigénie en Tauride mit dem Libretto von Nicolas-François Guillard und 
Johann Wolfgang Goethes Schauspiel Iphigenie auf Tauris in der Prosafassung. Goethes 
Iphigenie wurde in den folgenden Jahren beharrlich umgearbeitet und 1786 /87 in Rom in 
der heute bekannten Fassung versifiziert. Einerseits gelten beide dramatischen Bearbei-
tungen in der Literatur- und Theatergeschichte, gemessen an den antiken Vorlagen und 
dem Euripides-Drama, als Verinnerlichung und Humanisierung des Mythos, andererseits 
als ästhetischer Bruch mit der höfisch-repräsentativen Theater- und Opernästhetik. Im 
Zusammenhang der vorliegenden Studie kann diesem Befund mit einem Paradoxon be-
gegnet werden: Der postulierte Bruch vollzieht sich generisch ausgerechnet auf jenem 
›äußerlichen‹ Terrain diplomatischer Dramatik und Theatralität, das wesentlich mit der 
höfisch-repräsentativen (Musik-)Dramenästhetik verknüpft ist.

Glucks Oper radikalisiert seine Reform der Opera seria weiter.252 Während sich die 
Funktionsweise der Opera seria häufig in kontrastiven Aneinanderreihungen von Da-
capo-Arien belief, forciert Iphigenie en Tauride eine Dramatisierung: Balletteinlagen und 
Chöre treten unmittelbar in den Dienst der Handlung – wie im Fall der Orest verfol-
genden Furien oder des berühmten Blutchores der taurischen Bevölkerung. Wie in den 
Bearbeitungen seit 1700 üblich,253 führt Guillard im Libretto zusätzlich zu den zwei my-

252	 Dazu Vera Grund, Gluck und Paris: Musikdrama, ›Tragédie à la Grecque‹ und die Revolution der 
Oper, in: Daniel Brandenburg/Vera Grund: Christoph Willibald Gluck und das Musiktheater 
im Wandel, hrsg. von der Gluck-Forschungsstelle Salzburg, München 2015, S. 182–220.

253	 So etwa titelgebend in Johann Elias Schlegels Jugendwerk »Orest und Pylades. Ein Trauerspiel« 
(entstanden um 1740, zuerst gedruck 1761).



resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

413

thischen Linien, die der taurische Iphigenienstoff selbst schon zusammenführt – Orestie 
und exilierte Iphigenie –, noch die Ebene der beschwörten Freundschaftstreue zwischen 
Orest und Pylades ein. Die beiden streiten sich darum, jeweils anstelle des anderen ge-
opfert zu werden. Gluck setzt diesen Freundschaftsstreit durch effektvolle Kombination 
von Bariton (Orest) und Tenor (Pylades) in den Doppelarien in Szene. Und schließlich 
zwingt der Auftritt der dea ex machina nicht Thoas, Orest und Iphigenie nach Griechen-
land abfahren zu lassen, sondern trennt die griechischen und skythischen Kriegsparteien, 
nachdem Orests treuer Begleiter Pylades den taurischen Tyrannen bereits getötet hat. 

Die Pariser Aufführung von Glucks Iphigenien-Oper fand im Mai 1779 im Beisein 
von Glucks ambitionierter Wiener Klavierschülerin Marie-Antoinette statt, der sie auch 
gewidmet ist. Gegen alle Vermutungen, der taurische Blutchor und der unvermittelte, 
rahmenlose Beginn der Oper mit einem aus dem Orchestergraben aufziehenden Sturm 
könnten auf den revolutionären Volkszorn vorausdeuten, muss festgehalten werden, dass 
der dramatische Stoff der taurischen Iphigenie zum Standardrepertoire des Fürstinnenlobs 
gehört, das häufig als theatrale Einlage höfischer Zeremonien performiert wurde. Bereits 
die Vorlage für das erwähnte Hanswurst-Stück, Minatos und Draghis Oper Il tempio di 
Diana in Taurica wurde am 22. Juli 1678, dem Namenstag Eleonore Magdalena Theresias, 
der dritten Gattin Kaiser Leopolds, im Wiener Schloss Schönbrunn aufgeführt. Über-
haupt fällt auf, dass Iphigenie in Opernform im 17. und 18. Jahrhundert eine erstaunliche 
Karriere an europäischen Höfen macht:254 Das liegt neben der erwähnten Panegyrik 
zunächst daran, dass sich der Stoff, insbesondere im Fall der ›taurischen‹ Iphigenie mit 
dem lieto-fine-Ideal der Opera seria als Bestandteil des höfischen Zeremoniells besonders 
eignet. Nicht zuletzt konnte Glucks Iphigenie an die über hundert Jahre zurückliegende 
besonders prunkvolle Aufführung von Racines Iphigénie vor Ludwig XIV. anschließen.255 
Hinzu kommt, dass es sich bei der Iphigenie – zumal im stürmischen Zeitalter zwischen 
dem Dreißigjährigen Krieg und den Revolutionskriegen nach 1800  – explizit um die 
zeremonielle bzw. rhetorische Pazifizierung eines internationalen Musterkonflikts han-
delt. Gerade aus dieser Tradition und dem zeremoniellen Rahmen des Fürstinnenlobs 
resultiert schließlich auch die Komik von Hanswursts erstem Auftritt mit der Tochter 
Agamemnons.

Der Stoff kommt dem höfischen Zeremoniell auch insofern entgegen, als Mythos und 
Figurenkonstellation im dramatischen Ensemble einen Resonanzraum für die mediolo-
gische Dialektik von Stellvertretung und Souveränität bilden. Das beginnt bereits bei 
der aulischen Iphigenie, an deren Stelle eine Hirschkuh geopfert wird, und geht weiter 
in der taurischen Iphigenie über die Dopplung des abgewendeten Opfers in Orest und 
die Dopplung der Geschwisterkonstellation Apollo und Diana in Orest und Iphigenie, 

254	 Hinzuweisen ist dabei nicht zuletzt auf die Wiener Uraufführung 1663 von Tommaso Traettas 
Ifigenia in Tauride, die bereits vor Gluck an einer aufklärerischen Reform der Oper arbeitete. Vgl. 
dazu Manuela Jahrmärkter, Reformen bei Traetta. Eine Standortbestimmung, in: Frieder von 
Ammon u. a. (Hrsg.), Oper der Aufklärung – Aufklärung der Oper. Francesco Algarottis ›Saggio 
sopra l’opera in musica‹ im Kontext, Berlin / Boston 2017 (= Frühe Neuzeit, 214), S. 127–156.

255	 Vgl. Amy Wygant, Fire, Sacrifice, Iphigénie, in: French Studies: A Quarterly Review 60 (2006), 
Nr. 3, S. 305–319, hier S. 313.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

414

bis zur gegenseitigen Aufopferung von Orest und Pylades.256 Darüber hinaus erscheint 
Iphigenie als Priesterin der Diana per definitionem als Stellvertreterin. Ihre Repräsentation 
ermöglicht die Handlung vor dem Tempel der Diana, in ihrer Figur laufen die göttlichen 
und weltlichen Fäden zusammen und durch ihre Stellvertretung kann auf der Opern-
bühne Glucks aus den Wolken schließlich auch Diana selbst in ihrer Größe erscheinen. 
Und noch deutlicher als bei Euripides tritt bei Gluck / Guillard zur Heilung des Orest 
durch Anagnorisis die göttliche Übertragung der Souveränität ins Zentrum. Dianas Arie 
adressiert Orest als »roi«.257 In der deutschen Übersetzung des Librettos von Johann Bap-
tist von Alxinger, an der Gluck selbst mitgewirkt hat, heißt es:

Orest, ich nehme Teil
an deinem Schicksal, 
dein Laster wischten
deine Tränen weg.
Myken erwartet dich;
regier’ in Frieden dort,
und Iphigenien
gib ihrem Volke wieder !
Diana kehrt in den Himmel zurück.258

Abseits des Kultischen stellt das Spiegelkabinett der symbolischen Übertragungen durch 
die mehrfache Abwendung des Opfers den Repräsentationsakt des Theaters selbst ins 
Zentrum. Eben diese Anlage macht den dramatischen Iphigenien-Stoff auch für die Sym-
bolsprache der Fürstenhöfe reizvoll, da er innerhalb des Zeremoniells ein Spiel im Spiel 
darstellt. Darin werden die Akte und Figuren der Übertragung in einem Schlusstableau 
angeordnet und verweisen so auf die statuskorrelierende Ordnung des eigentlichen Spiels, 
in dem Majestät und Souveränität erscheinen können – also den höfischen Zeremonial-
raum. Der Sturm des Opernbeginns wird demgemäß am Ende in ein sanftes Wellenbad 
überführt:

Alles ist um uns helle,
ruhig ist und sanft die Welle,
Himmel und Erd’ und Meer
stört diese Ruh nicht mehr !259

256	 Vgl. Alexander Honold, Zweifache Iphigenie, fortwährendes Opferspiel. Zur dramatischen Öko-
nomie von Aufschub und Stellvertretung, in: ders. (Hrsg.), Ästhetik des Opfers. Zeichen / Hand-
lungen in Ritual und Spiel, München 2012, S. 213–226.

257	 Francois-Nicolas Guillard, Iphigénie en Tauride, tragédie en 4 actes, Paris 1779, S. 57.
258	 Christoph Willibald Gluck / Nicolas-Francois Guillard, Iphigenie auf Tauris, aus dem Franz. von 

Johann Baptist Alxinger (1781), in: Joachim Schondorff (Hrsg.), Iphigenie. Vollständige Dramen-
texte, München / Wien 1966, S. 336.

259	 Ebd., S. 337.



resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

415

Alxingers Übersetzung Iphigenie auf Tauris ist für die Wiener Uraufführung 1781 ent-
standen. Anlässlich des bevorstehenden Besuchs des russischen Großfürsten Pawel wurde 
die Aufführung von Kaiser Joseph II. per Eilbrief aus Versailles angeordnet. Während 
des Aufenthalts in Frankreich hatte man aufgrund des glücklichen Wiedersehens der 
Geschwister Marie-Antoinette und Joseph II. Glucks französische Opernfassung aufge-
führt – im Vergleich zum Beginn des Jahrhunderts nun mit neuen Allianzen innerhalb 
des europäischen Gleichgewichts der Mächte. Vorausgegangen war dieser Verordnung 
eine Suchaktion nach entsprechenden Dramen, die vom Wiener General-Spektakelmeis-
ter Graf Orsini-Rosenberg, der in seiner Doppelfunktion als Diplomat und Theaterdirek-
tor prädestiniert war, geleitet wurde. 

Satirisch aufgezeichnet wurde diese Mission von Mozart, der seit wenigen Monaten in 
Wien weilte und hoffte, die Entführung aus dem Serail für den russischen Thronfolger-
Besuch fertigstellen zu können. An seinen Vater berichtet er aus Wien, dass Orsini-
Rosenberg die gefeierte Hamlet-Inszenierung des Hoftheaters ins Zentrum des Besuchs 
rücken wollte, allerdings der Hamlet-Darsteller Johann Franz Hieronymus Brockmann 
den Theaterdirektor darauf hingewiesen habe, dass

die ganze Comœdie nicht aufgeführt werden könne – und warum? – weil der grosfürst 
selbst der Hamlet wäre. – der kayser |: sagt man – sagt man – sagt man – sagt man -:| 
habe deswegen dem Brockmann 50 ducaten geschickt.260

Als Hamlet geht Pawel im zeitgenössischen Diskurs problemlos durch, da er seine Mutter 
Katharina die Große verdächtigte, die Ermordung seines Vaters Zar Peter veranlasst zu 
haben  – wohl nicht ganz zu unrecht. Katharina, in einer Allianz mit Österreich und 
Frankreich, sah in ihrem Sohn eine Bedrohung. Für die genannte außenpolitische Allianz 
galt der feindselige Sohn und erklärte Freund Preußens als Gefahr, die sich mit seinem 
Herrschaftsantritt bestätigen sollte. Alxingers deutsche Fassung der Gluck-Oper perfor-
miert die zeremonielle Überschreibung der Tragödie durch die Oper, ersetzt also Hamlet 
durch den geheilten Orest: Diese mise en abyme erhält so zusätzlich zu ihrer institutionel-
len Verzahnung von dramatischem Text, Theatralität und politischer Repräsentation eine 
spezifisch figurierte Fabel, welche die Souveränität Katharinas in der Fremde bekräftigt 
und ihrem Sohn im Zeremoniell einen Fürstenspiegel staatsklugen Handelns vorführt.261

Bemerkenswert ist Mozarts Brief aus Wien auch im Zusammenhang seiner eigenen 
Arbeit an der bereits im Januar des Jahres 1781 in München uraufgeführten, antikisierend-
tragischen Oper Idomeneo, die einige strukturelle Parallelen zum Iphigenien-Stoff auf-

260	 Wolfgang Amadé Mozart an seinen Vater Leopold, 10. November 1781, in: ders., Briefe und Auf-
zeichnungen. Gesamtausgabe, Bd. 3, hrsg. von der Internationalen Stiftung Mozarteum Salzburg, 
Basel u. a. 1987, S. 174 f. 

261	 Nach Joseph H. Eibl, Mozart und »Hamlet«, in: Tiroler Landesmuseum Ferdinandeum Inns-
bruck (Hrsg.), Festschrift für Walter Senn zum 70. Geburtstag, München / Salzburg 1975, S. 19–
28, wurde Shakespeares »Hamlet« schließlich zwar am Burgtheater aufgeführt, aber nicht so 
zeremoniös wie die Gluck-Opern – neben der »Iphigenie in Tauris« auch die Oper »Alceste«, in 
deren Anschluss ein Hofball stattfand (vgl. ebd., S. 24). 



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

416

weist – von den Troja-Heimkehrern über das mehrfach aufgeschobene bzw. verhinderte 
Opfer bis zum Happy End. Auch darin laufen dramatische Abwendung der tragischen 
Katastrophe und Mythosdeutung Hand in Hand. In der deutschen Libretto-Übersetzung 
spricht die trojanische Prinzessin Ilia zum Priester, der sich gerade anschickt, das Men-
schenopfer am Sohn des titelgebenden Idomeneo zu vollstrecken: »Die Götter sind keine 
Tyrannen! Ihr alle seyd falsche Dolmetscher des göttlichen Willens.«262 Bereits zwei Jahre 
zuvor finden sich in Goethes erster (Prosa-)Fassung der Iphigenie die Zeilen: »Es ist ein 
Mißverstand wenn man die Himmlischen Blutgierig glaubt.« (I/3)263 Mit der Überset-
zung, also dem Dolmetschen der Götter und des antiken Mythos in die klassizistische 
Dramatik um 1800, wird zum einen eine Praxis und ein Prozess, zum anderen ein dritter 
Raum der Vermittlung und Verhandlung eröffnet.

Goethe, seit Mitte der 1770er Jahre in Weimar als geheimer Legationsrat und gelehrter 
Hofmann politisch und außenpolitisch aktiv, verfasste seine taurische Prosa-Iphigenie 
1779, im Auftrag des Weimarer Hofes, zu Ehren der mit Carl August verheirateten Her-
zogin Luise und der Taufe ihrer Tochter. Bereits zu den vorangegangenen Geburtstagen 
der Herzogin hatte Goethe mit Lila (1777) und Triumph der Empfindsamkeit (1778) zwei 
Dramen als höfische Festspiele beigesteuert. Zur Uraufführung der Iphigenie in Weimar 
gab der Verfasser selbst den Orest, der jüngere Bruder des Herzogs, Prinz Constantin, 
den Pylades. Wie bei Glucks Oper aktualisiert die Wahl des Stoffes den höfisch-zeremo-
niellen Genotext als Festspiel, welcher dem Drama allerdings bis auf die lyrische Einlage 
Iphigenies am Ende des vierten Akts jedoch kaum noch anzumerken ist. Vielmehr er-
scheint Goethes Drama ein auf die Paare Thoas und seinen Unterhändler Arkas, Orest 
und Pylades sowie Iphigenie und ihre Schutzgöttin und Tempelherrin Diana reduziertes 
»Kammerspiel der Humanität«.264 Befördert wurde dieses Moment durch die Versüber-
setzung, die Goethe in mehreren Anläufen probiert und schließlich unter tatkräftiger 
Mithilfe von Herder, Moritz u. a. in Italien 1787 abschloss.

Während bei Euripides und Gluck eine dea ex machina auftritt, um das drohende 
Unheil abzuwenden, ist es in Johann Wolfgang Goethes Schauspiel Iphigenie selbst, die 
den friedlichen Abzug der Griechen erwirkt; ohne göttlichen Eingriff gelingt ihr das 
allein über Redehandlungen. Mehr noch, als Replik auf Thoas’ grimmiges Abschiedswort 
»So geht« entwirft Iphigenie in der Prosafassung der Aufführung 1779 das Schlusstableau 
des Schauspiels:

Verbann’ uns nicht ! Laß zwischen den Deinen und uns ein freundlich Gastrecht künf-
tig walten, so sind wir nicht auf ewig abgeschieden. Ich halte dich so wert, als man den 

262	 Wolfgang A. Mozart / Giambattista Varesco, Idomeneo (KV 366). Wortgetreue Übersetzung des 
vertonten Textes München (Deutsch), 3. Akt, Szene X, in: https://dme.mozarteum.at / DME/
libredition/single.php?idwnma=4475 (zuletzt 23. 9. 2023).

263	 Johann Wolfgang Goethe, Iphigenie in Tauris (Erste Prosafassung), in: ders., Sämtliche Werke 
nach Epochen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, Bd. 2.1, hrsg. von Hartmut Reinhardt, Mün-
chen / Wien 1987, S. 256 f. 

264	 Ortrud Gutjahr, Charlotte von Steins »Dido« – eine Anti-Iphigenie, in: dies., Harro Segeberg 
(Hrsg.), Klassik und Anti-Klassik. Goethe und seine Epoche, Würzburg 2001, S. 219–246, hier 
S. 232.

https://dme.mozarteum.at/DME/libredition/single.php?idwnma=4475
https://dme.mozarteum.at/DME/libredition/single.php?idwnma=4475


resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

417

Mann, den zweiten Vater halten kann, und soll’s bleiben. Kommt der Geringste deines 
Volks dereinst zu uns, der nur den Ton der Stimme hat, die ich an euch gewohnt bin, 
seh’ ich eure Tracht auch an den Ärmsten wieder, so will ich ihn empfangen wie einen 
Gott; ich will ihm selbst ein Lager zubereiten, ihn auf einen schönen Stuhl ans Feuer 
zu mir setzen und nur nach dir und deinem Schicksal fragen. O geben dir’s die Götter 
leuchtend, wie du’s verdienst ! – Leb wohl ! (V/7)265 

Dieses Ausgleichsszenario wird durch die chiastische Struktur von Thoas’ zweisilbigen 
Antworten, die Iphigenies Rede rahmen, vertraglich besiegelt: »So geht«/»Lebt wohl«.266 
Die Rahmung durch Thoas’ Lautumkehrung konfiguriert selbst noch einmal die Peripe-
tie des Stücks, die sich mit Orests Heilung im 3. Akt bereits ankündigt, und verwandelt 
den friedlichen Abzug in einen Abzug einer dauerhaft gestifteten Freundschaft und 
gastfreundlich erwarteten Wiederkehr.

Im Zentrum der Redehandlung steht zunächst die Verhandlung des Familien-Mythos 
der Tantaliden, wobei die dramatische Handlung dem mythischen Zusammenhang einen 
Spiel- und Verhandlungsraum abtrotzt: Allein das Andauern der Redehandlungen be-
deutet einen Aufschub des grauenvollen mythischen Skripts. Die Dialogpassagen zwi-
schen Iphigenie und Thoas, die in der versifizierten Fassung von 1787 noch pointierter 
erscheinen, verhandeln in diesem Sinn von Beginn an den Mythos und Positionsnahmen 
dazu, so auch in der bekannten Blankverspassage, in der Iphigenie dem taurischen Kö-
nig ihre eigentliche Herkunft offenbart: Auf Iphigenies »Vernimm! Ich bin aus Tantalus’ 
Geschlecht« entgegnet Thoas: »Du sprichst ein großes Wort gelassen aus.« (I/3, 306 f.)267 
Auch wenn Arkas die Differenz zwischen Griechen und Taurern als rhetorischen Mangel 
festmacht, wird es Thoas sein, der in der aufgeheizten Kriegsstimmung vor dem entschei-
denden Ausgleich seinem Minister aufträgt: »Keiner | Beschädige den Feind, solang wir 
reden.« (V/5, 2023)

Vor allem aber verhandelt Iphigenie geschickt mit Thoas; im Gegensatz zu Glucks 
Oper tritt Thoas anders als Schah Abas in Gryphius’ Trauerspiel nicht als Tyrann auf, 
sondern lediglich als Brautwerber, der nach dem Verlust seines Sohnes im Krieg einen 
Thronfolger benötigt. Dadurch eröffnet sich für Iphigenie zwar die Gefahr, ihren recht-
lichen Status »eines frommen Gastes«, also den Status von Dianas Stellvertreterin, zu 
verlieren, die ja nicht umsonst auch eine Göttin der Unschuld ist, gleichzeitig sichert ihr 
der taurische König die Heimkehr zu, sofern sich die Möglichkeit dazu finde. Um den 
Druck zu erhöhen, plant Thoas anlässlich der Gefangennahme von Orest und Pylades, 
das Blutopfer wieder einzuführen, das Iphigenie durch ihr mildtätiges Wirken ausge-
setzt hat. Wenn Iphigenie Thoas von den Fluchtplänen der Griechen im fünften Akt 
berichtet  – »verherrlicht durch mich die Wahrheit !«  –, tut sie das allerdings mit der 

265	 Goethe, Iphigenie in Tauris (Erste Prosafassung), S. 291.
266	 Ebd.
267	 Goethe, Johann Wolfgang, »Iphigenie auf Tauris. Ein Schauspiel«, in: ders., Sämtliche Werke nach 

Epochen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, Bd. 3.1, hrsg. von Norbert Miller und Hartmut 
Reinhardt, München / Wien 1990, S. 169. Im Folgenden im Text mit Akt, Auftritt und Verszeile 
zitiert.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

418

Erinnerung an jenen Vertrag zwischen König und Königstochter, der dem dauerhaften 
Gastrechtsvertrag des Schlusstableaus vorausgeht: »Du hältst mir Wort ! – Wenn zu den 
Meinen je / Mir Rückkehr zubereitet wäre, schwurst / Du mich zu lassen; und sie ist es 
nun.« (V/3, 1970–1972) 

In Iphigenies Redehandlungen deutet sich auch ein neues Rollenverständnis der Ver-
handlung an, das sich in der Differenz zwischen Pylades und Iphigenie festmachen lässt. 
Dabei ist zuallererst daran zu erinnern, dass bei Goethe Pylades den Fluchtplan ausheckt 
und nicht wie in der antiken Vorlage des Euripides Iphigenie. Pylades’ diesbezügliche List 
wird von Orest mit einer ironischen Referenz ausgestattet:

Pylades: 	 Ganz anders denk ich, und nicht ungeschickt
Hab ich das schon Geschehne mit dem Künft’gen
Verbunden und im Stillen ausgelegt. 
[…]

Orest: 	 Mit seltner Kunst flichst du der Götter Rat
Und deine Wünsche klug in eins zusammen. 
[…]

Pylades: 	 Lass mich nur sinnen, bleibe still ! Zuletzt,
Bedarf ’s zur Tat vereinter Kräfte, dann
Ruf ich dich auf, und beide schreiten wir
Mit überlegter Kühnheit zur Vollendung.

Orest: 	 Ich hör Ulyssen reden.
Pylades: 			        Spotte nicht.

Ein jeglicher muss seinen Helden wählen,
Dem er die Wege zum Olymp hinauf
Sich nacharbeitet. Lass es mich gestehn:
Mir scheinet List und Klugheit nicht den Mann
Zu schänden, der sich kühnen Taten weiht.
(II/1, 730–768)

Pylades und Odysseus stehen in der Tradition der Intrigenspinner und Proponenten 
männlicher Kriegslist, als deren machiavellistische Nachfahren die Liebetrauts und Ma-
rinellis gelten können.268 Während Pylades »mit seltner Kunst […] der Götter Rat« und 
seine »Wünsche klug in eins zusammen[flicht]«, sich als handlungsorientierter Interpret 
der göttlichen ›Wahrheit‹ erweist, stiftet Iphigenies Verhandlungskunst selbst einen ob-
jektivierbaren Zusammenhang, in dem die »Wahrheit der Dinge« zu verhandeln und zu 
entscheiden ist. 

Was von Iphigenie gegenüber Pylades zunächst als Mangel eines »männlich Herz« 
erscheint, »das, wenn es einen kühnen Vorsatz hegt, | Vor jeder andern Stimme sich 
verschließt«, avanciert schließlich zur Kunstform, die den gesamten Raum der dramati-
schen Handlung neu arrangiert. Anstelle der Intrige tritt Iphigenies Verhandlungsethik: 

268	 Vgl. Peter von Matt, Die Intrige. Theorie und Praxis der Hinterlist, München / Wien 2006.



resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

419

Thoas kann am Ende des Stücks zwar die Statue behalten, muss allerdings das Objekt 
seiner sexuellen wie staatspolitischen Begierde ziehen lassen. Man könnte darin nichts 
anderes als die diskursive Durchsetzung griechischer Hegemonie sehen. Damit würde 
man jedoch das Risiko der Synchronisierung und Iphigenies Einsatz übersehen, das 
griechische Mandat zu einem grundsätzlichen Zweifel hinsichtlich seiner Anforderun-
gen zu zwingen. Iphigenie setzt nicht nur das Leben ihres Bruders, sondern auch das 
Wohl Mykenes, geknüpft an den Raub der Statue, aufs Spiel. Es gehört zur Pointe von 
Goethes Verhandlungsdrama, das häufig als eines der Emanzipation gelesen wurde, dass 
am Ende bei keiner beteiligten Figur von Autonomie gesprochen werden kann, sondern 
ein allgemeiner Zustand vielfältiger Abhängigkeiten vorherrscht, im interpersonalen wie 
bilateralen Sinn.269

In diesem Rahmen agiert Iphigenie konsequent aus, was an ihr selbst in der Rettung 
durch Artemis verübt wurde: Als eine dem Opfer Enthobene hat sie selbst die Aufhebung 
des Menschenopfers erwirkt, die nun – anlässlich der Landung von Orest und Pylades 
auf Tauris – in Gefahr ist. In diesem Zusammenhang ist auch das erste Geständnis Iphi-
genies gegenüber Thoas, nämlich jenes ihrer Herkunft aus dem Geschlecht des Tantalus 
im ersten Akt, zu deuten. Der Bericht von den Gräueltaten des Atreus sorgt für Entsetzen 
beim König der Skythen: 

[…] es sei genug
Der Greuel ! Sage nun, durch welch ein Wunder
Von diesem wilden Stamme du entsprangst.
(I/3, 397–399)

Es kommt darin zu einer Umkehrung der Konstellation zivilisiert – wild; im Vergleich 
mit der blutrünstigen Mordlust des Atreus nehmen sich die taurischen Menschenopfer 
an Fremden wie ein humanistisches Projekt aus. Nachdem sie erfahren hat, dass der Vater 
Agamemnon durch ihre Mutter Klytemnästra ermordet wurde, kommt Iphigenie selbst 
zum Schluss, dass »Tantals Enkel Fluch auf Fluch | Mit vollen wilden Händen ausgesät !« 
(III/1, 967) Chenxi Tang hat zuletzt darauf hingewiesen, dass es durch diese gegenseitige 
Anerkennung der Wildheit der mykenischen Königsfamilie zu einer Auflösung des 
asymmetrischen Verhältnisses zwischen barbarischen Skythen und zivilisierten Griechen 
komme und daraus zumindest eine potenzielle politische Gleichrangigkeit der Parteien 
resultiere.270 

269	 Vgl. Walter Erhart, Drama der Anerkennung. Neue gesellschaftstheoretische Überlegungen 
zu Goethes »Iphigenie auf Tauris«, in: Jahrbuch der deutschen Schiller-Gesellschaft 51 (2007), 
S. 140–165, hier S. 164 f. bzw. Alois Wierlacher, Ent-Fremdete Fremde – Goethes »Iphigenie auf 
Tauris« als Drama des Völkerrechts, in: Dauer im Wechsel? Goethe im Deutschunterricht, hrsg. 
von Bodo Lecke, Frankfurt a. M. u. a. 2000 (= Beiträge zur Geschichte des Deutschunterrichts, 
44), S. 393–412.

270	 Vgl. Chenxi Tang, Literary Form and World Order in Goethe: From Iphigenie to Pandora, in: 
Goethe Jahrbuch 135 (2018), S. 183–201.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

420

Befördert wird diese Gleichrangigkeit dadurch, dass es sich bei Orest um einen zu-
künftigen König handelt und die das Schlusstableau rahmenden und mit Souveränität 
ausstattenden göttlichen Instanzen sämtlich fehlen. Im sechsten Auftritt des fünften Ak-
tes, der der tragischen Katastrophe am nächsten kommt, beweist Orest seine königliche 
Herkunft durch das Schwert des Agamemnon, zusätzliche Beweise wie das Sternenmal 
auf der rechten Hand liefert Iphigenie nach. Als kriegerischer Streitfall zwischen den 
Souveränen bleibt der vereitelte Diebstahl des Götterbildes der Artemis:

THOAS. Sie sind gekommen, du bekennest selbst,
Das heil’ge Bild der Göttin mir zu rauben.
Glaubt ihr, ich sehe dies gelassen an?
Der Grieche wendet oft sein lüstern Auge 
Den fernen Schätzen der Barbaren zu
[…]

OREST. Das Bild, o König, soll uns nicht entzweien!
Jetzt kennen wir den Irrtum, den ein Gott
Wie einen Schleier um das Haupt uns legte,
Da er den Weg hierher uns wandern hieß. (V/6, 2099–2110)

Iphigenie ist nicht nur das dramaturgische und konfigurative Zentrum des Dramas – bei 
ihr laufen alle Fäden und Verstrickungen zusammen –, sondern auch der institutiona
lisierte diplomatische Raum, der dieses königliche Gespräch271 und die darin gefundene 
Lösung des Orakelspruchs, den symbolischen Tausch ermöglicht. Die diplomatische 
Einhegung und situative Institutionalisierung des königlichen Gesprächs offenbart auch 
das Schlusstableau: Bei Goethe wird die synchrone Auflösung des Stellvertretungsdramas 
durch die Heimfahrt Iphigenies bei Verbleib der Statue der Diana (auch als Stellvertrete-
rin Iphigenies) zur ausbuchstabierten Konfiguration. 

Im Vergleich mit dem Schlussbild der Gluck-Oper wird dadurch der Unterschied in 
der diplomatischen Repräsentation bei Goethe deutlich: Während sich im Bild der die 
Souveränität herstellenden Göttin aus der Wolke in der Vertikalität eine außenpolitische 
Theologie verfestigt, läuft die oft beschworene »Humanisierung des Mythos«,272 die bei 
Goethe zum Abschluss gelangt, einerseits auf eine außenpolitische Physiologie hinaus, 
die sich horizontal entfaltet und im Austausch begründet. Es geht dabei also weniger 
um das Medium der Transzendenz als um die immanente Erzeugung von Souveränität 
durch die Wechselseitigkeit von Anerkennung. Eben darin deutet Goethe auch ein neues 
völkerrechtliches Paradigma für den Austausch von Souveränen an, das sich von Hugo 
Grotius’ Modell naturrechtlicher Begründung des ius gentium, das bis weit ins 18. Jahr-
hundert (popularisiert etwa auch noch vom Frühaufklärer Christian Wolff ) Gültigkeit 
besaß, absetzt und in diejenige Richtung deutet, die Immanuel Kant mit seiner Idee zu 

271	 Beglaubigt von Pylades: »Welch ein Gespräch der Fürsten find’ ich hier !« (V/5, 2015)
272	 Dieter Borchmeyer, Iphigenien. Goethe und die Tradition des Mythos, in: Goethe-Jahrbuch 126 

(2009), S. 40–51, hier S. 45.



resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

421

einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784) und insbesondere der Schrift 
Zum ewigen Frieden (1795) ein paar Jahre später formulieren wird.273 Als einen möglichen 
Übergang zwischen Grotius und Kants aufklärerischen Schriften könnte man die Völker-
rechts- und Zeremonialtheorien des schwäbischen Rechtsgelehrten Johann Jacob Moser 
sowie dessen mit Goethe bekannten Sohnes, Friedrich Carl Moser, lesen.274

Andererseits performiert die »verteufelt human[e]«275 Praxis der Iphigenie auch politi-
sche Mittel abseits rechtsetzender Gewalt, wie sie Walter Benjamin in seinem Aufsatz zur 
»Kritik der Gewalt« beschreibt. Darin hebt er nicht zuletzt die diplomatischen Praktiken 
als Beispiele gewaltfreier Politik, einer Politik der »reinen Mittel« hervor, die sich dadurch 
auszeichne, dass »reine Mittel niemals solche unmittelbarer, sondern stets mittelbarer 
Lösungen« seien und eben dadurch »Techniken der Übereinkunft« implizierten.276 Da-
mit sind sowohl die dramatischen Redehandlungen wie die dadurch gestifteten Inter-
dependenzen in Goethes Kammerspiel beschrieben. So führt Goethe eine empfindsame 
Durchdringung der Verhandlungskunst konsequent zu Ende, die sich bereits bei Callières 
andeutet, dessen Manier de négocier einen ethischen Wendepunkt der Traktatliteratur 
einläutet, der mit dessen galant-empfindsamen literarischen Engagement zusammen-
hängt.277

In der Kontrastierung mit Goethes Arbeit im Dienst des Weimarer Hofes wurde das 
Iphigenien-Projekt häufig als ästhetischer Eskapismus dargestellt  – sinnbildlich gewor-
den in Goethes Auseinandersetzung mit Problemen in der Strumpfmanufaktur von 
St. Apolda oder der von ihm überwachten Aushebung von Rekruten. Aus der Perspektive 
einer bislang an dieser Stelle skizzierten dramatischen Verhandlungskunst am Ende des 
18. Jahrhunderts scheinen demgegenüber jedoch Zweifel angebracht: So ist nicht zuletzt 
an den bayerischen Erbfolgestreit zu erinnern, der sich zwischen Preußen und Österreich 
1778 /79 zuspitzte. Goethe war als Leiter der »Kriegskommission« und als Mitglied des 
Geheimen Consiliums danach bestrebt, den Weimarer Hof aus den Kriegshandlungen 
weitestgehend herauszuhalten – was im Machtgefüge zwischen Berlin und Wien nicht 

273	 Vgl. Wierlacher, Ent-Fremdete Fremde, S. 405–409.
274	 Vgl. Johann Jacob Moser, Grundsätze des jetzt üblichen europäischen Völker-Rechts in Friedens-

zeiten, Frankfurt a. M. 1763 und ders., Versuch des neuesten europäischen Völker-Rechts in Frie-
dens- und Kriegeszeiten. 10 Teile, Frankfurt a. M. 1771–1780 sowie Fiedrich Carl Moser, Kleine 
Schriften zur Erläuterung des Staats- und Völker-Rechts, 12 Bde., Frankfurt a. M. 1751–1765.

275	 So Goethe an Schiller, 19. Januar 1802. Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke nach Epo-
chen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, Bd. 8.1, hrsg. von Manfred Beetz, München / Wien 
1990, S. 874. 

276	 Walter Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, in: ders., Gesammelte Schriften II.1, hrsg. von Rolf 
Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1991, S. 179–204. 

277	 Bei Callières, Manier de Négocier, S. 22 f.: »sentiments de coeur«, oder in der stilistisch eindrucks-
vollen Tugendlehre: De la science du monde, et des connoissances utiles à la conduite de la vie. 
Ganeau, Paris 1717 (dt: Unterricht von der Kentnüs der Welt und von den Wissenschafften, die 
zu Führung eines Welt-klugen Lebens dienlich sind, Leipzig 1718). Vgl. dazu auch Friedrich Carl 
Moser, Abhandlung von der Staats-Galanterie, oder denjenigen Höflichkeiten der großen Welt, 
welche ihren Ursprung nicht in dem auf Verträgen oder Herkommen begründeten Zeremoniell 
haben, in: ders., Kleine Schriften zur Erläuterung des Staats- und Völker-Rechts, Bd. 1, Frank-
furt a. M. 1751, S. 1–181.



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

422

einfach war. Den erwähnten sächsischen Rekruten kommt darin große Bedeutung zu: 
Der preußische König Friedrich II. forderte den Weimarer Herzog auf, Rekruten für 
einen Krieg gegen Österreich zur Verfügung zu stellen, was dazu führen würde, dass »eine 
beträchtliche Menge preußischer Werber im Lande angestellt und von selbigen eine be-
trächtliche Anzahl Untertanen teils mit List und teils mit Gewalt weggeschleppt« würden. 
Zu diesem Urteil gelangte der Weimarer Geheimrat Fritsch im Beratungsprotokoll des 
Geheimen Consiliums vom 9. 2. 1779. »Auf der anderen Seite«, so die Auffächerung des 
politischen Dilemmas weiter, 

sei […] zu befürchten, daß der Kaiserliche Hof eine dergleichen Kondeszenz gegen 
den Königlich Preußischen empfindlich aufnehmen und solche, zumal wenn in der 
Folge der Schau-Platz des Krieges sich näher in die hiesige Gegend ziehen sollte, 
dem lande durch eine feindselige Behandlung desselben entgelten lassen oder zum 
wenigsten die frei Werbung für seine Truppen oder eine freiwillige Rekruten-Abgabe 
ebenfalls verlangen werde, welches denn in der Länge eine völlige Entvölkerung des 
Landes nach sich ziehen müßte.278 

Am Ende seiner Ausführungen werden die Handlungsalternativen mit möglichen Verstri-
ckungen, Abhängigkeiten und Kollateralschäden skizziert und abgewogen, wobei Fritsch 
zum Schluss kommt, dass das Ende kaum abzuwägen ist: »Bei dieser wegen der nach-
teiligen Folgen, welche Serenissimi Entschluß, er möge nun ausfallen, wohin er wolle, 
haben könnte und höchstwahrscheinlicher Weise haben würde, äußerst unangenehmen 
Aussicht in die Zukunft sei es schwer, ja fast unmöglich, im voraus zu bestimmen, bei 
welcher Partie man am meisten zu riskieren haben werde […].«279 

Goethe stellt dem skizzierten Dilemma in seinem Votum einerseits das Moment des 
Zeitgewinns gegenüber Preußen entgegen – »Gegenwartig kann man stille seyn und ab-
warten« –, andererseits den Versuch, rasch ein »näheres Band mit den übrigen Fürsten«, 
vor allem den sächsischen Höfen in Hannover, Maynz und Gotha, gegen zukünftige 
Übergriffe zu knüpfen: »Dieser Schritt«, so Goethe, »kann auf ieden Fall sogleich gethan 
werden, man mag sich in der Haupt-Sache entschliesen zu was man will, und er wird 
immer eine gute, wenn auch nicht hinreichende Würckung haben.«280 Bereits ein Jahr 
zuvor war Goethe auf diplomatischer Mission mit dem Herzog nach Potsdam und Berlin 
gereist. Dabei notierte der Weimarer Geheimrat: »[I]ch scheine dem Ziele dramatischen 
Wesens immer näher zu kommen, da mich’s nun immer näher angeht, wie die Großen 
mit den Menschen, und die Götter mit den Großen spielen.«281 Iphigenie hat in diesem 

278	 21. Protokoll der Beratung im Geheimen Consilium, 9. 2. 1779, in: Johann Wolfgang Goethe, 
Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche, I. Abt., Bd. 26: Amtliche Schriften, Teil 1, 
hrsg. von Reinhard Kluge, Frankfurt a. M. 1998, S. 42 f.

279	 Ebd., S. 43 f.
280	 Johann Wolfang Goethe, Votum von Goethe, 9. 2. 1779, in: ders., Sämtliche Werke, I. Abt., 

Bd. 26, S. 451 f. 
281	 Goethe an Charlotte von Stein, 14. 5. 1778, Briefe, Bd. 1, hrsg. von Karl Robert Mandelkow, 

Hamburg 1962, S. 249.



resonanzen im ausgehenden 18. jahrhundert

423

Spiel ihren effektvollen – mit Benjamin gesprochen: nicht-mythischen und mittelbaren – 
Auftritt, sie löst die harten Bande des Tantalidenfluchs sowie die »heil’gen Sklavenban-
den« des Exils und knüpft durch ihre Synchronisierungen und Anerkennungsakte neue 
»sanfte[ ] Bande[ ]« (I/22). Die Frage, warum nicht der künftige Herrscher Orest, sondern 
Iphigenie den daraus resultierenden Vertrag bzw. Ausgleich des Schlussbildes mit Thoas 
abschließt,282 ist aus der Ökonomie des Verhandlungsdramas zu denken, das auf die dea 
ex machina verzichtet, um an ihre Stelle die Allegorie einer neuen Diplomatie zu setzen.

Iphigenie avancierte 1786 /87 folgerichtig zur klassizistischen Reisebegleiterin nach 
Italien und die »Hauptstadt der Welt«. Die Umarbeitung des Schauspiels in jenes Blank-
versdrama der heute bekannten Form erfolgte schließlich in Rom. Aus dem Begriff des 
»Schicksals« aus der Prosafassung werden in Goethes Text, von Karl Philipp Moritz’ Hin-
weis auf die prosodische Wirkung im deutschsprachigen Blankvers befördert, »Geschi-
cke«, die den immanenten Charakter von Iphigenies Verhandlungen verstärken:

Denn warum ich die Prosa seit mehreren Jahren bei meinen Arbeiten vorzog, daran 
war doch eigentlich schuld, daß unsere Prosodie in der größten Unsicherheit schwebt, 
wie denn meine einsichtigen, gelehrten, mitarbeitenden Freunde, die Entscheidung 
mancher Fragen, dem Gefühl, dem Geschmack anheim gaben, wodurch man denn 
doch aller Richtschnur ermangelte. / Iphigenia in Jamben zu übersetzen, hätte ich nie 
gewagt, wäre mir in Moritzens Prosodie nicht ein Leitstern erschienen. […] / Es ist 
auffallend daß wir in unserer Sprache nur wenige Sylben finden, die entschieden kurz 
oder lang sind. Mit den andern verfährt man nach dem Geschmack, oder Willkür. 
Nun hat Moritz ausgeklügelt, daß es eine gewisse Rangordnung der Sylben gebe, und 
daß die dem Sinn nach bedeutendere, gegen eine wenig bedeutendere lang sei, und 
jene kurz mache, dagegen aber auch wieder kurz werden könne, wenn sie in die Nähe 
von einer andern gerät, welche mehr Geistesgewicht hat. (Rom, 10. Januar 1787).283

So lässt sich wohl auch die Frage, wo das Zeremoniell im äußerlich leergeräumten 
Kammerspiel geblieben ist, mit der Praxis der Versifizierung beantworten. Goethe hat 
die symbolische Raumordnung im prosodischen System gefunden, das ihm Moritz in 
Rom vorstellte, und solcherart in eine ästhetische Präzedenz transformiert. Die Geburt 
des Weimarer Klassizismus aus der ästhetischen Transposition von Zeremonialordnung, 
»eine[r] gewisse[n] Rangfolge der Sylben«. Intrikaterweise ist mit dem generischen Zitat 
des diplomatischen Theaters der Wechsel hin zum klassizistischen Lesetheater vollzogen, 
das sich als immunisierte Textur284 von seinen unzulänglichen performativen Bedingun-
gen emanzipiert hat.285 Damit setzt Goethe im Programm klassizistischer Innerlichkeit 

282	 Vgl. Wierlacher Ent-Fremdete Fremde, S. 408. 
283	 Johann Wolfgang Goethe, Italienische Reise, hrsg. von Andreas Beyer und Norber Miller, 

München / Wien 1992 (= Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, 
Bd. 15), S. 186.

284	 Vgl. Cornelia Zumbusch, Die Immunität der Klassik, Berlin 2012, S. 230–360.
285	 Vgl. Goethes Urteil über Schauspieler anlässlich einer Aufführung der Iphigenie in Johann Peter 

Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, hrsg. von Heinz Schlaffer, 



zeremonialtheater um 1700 und im 18. jahrhundert

424

auch einen Schlusspunkt in der bislang verfolgten Korrelation von Text und Theater, von 
zeremonieller Textur und performance der dramatischen Diplomatie. 

Wenn wir noch einmal das Schlusstableau von Goethes Schauspiel in Erinnerung ru-
fen, begründet Iphigenie im Rhythmus des Blankverses der in Italien überarbeiteten Fas-
sung von 1787 ein Szenario der Institutionalisierung, das extraterritoriale Repräsentation 
und diplomatische Vermittlung in den Vordergrund rückt:

Verbann’ uns nicht ! Ein freundlich Gastrecht walte
Von dir zu uns: so sind wir nicht auf ewig
Getrennt und abgeschieden. […]
Bringt der Geringste deines Volkes je
Den Ton deiner Stimme mir ins Ohr zurück, 
Den ich an euch gewohnt zu hören bin,
Und seh ich an dem Ärmsten eure Tracht; 
Empfangen wil ich ihn wie einen Gott […] (V/2154–2172).

Mit Blick auf das Projekt der Versübersetzung wird die wechselseitige diplomatische Ver-
tretung im jeweils anderen politischen (Laut-)Körper an dieser Stelle betont, handelt es 
sich doch immer noch um eine Kommunikation innerhalb der royalen Konfiguration:286 
»Von dir zu uns. So sind wir nicht auf ewig | getrennt und abgeschieden.« Die chiastische 
Rahmung von Iphigenies Monolog durch Thoas’ »So geht« / »Lebt wohl« vollzieht so 
die Synchronizität des Schlusstableaus auch formal im Versfuß, im Spiel der Silben und 
Laute. So institutionalisieren und sichern die in einzelnen Redehandlungen gestifteten 
Abhängigkeiten und Relationen – familiär und politisch – das dramatische Prinzip der 
Verhandlung, das den Mythos zu pazifizieren vermochte. Wie die Debatten um Iphigenies 
Einsatz vermuten lassen, kann ihre verteufelte Humanität die Fragen nach Maskerade, 
Gewalt und Staatsräson jedoch nicht zur Gänze hinter sich lassen.

München / Wien 1986 (= Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, 
Bd. 19), S. 549 f.

286	 Mit dem 5. Akt tritt Iphigenie nicht mehr als Priesterin, sondern (wie ihr Bruder Orest auch) 
explizit als »Fürstin« (V/3, 1824) auf. 



VII. Schluss

So wie die Maske den Menschen ›echt‹ und tiefgründig erscheinen lässt, um einen Ge-
danken Friedrich Nietzsches aufzugreifen,1 erscheint der Staat in der Maske souverän und 
wird nach außen in Verhandlungen vertretbar. In beiden Fällen fungiert die Diplomatie 
als entscheidendes Medium. So avanciert der Diplomat in seiner Rollenfiktion zum Test-
fall des Zeremoniells wie des Völkerrechts. Seit dem 15. Jahrhundert treten Gesandte wie 
in den italienischen Stadtstaaten als Residenten auf, doch erst mit der Epoche der Sou-
veränität um 1600 verkörpern sie das Modell politischer Personalität und den einzigen 
Kanal, über den Souveräne miteinander zu kommunizieren vermögen.2 

Als Schlüsselfigur politischer Repräsentation und Kommunikation ist er zugleich eng 
mit dramatischer Figuration und theatraler Performativität verwoben. Die frühneuzeit-
liche Dramatik und deren generisch-mimetische Möglichkeiten erweisen sich als Refle-
xions- und Praxisfeld, in dem das räumliche und zeitliche Dazwischen der Diplomatie 
zu erproben und vermessen ist. Das betrifft auch die dramatische Institutionalisierung 
von Friedenskongressen, die seit den Westfälischen Friedensverhandlungen Kollektiv und 
Kultur der Gesandten in den Vordergrund rücken. Dieses Buch verfolgt die These, dass 
der dramatische Aspekt der Diplomatie weit über die Schauspielermetapher der Diploma-
ten hinaus- und bis in die diplomatische techne3 reicht: als Protokoll, als Handlungsspiel-
raum verschiedener Akteure auf verschiedenen Bühnen, in verschiedenen Registern und 
Genres. Gerade für die Öffentlichkeit der Friedenskongresse ist auf den performativen 
Charakter von Recht und Politik hinzuweisen, der deutsche Dramatik und europäische 
Diplomatie im 17. und 18. Jahrhundert situativ in Beziehung setzt.

Ausgehend von der Gesandtentheorie und den Völkerrechtsdiskursen des Späthuma-
nismus wandert die Diplomatie während und nach dem Dreißigjährigen Krieg in die 
dramatischen Texte und wird so Teil der theatralen Repräsentation im zeremoniellen 
Rahmen. Nicht zuletzt dort, wo Transzendenz und Weltentsagung postuliert werden, 
eröffnet die dramatische Diplomatie Einblicke in die Medialität und Fiktionalität von 
Herrschaft. Die zweite Hälfte des 17. und die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts zeitigen 
eine Operativierung und funktionale Vervielfältigung diplomatischer Praktiken, die auch 
die Bauform und Rhetorik der Dramen verändern: Das Drama der Diplomatie verlagert 
sich in der ›prudentistischen‹ Episteme von der Maske des Diplomatenschauspielers zur 
Rollenvielfalt in Verhandlungen bzw. der (enzyklopädischen) Gesamtorganisation von 
Ambassaden. Dem Drama als Ort der Geschichte kommt für die diplomatische Praxis 
dabei dokumentarischer, figurierender und allegorisierender sowie – im praxeologischen 
Verständnis – experimenteller und intervenierender Charakter zu. Drama und Theater 

1	 Vgl. Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, in: ders., Werke in drei Bänden, Bd. 2, hrsg. 
von Karl Schlechta, München 1960, S. 563–756, hier S. 603 f.

2	 Vgl. Timothy Hampton, Baroque Diplomacy, in: The Oxford Handbook of the Baroque, hrsg. von 
John D. Lyons, Oxford 2019, S. 734–745.

3	 Vgl. Constantinou, On the Way to Diplomacy, S. 97.



schluss

426

fungieren als Tableau diplomatischer »Techniken der Übereinkunft« (Walter Benjamin), 
deren rechtlichen und politischen Grenzen sowie medialen Störungen und Ambivalenzen. 

Unsere Lektüren haben deutlich gemacht, dass das dramatisch-diplomatische Pra-
xisfeld zunächst auf Wissens- und Sozialgefüge der späthumanistischen und politischen 
Gelehrtenkultur zurückzuführen ist. Zudem lassen sich Texte und Aufführungen in einer 
Karte aufschlüsseln, in der sie als literarisch-theatrale Kommunikation nicht nur zwischen 
politisch-konfessionellen Entitäten verschiedener Hierarchien innerhalb und außerhalb des 
Reichs zur Sichtbarkeit gelangen, sondern auch als Kommunikation und Vermittlung zwi-
schen den verschiedenen dramatischen Genres und Medien selbst – vom Trauerspiel zum 
Stegreiftheater, vom Schäferspiel zum höfischen Ballett, von der Oper zum Friedensspiel. 

Wie auch an den schlesischen Dramen Gryphius’, Lohensteins und Hallmanns beobach-
tet werden konnte, bietet sich die dramatische Praxis auch als diplomatischer Kommunika-
tionskanal zum italienischen Musiktheater des Wiener Hofes an. Es gehört zu den überra-
schenden Befunden, dass die deutsche Dramatik der Frühen Neuzeit abseits von Modellen 
der Gelegenheitsdichtung in permanenter Verhandlung nicht nur mit dem kaiserlichen 
Zeremonialheater steht, sondern auch mit verschiedenen Formen des europäischen (Frie-
dens-)Theaters. Diese europäische Dimension zeigt sich nicht nur in der Beziehung zwi-
schen dramatischem Text und internationaler Politik bzw. Geopolitik, sondern zwischen 
den Dramen und Genres als intertextuelles und intermediales Verweis- und Bezugssystem. 

Als institutionsgeschichtliche Voraussetzungen der Literarisierung und Dramatisierung 
der Diplomatie in der Frühen Neuzeit dienen die Professionalisierung und Etablierung 
der neuen Diplomatie zwischen 1580 und 1740 sowie Friedenskongresse, die in der Frü-
hen Neuzeit das bevorzugte Instrument der Konfliktmoderation darstellen. Drama und 
Theater haben wesentlichen Anteil an der kulturellen Öffentlichkeit der Kongresse und 
den daraus hervorgehenden Vorstellungen von internationalen Beziehungen in Europa. 
Das betrifft insbesondere auch Vorstellungen von Krieg und Frieden, von Komplexitäts-
graden und Unterbrechungsmöglichkeiten von Kriegen und nicht zuletzt: von Zeiträu-
men des Friedens. 

Für das 18.  Jahrhundert ist der Zusammenhang von diplomatischer Dramatik und 
Europakonzeption bzw. -utopie hervorzuheben, zugleich aber auch als Ablösung vom 
zeremoniellen Drama der Diplomatie zu lesen. Deutlich wird der Wechsel vom Frie-
denstheater zur Europa-Utopie erstmals mit dem Projet pour rendre la paix perpétuelle 
en Europe (1713) des Abbé de Saint-Pierre, das im Verlauf des 18. Jahrhunderts eine im
posante Wirkungsgeschichte in den Diskursen der europäischen Aufklärung (etwa bei 
Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant) entfalten sollte. Die négociation permanente 
der französischen Diplomatie des 17. Jahrhunderts transformiert der Abbé de Saint-Pierre 
in eine rechtliche und politische Institutionalisierung der Gleichgewichtsidee und Frie-
denskongresse.4 Insbesondere nach dem Siebenjährigen Krieg, der als erster Weltkrieg an 
die Traumata des Dreißigjährigen Krieges erinnert, werden Fragen der Konfliktmodera-
tion und der Diplomatie vor der Folie von Europakonzeptionen modelliert.

4	 Siehe Charles Irénée Castel de Saint-Pierre, Der Traktat vom ewigen Frieden 1713, hrsg. von Wolf-
gang Michael, Berlin 1922 (= Klassiker der Politik, 4).



schluss

427

Durch die zunehmend verbindlichen bi-, multi- und polylateralen Rechtsstrukturen 
verlieren Zeremoniell und Verhaltenslehren im diplomatischen Austausch an Bedeu-
tung bzw. werden durch das nüchterne Protokoll ersetzt. Das zeigt sich mit dem Wiener 
Kongress 1814 /15 insbesondere an jenem Friedenskongress, der dem Versuch verpflichtet 
war, das Gleichgewicht der Kräfte des 18. Jahrhunderts wieder herzustellen. Am Anfang 
des Kongresses stand die Abschaffung des theatrum praecedentiae. Mit der Verflachung 
des Zeremoniells setzt zugleich eine Privatisierung von Zeremoniell, Rhetorik und Ver-
haltenslehre ein, wie sie sich in der galanten Diskursivierung des politischen Menschen 
um 1700 vorbereitet: Die Maske der Diplomatie – Takt und Verhandlung im »offenen 
System«5 – kehrt als soziale Praxis des Alltags in einer zunehmend ökonomisierten und 
konfliktträchtigen Welt zurück. Als literarische Figur taucht der Diplomat nun nicht 
mehr im Trauer- oder Friedensspiel auf, sondern vermehrt im Lustspiel oder wie im Fall 
von Gottfried Kellers Sinngedicht (1881): in der Novelle, um dort als ironisierte Medienfi-
gur an der Vermittlung zwischen alter und neuer Welt zu scheitern.

Es ist kein Zufall, dass die Diplomatie im Zuge einer Umdeutung der kalten persona 
und sozialen Maskierung in der Soziologie und Kulturtheorie nach dem Ersten Weltkrieg 
wieder aufgewertet und geradezu modellhaft aufgegriffen wird, um der Radikalisierung 
der Gesellschaft analytisch und strategisch begegnen zu können.6 Bereits in Walter Benja-
mins Kritik der Gewalt (1921) tritt die Geselligkeit der frühneuzeitlichen Diplomatie an die 
Stelle der rechtlichen und politischen Unmittelbarkeit. Und in Helmuth Plessners Grenzen 
der Gemeinschaft (1924) heißt es zum Takt und den neuen Gefahren der Aufrichtigkeit: 

Takt ist das Vermögen der Wahrnehmung unwägbarer Verschiedenheiten, die Fähig-
keit, jene unübersetzbare Sprache der Erscheinungen zu begreifen, welche die Situatio-
nen, die Personen ohne Worte in ihrer Konstellation, in ihrem Benehmen, ihrer Physio-
gnomie nach unergründlichen Symbolen des Lebens reden. Takt ist die Bereitschaft, auf 
diese feinsten Vibrationen der Umwelt anzusprechen, die willige Geöffnetheit, andere 
zu sehen und sich selber dabei aus dem Blickfeld auszuschalten, andere nach ihrem 
Maßstab und nicht dem eigenen zu messen. Takt ist der ewig wache Respekt vor der 
anderen Seele und damit die erste und letzte Tugend des menschlichen Herzens. […] 
Versuchen wir uns bloß einen Augenblick den Verkehr einander kaum bekannter Per-
sonen vorzustellen, die sagen wollen, was sie denken oder gar voneinander vermuten. 
Nach kurzem Zusammenprall müßte sich Weltraumkälte zwischen sie legen.7 

Dadurch, so Plessner, sei der Ausgleich, wenn auch als labile Balance, bereits in der Form 
der kulturellen, sozialen und politischen Begegnung angelegt – nicht erst abstraktes Er-
gebnis einer Verhandlung. Die tastende und balancierende Suche der Diplomatie – ihre 
Anhäufung von Zeit und aus der Sicht der Moderne von nicht unmittelbar produktivier-

5	 Helmuth Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Frank-
furt a. M. 2001, S. 95.

6	 Vgl. Helmut Lethen, Verhaltenslehren der Kälte. Lebensversuche zwischen den Weltkriegen, Berlin 
2022, S. 53–132.

7	 Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, S. 107.



schluss

428

baren Dingen (Geselligkeit, Höflichkeit, Spiel, Manierismus etc.) – steht der ungebrems-
ten Aufrichtigkeit und industriell-kapitalistischen Technifizierung der Welt entgegen. 
Plessners Lob der temperierten Diplomatie als Diagnose der Gesellschaft ist wohl auch 
auf die gegenwärtigen (von Algorithmen generierten) ›heißen‹ Meinungs- und Identitäts-
märkte in den sozialen Medien und die globale Auseinandersetzung um konkurrierende 
Erinnerungskulturen zu übertragen. 

In diese Richtung deuten abschließend auch Beispiele der neueren Soziologie, die his-
torische Kulturen der Diplomatie, insbesondere den Zusammenhang von Drama und 
Diplomatie, in die Theoriebildung überführen. Richard Sennett, der in der Tyrannei der 
Intimität zu ähnlichen Ergebnissen wie Helmut Plessner gekommen ist,8 versucht in sei-
nem 2012 erschienenen Buch Together: The Rituals, Pleasures and Politics of Cooperation 
aus der sozialen Praxis der Diplomatie neue Tugenden einer »Alltagsdiplomatie« abzu-
leiten, als Kommunikationsmöglichkeit, »wie Menschen mit Menschen umgehen, die 
sie nicht verstehen, zu denen sie keine Beziehung haben oder mit denen sie im Konflikt 
leben«.9 Auch dabei spielt die Maske eine entscheidende Rolle: »Wenn wir uns nicht 
darauf konzentrieren, uns selbst zu enthüllen oder zu charakterisieren, können wir einen 
gemeinsamen sozialen Raum mit Ausdrucksinhalten füllen. […] Die Alltagsdiplomatie 
erzeugt expressive soziale Distanz. Aus diesem abstrakten Rezept ergeben sich konkrete 
politische Folgerungen.«10 Gerade in der eigenen Maskierung und diplomatischen Rol-
lenfiktion ist die Maskierung des Anderen, dessen Dramatisierung, mitzudenken. Damit 
lassen sich ritual- und performativitätsorientierte Methoden der Soziologie wie bei Erving 
Goffman,11 ›diplomatisch‹ differenzieren.

Noch dringlicher erfolgt der politisch-ökologische Einsatz der Diplomatie in Bruno 
Latours Politiques de la nature (1999); darin setzt Latour der Anthropologie, eine Art wis-
senschaftlicher »Protokollchef […], um den Modernen beizubringen, mit den anderen in 
Kontakt zu treten«,12 die Diplomatie entgegen: »Die Tugend des Diplomaten«, so Latour, 
bestehe darin, dass er allein durch das Dazwischengehen »seine eigenen Mandanten zu 
einem grundsätzlichen Zweifel hinsichtlich ihrer eigenen Anforderungen zwingt«.13 Eben 
darin zeigt sich das kulturtheoretische und anthropologische Potenzial der diplomati-
schen Medialität, deren Ambivalenz mit dem Zwischenraum, den sie eröffnet, verbunden 
ist. Die Außenposition von diplomatischer Maske und Verhandlung, die dadurch institu-
tionell ermöglicht wird, verdoppelt die Frage der politischen Delegation nach innen: Der 
Diplomat erinnert uns daran, dass sich »niemand auf die Einheit des Kollektivs berufen 
kann«,14 der sich nicht auf die Mühen der Verhandlung einlässt.

8	 Richard Sennett, Verfall und Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimität, Frank-
furt a. M. 1983.

9	 Richard Sennett, Zusammenarbeit. Was unsere Gesellschaft zusammenhält, aus dem Amerik. von 
Michael Bischoff, Berlin 2012, S. 296.

10	 Ebd., S. 329.
11	 Erving Goffman, Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, aus dem Amerik. von 

Peter Weber-Schäfer, 9. Aufl., München / Zürich 2011.
12	 Bruno Latour, Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt a. M. 2010, S. 264.
13	 Ebd., S. 270.
14	 Ebd., S. 272.



429

VIII. Literaturverzeichnis

Archivbestände

Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel (HAB)
Österreichische Nationalbibliothek Wien (ÖNB)
Österreichisches Staatsarchiv Wien (AT-OeStA/HHStA)

Quellen

Acta Pacis Westphalicae, Serie II, Abt. A, Bd. 3, hrsg. von Max Braubach u. a., Münster 1985.
Acta Pacis Westphalicae, Serie III, Abt. A, hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der 

Wissenschaften in Verbindung mit der Vereinigung zur Erforschung der Neueren Geschichte e. V. 
durch Konrad Repgen, bearb. von Max Braubach u. a., Münster 1985.

Acta Pacis Westphalicae, Serie III, Abt. B, Bd. 1, hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie der 
Wissenschaften in Verbindung mit der Vereinigung zur Erforschung der Neueren Geschichte e. V. 
durch Konrad Repgen, bearb. von Antje Oschmann, Münster 1998.

Acta Pacis Westphalicae, Serie III, Abt. C, Bd. 4: Diarium Lamberg 1645–1649, hrsg. von der Rheinisch-
Westfälischen Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Vereinigung zur Erforschung 
der Neueren Geschichte e. V. durch Konrad Repgen, bearb. von Herta Hageneder, Münster 1986.

Aristophanes: Der Frieden, in: ders., Sämtliche Komödien, übers. von Ludwig Seeger, Zürich 1968, 
S. 263–321.

Aristoteles: Poetik. Griechisch / Deutsch, übers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 2008.
Ballet de la paix. Dansé a Munster le 26. fevrier, Münster 1645.
Besser, Johann von: Beschreibung Der Ceremonien/ Mit welchen Die Neue Chur⸗Fürstl. Brandenb. 

Friderichs Universität zu Halle Im Herzogthumb Magdeburg Den 1 /11ten Julii 1694. inauguriret 
worden, Halle [1694].

Besser, Johann von: Des Herrn von Besser Schrifften, Beydes in gebundener und ungebundener Rede, 
Teil 1–2, Leipzig 1732.

Birken, Sigmund von: Die Fried⸗erfreuete Teutonie. Eine Geschichtschrifft von dem Teutschen Friedens-
vergleich/ was bey Abhandlung dessen/ in des H. Röm. Reichs Stadt Nürnberg/ nachdem selbiger 
von Osnabrügg dahin gereiset/ denkwürdiges vorgelaufen; mit allerhand Staats⸗ und Lebenslehren/ 
Dichtereyen/ auch darein gehörigen Kupffern gezieret, Nürnberg 1652.

Birken, Sigmund von: Die Tagebücher, Bd. 1, bearb. von Joachim Kröll, Würzburg 1971.
Birken, Sigmund von: Die Tagebücher, Bd. 2, bearb. von Joachim Kröll, Würzburg 1974.
Birken, Sigmund von: Margenis oder Das vergnügte bekriegte und widerbefriedigte Teutschland, 

Nürnberg 1679.
Birken, Sigmund von: Prosapia / Biographia, hrsg. von Dietrich Jöns und Hartmut Laufhütte, Tübingen 

1988 (= Werke und Korrespondenzen, 14).
Birken, Sigmund von: Teutsche Rede⸗bind⸗ und Dicht⸗Kunst/ oder Kurze Anweisung zur Teutschen 

Poesy/ mit Geistlichen Exempeln: verfasset durch Ein Mitglied der höchstlöblichen Fruchtbringenden 
Gesellschaft Den Erwachsenen. Samt dem Schauspiel Psyche und Einem Hirten⸗Gedichte, Nürnberg 
1679 (= Reprint: Hildesheim / New York 1973).

Birken, Sigmund von: Teutscher KriegsAb⸗und FriedensEinzug/ In etlichen Aufzügen/ bey allhier gehalte-
nem hochansehnlichen Fürstlichen Amalfischen Freudenmahl/ Schauspielweiß vorgestellt Durch S. B. 
P. L. C, Nürnberg 1650.

Birken, Sigmund von: Teutschlands Krieges⸗Beschluß und FriedensKuß/ beklungen und besungen in 
den Pegnitzgefilden von dem Schäfer Floridan, Nürnberg 1650.



liter aturverzeichnis

430

Bodin, Jean: Sechs Bücher über den Staat, Bd. 2, hrsg. von Peter Cornelius Mayer-Tasch, München 1986.
Bodinus, Johannes: De Republica libri sex, Frankfurt a. M. 1609.
Borcke, Caspar Wilhelm von: Versuch einer gebundenen Uebersetzung des Trauer⸗Spiels von dem 

Tode des Julius Cäsar, Berlin 1741.
Bostel, Lucas von: Der Glückliche Groß⸗Vezier Cara Mustapha, Erster Theil/ Nebenst Der grausah-

men Belagerung/ und Bestürmung der Käyserlichen Residenz=Stadt Wien, o. O. 1686.
Bostel, Lucas von: Der Unglückliche Groß⸗Vezier Cara Mustapha, Anderer Theil/ Nebenst Dem erfreu-

lichen Entsatze der Käyserlichen Residenz=Stadt Wien, o. O. 1686.
Botero, Giovanni: The Reason of State / The Greatness of Cities, transl. by Pamela and Daniel Phillip 

Waley and Robert Peterson, New Haven 1956.
Callières, François de: De la manière de négocier avec les souverains, Amsterdam 1716.
Callières, François de: De la Science du Monde, et des Connoissances utiles à la Conduite de la vie, 

Brüssel 1719.
Callières, François de: Der Staats⸗erfahrne Abgesandte, oder Unterricht, wie man mit hohen Potenta-

ten in Staatssachen klug tractiren soll, Leipzig 1716.
Callières, François de: Des Herrn Francisci de Callieres Königl. Frantzös. Raths und Cabinet-

Secretarii, Ehemals Auserordentl. Gesandten und Gevollmächtigten bey den Friedens-Tractaten zu 
Ryßwick und der Frantzösischen Academie Mitt-Gliedes Unterricht Von der Kentnüs der Welt, 
Und von den Wissenschafften […], Leipzig 1718.

Callières, François de: Kluger Minister und Geschickter Gesandten Staats⸗Schule Oder Unterricht, wie 
man mit grossen Herren und Potentaten Staats-Sachen klüglich tractiren soll, Leipzig 1717.

[Chemnitz, Bogislaw Philipp von:] Senatus Deorvm de præsentibus afflictissimae et periclitantis Germa-
niæ miseriis & reducenda pace, o. O. 1627.

Codex Germaniæ Diplomaticus, hrsg. von Johann Christian Lünig, Frankfurt a. M./Leipzig 1732.
Colerus, Christoph: Laudatio Honori & Memoriae V. CL. Martini Opitii pauló post obitum ejus A. 

MDC.XXXIX. in Actu apud Uratislavienses publico solenniter dicta, Leipzig 1665.
Corneille, Pierre: Nicomède. Tragédie, in: ders., Œuvres complètes, Bd. II, hrsg. von Georges Couton, 

Paris 1984 (= Bibliothèque de la Pléiade), S. 637–712.
Czepko, Daniel von: Weltliche Dichtungen, hrsg. von Werner Milch, Darmstadt 1963.
Deutsche anonyme Übersetzung des IPO (1649), in: Die Westfälischen Friedensverträge vom 24. Ok-

tober 1648. Texte und Übersetzungen, 2004 (= Acta Pacis Westphalicae. Supplementa electronica, 1), 
http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf (zuletzt 17. 2. 2023).

Deutsche offiziöse Übersetzung des IPM von 1648 (gedruckt bei Heyll in Mainz und verlegt von 
Fischer in Frankfurt a. M.), in: Die Westfälischen Friedensverträge vom 24. Oktober 1648. Texte 
und Übersetzungen, 2004 (= Acta Pacis Westphalicae. Supplementa electronica, 1), http://www.
pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/m_1648dt-heyll.pdf (zuletzt 17. 2. 2023).

De Vera Y Zúñiga, Juan Antonio: El enbaxador, Discurso segundo, Sevilla 1620 (Faksimile-Ausgabe, 
Madrid 1947).

De Vera Y Zúñiga, Juan Antonio: Le Parfait Ambassadeur, Leiden 1709.
Die Durch den Heiligen Rosenkrantz Wiederbekehrte Welt/ Auf offentlicher Schau⸗Bühne Vorgestellt, 

in: Norbert Hölzel (Hrsg.), Alpenländische Barockdramen. Kampf- und Tendenzstücke der Tiroler 
Gegenreformation, Wien u. a. 1970. 

Diepenbeeck, Abraham van / Anselm van Hulle: Pacificatores orbis christiani, sive icones principum, 
ducum, et legatorum, Rotterdam 1696.

Driesch, Gerhard Cornelius von den: Historische Nachricht von der Röm. Kayserl. Groß⸗Botschafft 
nach Constantinopel, Nürnberg 1723.

Erasmus von Rotterdam: Institutio Principis Christiani / Die Erziehung des christlichen Fürsten, in: 
ders., Ausgewählte Schriften. Acht Bände lateinisch und deutsch, Bd. 5, übers., eingeleitet und mit 
Anm. versehen von Gertraud Christian, Darmstadt 1986, S. 111–357.

Faustini, Giovanni: Il Titone. Drama per Musica, Venetia 1645.
Ferrari, Benedictus: Innhalt vnd Verfassung der Comoedi Von LiebsBetrug, Regensburg 1653.
Friedens-Instrument zwischen Den Kayser und dem Reiche und den Aller-Christlichsten Könige Zu 

Ryswick in Holland, o. O. 1697.

http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/o_1649dt-anonym.pdf
http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/m_1648dt-heyll.pdf
http://www.pax-westphalica.de/ipmipo/pdf/m_1648dt-heyll.pdf


quellen

431

Gentili, Albericus: De legationibus libri tres, London 1585.
Gluck, Christoph Willibald / Nicolas-Francois Guillard: Iphigenie auf Tauris, aus dem Franz. von Johann 

Baptist von Alxinger (1781), in: Joachim Schondorff (Hrsg.), Iphigenie. Vollständige Dramentexte, 
München / Wien 1966, S. 307–337.

Goethe, Johann Wolfgang von: Friedrich von Raumer. Geschichte der Hohenstaufen, in: ders., 
Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespräche. Schriften zur Literatur, hrsg. von Fritz Strich, 
Zürich 1950, S. 222–225.

Goethe, Johann Wolfgang: Iphigenie in Tauris (Erste Prosafassung), in: ders., Sämtliche Werke nach 
Epochen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, Bd. 2.1, hrsg. von Hartmut Reinhardt, München /  
Wien 1987, S. 247–291.

Goethe, Johann Wolfgang: Iphigenie auf Tauris. Ein Schauspiel, in: ders., Sämtliche Werke nach 
Epochen seines Schaffens. Münchner Ausgabe, Bd. 3.1, hrsg. von Norbert Miller und Hartmut 
Reinhardt, München / Wien 1990, S. 163–221.

Gottsched, Johann Christoph: Nachricht von neuen hierher gehörigen Sachen III, in: Hansjürgen 
Blinn (Hrsg.), Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in Deutschland, Bd. 1, 
Berlin 1982, S. 40.

Gracián, Baltasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit. Aus den in den Werken von Lorenço 
Gracián erdachten Aphorismen gezogen, übers. und hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht, Ditzingen 
2021.

Grimmelshausen, Hans Jacob Christoffel von: Der Abentheurliche Simplicissimus Teutsch, hrsg. von 
Dieter Breuer, 5. Aufl., Frankfurt a. M. 2018.

Grimmelshausen, Hans Jakob Christoffel von: Die verkehrte Welt, hrsg. von Günter Sieveke, Tübin-
gen 1973 (= Grimmelshausens Gesammelte Werke in Einzelausgaben).

Grotius, Hugo: De jure belli ac pacis libri tres / Drei Bücher vom Recht des Krieges und des Friedens 
(Paris 1625), nebst einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius 
vom Jahre 1707, übers. von Walter Schätzel, Tübingen 1950.

Grotius, Hugo: De jure belli ac pacis libri tres, in quibus jus naturae et gentium, item juris publici 
praecipua explicantur, hrsg. von P. C. Molhuysen, Clark 2005.

Grotius, Hugo: Tragoedia Christus Patiens. Ein Passionsspiel, übers. von Hans K. E. L.Keller, München 1959.
Gryphius, Andreas: Absurda Comica. Oder Herr Peter Squentz/ Schimpff⸗Spiel, in: ders., Gesamtaus-

gabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 7, hrsg. von Marian Szyrocki und Hugh Powell, Tübingen 
1969 (= Neudrucke Deutscher Literaturwerke, N. F., 21), S. 1–40.

Gryphius, Andreas: Beständige Mutter/ Oder Die Heilige Felicitas, Auß dem Lateinischen Nicolai 
Causini, in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 6, hrsg. von Marian Szyrocki 
und Hugh Powell, Tübingen 1966 (= Neudrucke Deutscher Literaturwerke, N. F. 15), S. 1–70.

Gryphius, Andreas: Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Beständigkeit. Trauer⸗Spiel, in: ders., 
Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 6, hrsg. von Marian Szyrocki und Hugh Powell, 
Tübingen 1966 (= Neudrucke Deutscher Literaturwerke, N. F. 15), S. 131–224.

Gryphius, Andreas: Ermordete Majestät. Oder Carolus Stuardus König von Groß Britannien. Trauer⸗
Spiel [Fassung A], in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 4, hrsg. von Hugh 
Powell, Tübingen 1964 (= Neudrucke Deutscher Literaturwerke, N. F. 12), S. 1–52.

Gryphius, Andreas: Horribilicribrifax Teutsch, in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen 
Werke, Bd. 7, hrsg. von Marian Szyrocki und Hugh Powell, Tübingen 1969 (= Neudrucke Deut-
scher Literaturwerke, N. F. 21), S. 41–119.

Gryphius, Andreas: Majuma, in: ders., Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, Bd. 8, hrsg. von 
Hugh Powell, Tübingen 1972, S. 2–21.

Guillard, Francois-Nicolas : Iphigénie en Tauride, tragédie en 4 actes, Paris 1779.
Hallmann, Johann Christian: De privilegis militum, Jena 1665.
Hallmann, Johann Christian: Die göttliche Rache/ Oder Der Verführte Theodoricus Veronensis, in: ders., 

Sämtliche Werke. Bd. 1, hrsg. von Gerhard Spellerberg, Berlin / New York 1975, S. 3–191.
Hallmann, Johann Christian: Die Sterbende Unschuld/ Oder Die Durchlauchtigste Catharina Köni-

gin in Engelland/ Musicalisches Trauer⸗Spiel, in: ders., Sämtliche Werke Bd. 2, hrsg. von Gerhard 
Spellberg, Berlin / New York 1980, S. 157–234.



liter aturverzeichnis

432

Hallmann, Johann Christian: »Schutzrede VII.« der »Vorrede« zur Sammelausgabe von 1684, in: ders., 
Sämtliche Werke, Bd. 2, hrsg. von Gerhard Spellerberg, Berlin / New York 1980, S. 400–401.

Harsdörffer, Georg Philipp: Frauenzimmer Gesprächspiele. Bd. 5, hrsg. von Irmgard Böttcher, Tübin-
gen 1969 (= Deutsche Neudrucke / Reihe: Barock, 20).

Harsdörffer, Georg Philipp: Frauenzimmer Gesprächspiele. Bd. 6, hrsg. von Irmgard Böttcher, Tübin-
gen 1969 (= Deutsche Neudrucke / Reihe: Barock, 20).

Harsdörffer, Georg Philipp: Frauenzimmer Gesprächspiele, Bd. 8, hrsg. von Irmgard Böttcher, Tübin-
gen 1969 (= Deutsche Neudrucke / Reihe: Barock, 20).

Harsdörffer, Georg Philipp: Kunstverständiger Discurs, von der edlen Mahlerey (Nürnberg 1652), 
hrsg. von Michael Thimann, Heidelberg 2008 (= Texte zur Wissensgeschichte der Kunst, 1).

Harsdörffer, Georg Philipp: Poetischer Trichter/ Die Teutsche Dicht- und Reimkunst/ ohne Behuf der 
Lateinischen Sprache/ in VI. Stunden einzugiessen, 2. Aufl., Nürnberg 1650.

Harsdörffer, Georg Philipp: Poetischen Trichters zweyter Theil, Nürnberg 1648.
Haugwitz, August Adolph: Prodromus Poeticus, Oder: Poetischer Vortrab bestehende aus unterschie-

denen Trauer⸗ und Lust⸗Spielen, Sonnetten/ Oden/ Elegien/ Bey⸗ oder Uberschrifften und andern 
Deutschen Poetischen Gedichten, Dresden 1684.

Helenius, Christian: Solutio quaestionis veteris et novae, sive, de Legati delinqventis judice compe-
tente dissertatio, in qvà Hug. Grot. Eà de re sententia explicantur, expenditur, & asseritur, Avctore 
Richardo Zoucheo, Juris Civilis Profess. Oxoniensi, cum Notis & animadversionibus Christiani 
Henelii, Coloniae ad Sprevum 1669.

Hobbes, Thomas: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, 
hrsg. von Iring Fetscher, 5. Aufl., Frankfurt a. M. 1992.

Homer: Homerische Hymnen, hrsg. und übers. von Anton Weiher, Berlin / Boston 2014.
Homer: Ilias, Neue Übertragung von Wolfgang Schadewaldt. Mit zwölf antiken Vasenbildern, 17. 

Aufl., Frankfurt a. M. 2014.
Hotman, Jean: De la charge et dignité de l’ambassadeur. Seconde édition augmentée, Paris 1604.
Höveln, Conrad von: Candorins Deutscher Zimber Swan Darin Des Hochlöbl: ädelen Swan⸗Ordens 

Anfang/ Zunämen/ Bewandnis/ Gebräuche/ Satzungen/ Ordensgesätze/ samt der Hoch⸗ansähel: 
Gesellschafter Ordens⸗Namen entworfen, Lübeck 1667.

Höveln, Conrad von: Candorins Vollkommener Teutsche Gesandte/ Nach allen dessen genauesten 
Eigenschafften/ Wie nemlich selbiger in denen vor/ bey/ und nach der ihme auffgebürdeten 
Verrichtung vorzufallen gewöhnlichen Begebenheiten gebührligst/ zu sein selbst eigener Ehre/ und 
unsterblichem Ruhm/ sich zuverhalten Treu⸗meinend Vorgestellet, Frankfurt a. M. 1679.

James I [Jakob I.]: The Works of the Most High and Mighty Prince, James, By the Grace of God 
Kinge of Great Brittaine, France and Ireland Defendor of ye Faith, London 1603.

Käyserl. und Frantzösischer Friedensschluß […], o. O. 1679.
Kirchner, Hermann: Legatus. Cunctis tum in Juris-prudentiæ, polticarumque artium studiis, tum in 

reip. administratione versantibus lectu scitus, & scitu necessarius, Lichae 1604.
Kirchner, Hermann: Respublica. Methodicæ Disputationis acie rum veterum tum recentiorum Politi-

corum opinionibus candidè & probè excussis, Marburg 1608.
Klaj, Johann: Friedensdichtungen und kleinere poetische Schriften, hrsg. von Conrad Wiedemann, 

Tübingen 1968.
König, Johann Ulrich: Die Österreichische Großmuth/ Oder: Carolus V., o. O. 1714.
Kormart, Christoph: Maria Stuart. Oder/ Gemarterte Majestät, Halle 1673.
Kormart, Christoph: Polyeuctus oder Christlicher Märtyrer, Leipzig 1669.
Leibniz, Gottfried Wilhelm: Caesarini Fürstenerii de Jure Suprematus ac Legationis Principum Ger-

maniae, in: ders., Sämtliche Schriften und Briefe, Bd. IV/2, Berlin 1963, S. 3–270.
Leibniz, Gottfried Wilhelm: Entwürfe zu »Elementen des Naturrechts«, in: ders., Frühe Schriften zum 

Naturrecht. Lateinisch – deutsch, hrsg. und übers. von Hubertus Busche und Hans Zimmermann, 
Hamburg 2003, S. 91–319.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Brief an den Vizekanzler Hugo, in: ders., Die Werke, 1. Reihe, Bd. 4: 
gemäß seinem handschriftlichen Nachlasse in der Königlichen Bibliothek zu Hannover, hrsg. von 
Onno Klopp, Hannover 1865, S. 6–9.



quellen

433

Lessing, Gotthold Ephraim: Briefe, die neueste Litteratur betreffend (17. Brief ), in: ders., Werke und 
Briefe in zwölf Bänden, Bd. 4, hrsg. von Gunter E. Grimm, Frankfurt a. M. 1997, S. 500.

Lindner, Kaspar: Umständliche Nachricht von des weltberühmten Schlesiers, Martin Opitz von Bober-
feld, Leben, tode und Schriften, nebst einigen alten und neuen Lobgedichten auf Jhn. Erster [unnd] 
anderer Theil, hrsg. von D. Kaspar Gottlieb Lindnern, Hirschberg 1740–1741.

Lohenstein, Daniel Casper von: Cleopatra (1680), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-kritische Aus-
gabe, Abt. II, Bd. 1, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2008, S. 391–841.

Lohenstein, Daniel Casper von: Großmüthiger Feldherr Arminius. Leipzig 1689 (=  Reprint 1973, 2 
Bde., hrsg. von Elida Maria Szarota).

Lohenstein, Daniel Casper von: Epicharis (1665), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-kritische 
Ausgabe, Abt. II, Bd. 2, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / New York 2005, S. 263–553. 

Lohenstein, Daniel Casper von: Ibrahim Sultan (1679), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-kritische 
Ausgabe, Abt. II, Bd. 3, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2013, S. 1–343.

Lohenstein, Daniel Casper von: Sophonisbe – Zweitfassung (1680), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-
kritische Ausgabe, Abt. II, Bd. 3, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2013, S. 389–783.

Lohenstein, Daniel Casper von: Cleopatra – Erstfassung (1661), in: ders., Sämtliche Werke. Historisch-
kritische Ausgabe, Abt. II, Bd. 1, Teilbd. 1, hrsg. von Lothar Mundt, Berlin / Boston 2008, S. 141–389.

Lohenstein, Daniel Casper von: Ibrahim Sultan Schauspiel/ Agrippina Traurspiel/ Epicharis Traurspiel/ 
Und andere Poetische Gedichte/ So noch mit Bewilligung des S. Autoris Nebenst desselben Lebens⸗
Lauff und Epicediis, Breslau 1685.

Lotichius, Johann Peter: Theatrum Europaeum, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1651.
Lünig, Johann Christian: Theatrum Ceremoniale historico-politicum, Bd. 1 und 2, Leipzig 1719–1720.
Luther, Martin: Von der Freiheit eines Christenmenschen [1520]. Ein Sendbrief an den Papst Leo X., in: 

ders., Schriften, hrsg. von Ernst Kähler, Nachw. von Johannes Schilling, Stuttgart 2012, S. 102–115.
Machiavelli, Niccolò: Discorsi. Gedanken über Politik und Staatsführung. Deutsche Gesamtausgabe, 

übers. und hrsg. von Rudolf Zorn, mit einem Geleitw. von Herfried Münkler, 3., verb. Aufl., 
Stuttgart 2007.

Malingre, Claude: Histoires tragiqves de nostre temps. Dans lesqvelles se voyent plusieurs belles ma-
ximes d’Estat, & quantité d’exemples fort memorables, de constance, de courage, de generosité, de 
regrets, & repentances, Rouen 1641.

Marselaer, Frederik van: Legatus, Antwerpen 1626.
Mattheson, Johann: Texte aus dem Nachlaß, hrsg. von Wolfgang Hirschmann und Bernhard Jahn, 

unter Mitarb. von Hansjörg Drauschke u. a., Hildesheim 2014.
Meiern, Johann Gottfried von: Acta pacis executionis publica oder Nürnbergische Friedens-Execu-

tions-Handlungen und Geschichte, Bd. 1, Hannover / Tübingen 1736 /37.
Meiern, Johann Gottfried von: Acta Pacis Westphalicae Publica, Oder Westphälische Friedens-Hand-

lungen und Geschichte, Hannover 1734–1736.
Meyer, Johann Gabriel: Der guldene Apfel/ Schauspiel/ Gehalten in Wien/ auf das höchstherrlichst⸗

gesegnete/ Vermählungs⸗Fest: Dero Römisch. Käiserl. Und Königlichen Majestäten Leopoldj und 
Margaretæ/ aufgesetzt von Francisco Sbarra, Röm. Käs. Majest. Raht. Anjetzo aber aus dem Italiäni-
schen übersetzt, Nürnberg 1672.

Molière: Le Bourgeois gentilhomme / Der Bürger als Edelmann. Comédie-ballet en cinq actes / Ballett-
komödie in fünf Aufzügen, hrsg. und übers. von Hanspeter Plocher, Stuttgart 1993.

Morus, Thomas: Die Geschichte König Richards III, übers., eingeleitet und komm. von Hans P. Hein-
rich, München 1984.

Moser, Friedrich Carl: Abhandlung von der Staats⸗Galanterie, oder denjenigen Höflichkeiten der 
großen Welt, welche ihren Ursprung nicht in dem auf Verträgen oder Herkommen begründeten 
Zeremoniell haben, in: ders., Kleine Schriften zur Erläuterung des Staats- und Völker-Rechts, Bd. 1, 
Frankfurt a. M. 1751, S. 1–181.

Neumeister, Erdmann: De Poetis Germanicis, hrsg. von Franz Heiduk in Zusammenarbeit mit Günter 
Merwald, Bern / München 1978.

Olearius, Adam: Relation du voyage en Moscovie, Tartarie, et Perse, avgmentee en cette novelle 
edition, traduit de l’Allemand par A. de Wicquefort, Paris 1666.



liter aturverzeichnis

434

Olearius, Adam: Vermehrte Newe Beschreibung Der Muscowitischen und Persischen Reyse. Schleswig 
1656, hrsg. von Dieter Lohmeier, Tübingen 1971 (= Reprint).

Omeis, Magnus Daniel: Gründliche Anleitung zur Teutschen accuraten Reim- und Dicht-Kunst, 
Nürnberg 1704.

Opitz, Martin: Acht Bücher Deutscher Poematum, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. II/2, hrsg. von 
George Schulz-Behrend, Stuttgart 1979 (= Bibliothek des literarischen Vereins, 301), S. 530–545.

Opitz, Martin: Briefwechsel und Lebenszeugnisse. Kritische Edition mit Übersetzung, hrsg. von Klaus 
Conermann, 3 Bde., Berlin / New York 2009.

Opitz, Martin: Buch von der Deutschen Poeterey, in: ders., Gesammelte Werke, II/1, Stuttgart 1978 
(= Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart, 300), S. 331–416.

Opitz, Martin: Gelehrter Leute Zeugniß von den Trojanerinnen, in: ders., Weltliche Poemata 1644. 
Erster Teil, unter Mitwirkung von Christine Eisner, hrsg. von Erich Trunz, Tübingen 1967.

Opitz, Martin: Senecae Trojanerinnen. Deutsch übersetzet/ vnd mit leichter Auslegung erkleret, 
in: ders., Gesammelte Werke, Bd. II/2, Stuttgart 1979 (=  Bibliothek des literarischen Vereins in 
Stuttgart, 301), S. 424–521.

Opitz, Martin: Silvarum libri III. Epigrammatum liber unus, Frankfurt a. M. 1631.
Opitz, Martin: Trostgedichte in Widerwertigkeit deß Krieges, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. I, 

hrsg. von George Schulz-Behrend, Stuttgart 1968 (= Bibliothek des literarischen Vereins in Stutt-
gart, 299), S. 187–266.

Opitz, Martin: Weltliche Poemata Zum Viertenmal vermehret vnd vbersehen heraus geben, Frank-
furt a. M. 1644.

Platon: Gorgias, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 1, übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. von 
Ursula Wolf, 33. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2015, S. 337–451.

Platon: Ion, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 1, übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. von Ursula 
Wolf, 33. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2015, S. 65–82.

Platon: Kratylos, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 3, übers. von Friedrich Schleiermacher und Hierony-
mus und Friedrich Müller, hrsg. von Ursula Wolf, 37. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2013, S. 11–89.

Platon: Nomoi, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 4, übers. von Friedrich Schleiermacher und Hierony-
mus und Friedrich Müller, hrsg. von Ursula Wolf, 24. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2014, S. 143–573.

Platon: Phaidros, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 2, übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. von 
Ursula Wolf, 35. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2016, S. 539–609.

Platon. Politeia, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 2., übers. von Friedrich Schleiermacher, hrsg. von 
Ursula Wolf, 35. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2016, S. 195–535.

Plautus: Amphitruo. Lateinisch / Deutsch, übers. und hrsg. von Jürgen Blänsdorf, Stuttgart 2015.
Postel, Christian Heinrich: Die durch Wilhelm Den Grossen In Britannien/ Wider eingeführte Irene, 

In einem Sing⸗ und Tantz⸗Spiel Auff dem Hamburgischen Schau⸗Platz vorgestellet, Hamburg 1698.
Postel, Christian Heinrich: Aller⸗unterthänigster Gehorsam/ Welcher auff dem erfreulichstem Nah-

mens⸗Tage Des Grossen Käysers Leopolds I. In einem Tantz⸗ und Singe⸗Spiel, Hamburg 1698.
Postel, Christian Heinrich / Reinhard Keiser: Der bey dem allgemeinen Welt⸗Friede von dem Grossen 

Augustus geschlossene Tempel des Janus auf dem lang gewünschten Frieden⸗Feste Welches im Jahr 
1698 in Hamburg gefeiret ward in einem Singe⸗Spiel vorgestellet, Hamburg 1698.

Pufendorf, Samuel von: Die Verfassung des deutschen Reiches, hrsg. und übers. von Horst Denzer, 
Frankfurt a. M. 1994 (= Bibliothek des deutschen Staatsdenkens, 4).

Quintilianus, Marcus Fabius: Institutionis Oratoriae. Libri XII/Ausbildung des Redners. Zwölf Bü-
cher, hrsg. und übers. von Helmut Rahn, Bd. 2, Darmstadt 1975.

Racine, Jean: Andromaque, in: ders., Théâtre complet, Bd. 1, hrsg. von Philippe Sellier, Paris 1995, 
S. 217–307.

Rettenpacher, Simon: Dramen (lateinisch/deutsch), Bd. I, hrsg. von Benno Wintersteller OSB in Zu-
sammenarbeit mit Christoph Fackelmann, übers. von Alfons Isnenghi und Walter Zrenner, Wien 
2008 (= Wiener Neudrucke, 19).

Rettenpacher, Simon: Pax Terris Reddita, sev Felix Laophili ac Irenes Connubium, in: ders., Dramen 
(lateinisch/deutsch), hrsg. von Benno Wintersteller, übers. von Alfons Isnenghi und Walter Zren-
ner, Wien / Berlin 2007, S. 458–499.



quellen

435

Rettenpacher, Simon: Prudentia Victrix, SEV Vlysses post longos errores in Patriam redux […], in: 
ders., Dramen (lateinisch/deutsch), hrsg. von Benno Wintersteller, übers. von Alfons Isnenghi und 
Walter Zrenner, Wien / Berlin 2007, S. 498–553.

Rist, Johann: Das Friedewünschende Teutschland. In einem Schauspiele öffentlich vorgestellet und 
beschrieben, Cölln 1649.

Rist, Johann [=nicht als Autor genannt]/Ernst Stapel: Irenaromachia. Das ist eine Newe Tragico-
comaedia, Hamburg 1630.

Rist, Johann: Lob- Trawr- vnd Klag-Gedicht/ Vber gar zu frühzeitiges/ jedoch seliges Absterben/ Des 
weiland Edlen/ Großachtbaren und Hochgelahrten Herren/ Martin Opitzen […] Welcher am 6. 
Tage Septembris, des 1639. Jahres/ in der/ Königlichen Stadt Dantzig/ diß eitle Leben hat verlassen 
[…], Hamburg 1640.

Rohr, Julius Bernhard von: Ceremoniel⸗Wissenschaft der großen Herren, Berlin 1729.
Rohr, Julius Bernhard von: Ceremoniel⸗Wissenschaft der Privat⸗Personen, Berlin 1728.
Ronsard, Pierre de, Abrégé de l’art poétique français, in: Francis Goyet (Hrsg.), Traités de poétique et 

de rhétorique de la Renaissance, Paris 1990, S. 465–487.
Saavedra Fajardo, Diego de : Ein Abriss eines Christlich-Politischen Printzens, Amsterdam 1655.
Saint-Pierre, Charles Irénée Castel de: Der Traktat vom ewigen Frieden 1713, hrsg. von Wolfgang 

Michael, Berlin 1922 (= Klassiker der Politik, 4).
Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem / Sieben Bücher über die Dichtkunst. Bd. 1, hrsg. und übers. 

von Luc Deitz, Stuttgart / Bad Cannstatt 1994.
Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem / Sieben Bücher über die Dichtkunst, Bd. 2, hrsg. und übers. 

von Luc Deitz, Stuttgart / Bad Cannstatt 1994.
Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem / Sieben Bücher über die Dichtkunst, Bd. 5, hrsg. und übers. 

von Gregor Vogt-Spira und Luc Deitz, Stuttgart / Bad Cannstatt 2003.
Scarlatti, Allessandro: Il gran Tamerlano. Drama per musica rappresentato nella villa di Pratolino, 

Florenz 1706.
Schleder, Johannes Georgius: Theatrum Europaeum, Bd. 6, Frankfurt a. M. 1663.
Schleder, Johannes Georgius: Theatrum Europaeum, Bd. 7, Frankfurt a. M. 1670.
Schleder, Johannes Georgius: Theatrum Europaeum, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1677.
Schlegel, Johann Elias: Werke, Bd. 3, Kopenhagen / Leipzig 1764.
Schottelius, Justus Georg: Ausführliche Arbeit von der Teutschen Haubt-Sprache, Braunschweig 1663.
Schottelius, Justus Georg: Der schreckliche Sprachkrieg. Horrendum Bellum Grammaticale Teuto-

num antiquissimorum, hrsg. von Friedrich Kittler und Stefan Rieger, Leipzig 1991.
Schottelius, Justus Georg: Neu erfundenes FreudenSpiel genandt FriedensSieg. In Gegenwart vieler 

Chur⸗ und Fürstlicher auch anderer Vornehmen Personen in dem Fürstl. BurgSaal zu Braunschweig 
im Jahr 1642 von lauter kleinen Knaben vorgestellet – Auf vielfältiges begehren mit Kupfer Stücken 
gezieret, Wolfenbüttel 1648.

Shakespeare, William: König Johann, in: ders., Historien, übers. von August Wilhelm Schlegel und 
Dorothea Tieck, hrsg. von Volker Klotz, Berlin 2009, S. 5–87.

Shakespeare, William: The Life and Death of King John, in: ders., The Oxford Shakespeare. Com-
plete Works, Second Edition, hrsg. von John Jowett u. a., Oxford 2005, S. 425–452.

Shakespeare, William: The Tragedy of Hamlet, Prince of Denmark, in: ders., The Oxford Shakes-
peare. Complete Works, Second Edition, hrsg. von John Jowett u. a., Oxford 2005, S. 681–717.

Shakespeare, William: The Tragedy of Julius Caesar, in: ders., The Oxford Shakespeare. Complete 
Works, Second Edition, hrsg. von John Jowett u. a., Oxford 2005, S. 627–654.

Sidney, Philip: Defence of Poesy, London 1595.
Stosch, Baltzer Siegmund von: Danck⸗ und Denck⸗Seule des Andrae Gryphii [1665], in: Heinz Ludwig 

Arnold (Hrsg.), Andreas Gryphius, 2. und revidierte Aufl., München 1980 (= Text und Kritik, 7 /8), 
S. 3–11.

Stosch, Balthasar Sigismund von: Von dem Praecedentz⸗oder Vorder⸗Recht/ aller Potentaten und 
Respubliquen in Europa, Samt einer sonderbaren Zugabe von der Hoheit des Ertz⸗Hertzoglichen 
Hauses Oesterreich, Breslau 1677.

Stieve, Gottfried: Europäisches Hoff⸗Ceremoniel, 2. Aufl., Leipzig 1723.



liter aturverzeichnis

436

Suárez, Francisco: De triplici virtute theologica, Fide, Spe et Charitate, tract. III: De Charitate, disp. 13: de 
bello, in: ders., Ausgewählte Texte zum Völkerrecht, hrsg. von J. de Vries, Tübingen 1965, S. 108–204.

Tasso, Torquato: Il Messagiero, in: ders., Dialoghi, Bd. 1, A cura di Giovanni Baffetti, Milano 1998, 
S. 369–380.

Vergil: Aeneis, Publius Vergilius Maro, Publij Virgilij Maronis Opera, hrsg. von Sebastian Brant, 
Straßburg 1502.

Voltaire: La mort de Cesar. Tragédie, Paris 1736.
Von Himmeln entzündete und/ Durch allgemeinen Zuruff der Erde/ sich Himmelwerts erschwingende, 

Frolockungs⸗Flammen. Zu Höchstfeyerlichster Begängnüß deß Hochzeitlichen Beylagers/ Beyder Aller-
durchleuchtigsten Majestäten/ Leopoldi I. Römischen Kaysers […] und Margaritæ, Geborner Infantin 
aus Hispanien 1666, Wien 1667.

Weise, Christian: Curiöse Gedancken von Deutschen Brieffen/ Wie ein Junger Mensch/ sonderlich 
ein zukünfftiger Politicus, Die galante Welt wohl vergnügen soll. In kurzen und zulänglichen 
Regeln. So dann In anständigen und practibalen Exempeln ausführlich vorgestellet, Dresden 1691.

Weise, Christian: Der geplagte und Wiederum erlöste Regnerus in Schweden, in: ders., Sämtliche 
Werke, Bd. 2: Historische Dramen II, hrsg. aufgrund der Vorarbeiten von John D. Lindberg von 
Hans-Gert Roloff, Berlin / New York 1991, S. 1–199.

Weise, Christian: Der politische Näscher, Leipzig 1678.
Weise, Christian: Die Merckwürdige Begebenheit von Naboths Weinberge und der Gestürtzten 

Jesabel/ in einem Schau-Spiele vorgestellet, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. VI: Biblische Dramen 
III, hrsg. von John D. Lindberg, Berlin / New York 1988, S. 222–442.

Weise, Christian: Eine Auffmunterung Schöner Gemüther/ Wie solche In einem kurtzen Schau-Spiel 
von betrübten und wiederum vergnügten Nachbars-Kindern, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 15: 
Schauspiele II, hrsg. von John D. Lindberg, Berlin / New York 1986, S. 3–89.

Weise, Christian: Eine Misculance von der alsogenannten Tragoedie und Comoedie, In der Vor-
stellung Einer Historie oder einer Fabel vom König Wenzel, in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 3: 
Historische Dramen III, hrsg. von John D. Lindberg, Berlin / New York 1971, S. 3–177.

Weise, Christian: Institutiones Oratoriae, Leipzig 1687.
Weise, Christian: Freymüthiger und höfflicher Redner/ das ist/ ausführliche Gedancken von der 

Pronunciation und Action, Was ein getreuer Informator darbey rathen und helffen kann/ Bey 
Gelegenheit Gewisser Schau⸗Spiele allen Liebhabern zur Nachricht gründlich und deutlich ent-
worffen, Leipzig 1693.

Weise, Christian: Neu⸗Erleuterter Politischer Redner/ Das ist: Unterschiedene Kunst⸗Griffe/ welche 
in gedachtem Buche entweder gar nicht/ oder nicht so deutlich vorkommen/ Gleichwohl aber Zu 
Fortsetzung der hochnöthigen Ubung etwas grosses helffen können; Aus bißheriger Experientz 
abgemercket/ und so wohl durch leichte Regeln als durch deutliche und nützliche Exempel ausge-
führet, Leipzig 1688.

Weise, Christian: Oratorisches Systema, Leipzig 1707.
Weise, Christian: Politische Fragen/ Das ist: Gründliche Nachricht von der Politica, Welcher Gestalt 

Vornehme und wolgezogene Jugend hierinne einen Grund legen/ So dann aus den heutigen Repub-
liqven gute Exempel erkennen/ Endlich auch in practicablen Staats⸗Regeln den Anfang treffen soll, 
Dresden 1708.

Weise, Christian: Politischer Redner/ Das ist: Kurtze und eigentliche Nachricht/ wie ein sorgfältiger 
Hofmeister seine Untergebene zu der Wolredenheit anführen sol […], Leipzig 1694.

Wicquefort, Abraham de: L’Ambassadeur, oder Staats⸗Bothschaffter/ Und dessen Hohe Fonctions, 
und Staats⸗Verrichtungen, übers. von Johann Leonhardt Sautern, Frankfurt a. M. 1683.

Wicquefort, Abraham de : L’Ambassadeur et ses fonctions, 2 Bde., Köln 1689–1690.
Wiener Haupt- und Staatsaktionen, Bd. 2, hrsg. von Rudolf Payer von Thurn, Wien 1910.
Wolff, Christian von: Grundsätze des Natur- und Völckerrechts/ worinn alle Verbindlichkeiten und 

alle Rechte aus der Natur des Menschen in einem beständigen Zusammenhange hergeleitet werden, 
Halle an der Saale 1754.

Zouch, Richard: Allgemeines Völcker Recht: Wie auch Allgemeines Urtheil und Außspruch aller Völ-
cker: Worinnen allerhand anmüthige und nützliche, so wol zu Friedens- als Kriegs-Zeiten gehörige 



forschungsliter atur

437

Fragen/ Auß den bewärtesten allten und neuen Historicis und Scribenten eingeführet und durch der 
berühmetesten Rechtsgelärten erörtert und beantwortet werden, Heidelberg 1660.

Zouch, Richard: Eines vornehmen Englischen JCti Gedancken von dem Tractement eines Ministri 
und dessen Domestiquen, welche an dem Orthe, wo Selbige in Gesandtschafft sich befinden etwas 
verbrochen […] Wegen derer Solidité anjetzo in teutscher Sprache mitgetheilet Und mit Neuern 
Anmerckungen auch einer Vorrede vermehret, in welcher sonderlich eine kurtze Einleitung zu 
dieser Sache/ Nach den Grund-Lehren des Völcker-Rechts zu finden, Jena 1717.

Zouch, Richard: Juris et Judicii Fecialis, sive, Juris inter gentes, et Quaestionum de eodem Explicatio, 
QVA, Quae ad Pacem & Bellum inter diversos Principes, aut Populos spectant, ex praecipuis 
Historico-jure-peritis, exhibentur, Lugd, Batavor 1651.

[Zouch, Richard:] The Sophister. A Comedy, London 1639.

Forschungsliteratur

Abel, Günter: Stoizismus und Frühe Neuzeit. Entstehungsgeschichte modernen Denkens im Felde 
von Ethik und Politik, Berlin / New York 1978.

Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand (Homo sacer II.1), übers. von Ulrich Müller-Schöll, Frank-
furt a. M. 2004.

Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge (Homo sacer III), übers. 
von Stefan Monhardt, Frankfurt a. M. 2003.

Aikin, Judith P.: The Audience within the Play. Clues to Intended Audience Reaction in German 
Baroque Tragedies and Comedies, in: Daphnis 13 (1984), S. 187–201.

Aikin, Judith P.: The Comedies of Andreas Gryphius and the Two Traditions of European Comedy, in: 
Germanic Review 63 (1988), S. 114–120.

Albrecht, Jörn: Übersetzung, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9, 
Tübingen 2009, S. 870–886.

Alewyn, Richard: Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste, 2. Aufl., München 1985.
Alexander, Robert J.: Das deutsche Barockdrama, Stuttgart 1984.
Allen, John B.: Post and Courier Service in the Diplomacy of Early Modern Europe, Den Hague 1972. 
Alt, Peter-André: Der Tod der Königin. Frauenopfer und politische Souveränität im Trauerspiel, 

Berlin 2004.
Alt, Peter-André: Frauenkörper und Stellvertretung. Das Martyrium des weiblichen Interregnums 

in Andreas Gryphius’ Trauerspiel Catharina von Georgien (1657), in: Silvia Horsch / Martin Treml 
(Hrsg.), Grenzgänger der Religionskulturen. Kulturwissenschaftliche Beiträge zu Gegenwart und 
Geschichte der Märtyrer, München 2011, S. 127–149.

Althaus, Thomas: Pathos, Bathos: zur Gattungsdifferenz von Tragödie und Komödie im barocken 
Mischspiel, in: Morgen-Glantz 26 (2016), 201–233.

Ammon, Frieder von / Herfried Vögel (Hrsg.): Die Pluralisierung des Paratextes in der Frühen Neuzeit, 
Berlin / Wien 2008.

Anderson, Matthew S.: The Rise of Modern Diplomacy, 1450–1919, London 1993.
Apter, Emily: Translation after 9 /11, in: Transit 2 (2005), Heft 1, S. 1–8.
Arend, Stefanie: Figuren des Paradoxen in Andreas Gryphius’ Trauerspielen. Catharina von Georgien 

und Papinian, in: Oliver Bach / Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–1664). Zwischen 
Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 71–86.

Arend, Stefanie: Rastlose Weltgestaltung. Senecaische Kulturkritik in den Tragödien Gryphius’ und 
Lohensteins, Tübingen 2003 (= Frühe Neuzeit, 81).

Arkins, Brian: Heavy Seneca. His Influence on Shakespeare’s Tragedies, in: Classics Ireland 2 (1995), 
Heft 2, S. 1–16.

Arnke, Volker: Akteur*innen der Friedensstiftung und -wahrung, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.): 
Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, 
Berlin / Boston 2021, S. 511–527.



liter aturverzeichnis

438

Arnke, Volker / Siegrid Westphal / Michael Rohrschneider: Die Wiederherstellung des Friedens. Einfüh-
rende Betrachtung, in: Volker Arnke / Siegrid Westphal (Hrsg.), Der schwierige Weg zum Westfä
lischen Frieden. Wendepunkte, Friedensversuche und die Rolle der »Dritten Partei«, Berlin / Boston 
2021 (= Bibliothek altes Reich, 35), S. 3–14.

Asmuth, Bernhard: Daniel Casper von Lohenstein, Stuttgart 1971.
Asmuth, Bernhard: Die niederländische Literatur, in: Eckard Lefevre (Hrsg.), Der Einfluß Senecas auf 

das europäische Drama, Darmstadt 1978, S. 235–275.
Asmuth, Bernhard: Lohenstein und Tacitus. Eine quellenkritische Interpretation der Nero-Tragödien 

und des Arminius-Romans, Stuttgart 1971.
Auer, Leopold: Instruktionen und Propositionen der kaiserlichen Gesandten bei den Nijmegener 

Friedensverhandlungen, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Theatrum Belli – Theatrum Pacis. Konflikte 
und Konfliktregelungen im frühneuzeitlichen Europa. Festschrift für Heinz Duchhardt zu seinem 
75.  Geburtstag, Göttingen 2018 (=  Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte 
Mainz, Beiheft 124), S. 149–162.

Auerbach, Erich: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Tübingen / Ba-
sel 2001.

Auerbach, Erich: Passio als Leidenschaft, in: ders., Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, 
Bern / München 1976, S. 161–175.

Bach, Oliver: »Ein Weib/ doch die geherrscht«. Gryphius’ Trauerspiel »Catharina von Georgien« und die 
gender history von Recht und Politik, in: ders./Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–1664). 
Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 281–309.

Bach, Oliver: Kluge Leidenschaft? Daniel Caspers von Lohenstein Cleopatra zu Affektenlehre und 
Staatsräson, in: Daphnis 44 (2016), S. 572–604.

Bach, Oliver: Zwischen Heilsgeschichte und säkularer Jursiprudenz. Politische Theologie in den 
Trauerspielen des Andreas Gryphius, Berlin / Boston 2014 (= Frühe Neuzeit, 188). 

Bahlmann, Paul: Jesuiten-Dramen der niederrheinischen Ordensprovinz, Leipzig 1896 (= Beihefte zum 
Centralblatt für Bibliothekswesen, XV).

Balke, Friedrich: Figuren der Souveränität, München 2009.
Balke, Friedrich: Mimesis zur Einführung, Hamburg 2018.
Barner, Wilfried: Barockrhetorik. Untersuchungen zu ihren geschichtlichen Grundlagen, Tübingen 1970.
Barner, Wilfried: Die gezähmte Fortuna. Stoizistische Modelle nach 1600, in: Walter Haug / Burghart 

Wachinger (Hrsg.), Fortuna, Tübingen 1995 (= Fortuna vitrea, 15), S. 311–343.
Battafarano, Italo Michele: Vom Dolmetschen als Vermittlung und Auslegung. Der Nürnberger 

Georg Philipp Harsdörffer – ein Sohn Europas, in: John Roger Paas (Hrsg.), »der Franken Rom«. 
Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Wiesbaden 1995, S. 196–212.

Bauer, Volker: Strukturwandel der höfischen Öffentlichkeit. Zur Medialisierung des Hoflebens vom 
16. bis zum 18. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Historische Forschung 38 (2011), S. 585–620.

Baum, Constanze: Theatrale Inszenierungen auf den Titelbildern der Theatrum-Literatur, in: dies./
Nikola Roßbach (Hrsg.), Theatralität von Wissen in der Frühen Neuzeit, Wolfenbüttel 2013, http://
diglib.hab.de/ebooks/ed000156/start.htm (zuletzt 20. 3. 2023).

Baum, Constanze: »Unter diesen Worten öffnet sich der innere Schau-Platz«. Der Nebentext als Be-
deutungsträger in Andreas Gryphius’ Dramen, in: Oliver Bach / Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gry-
phius (1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), 
S. 390–411.

Beam, Jacob N.: Hermann Kirchner’s Coriolanus, in: PMLA 33 (1918), Nr. 2, S. 269–301.
Beetz, Manfred: Frühmoderne Höflichkeit. Komplimentierkunst und Gesellschaftsrituale im altdeut-

schen Sprachraum, Stuttgart 1990.
Beetz, Manfred: Rhetorische Logik. Prämissen der deutschen Lyrik im Übergang vom 17. zum 

18. Jahrhundert, Tübingen 1980 (= Studien zur deutschen Literatur, 62).
Béhar, Pierre: Der Widerstand gegen die Habsburger im Werk Daniel Caspers von Lohenstein, in: 

ders./Herbert Schneider (Hrsg.), Der Fürst und sein Volk. Herrscherlob und Herrscherkritik in den 
habsburgischen Ländern der Frühen Neuzeit, St. Ingbert 2004 (= Annales Universitatis Saraviensis, 
Philosophische Fakultät, 23), S. 269–291.

http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/start.htm
http://diglib.hab.de/ebooks/ed000156/start.htm


forschungsliter atur

439

Béhar, Pierre / Herbert Schneider (Hrsg.): Der Fürst und sein Volk. Herrscherlob und Herrscherkritik 
in den habsburgischen Ländern der Frühen Neuzeit, St. Ingbert 2004 (=  Annales Universitatis 
Saraviensis, Philosophische Fakultät, 23).

Béhar, Pierre: Leidenschaften ›in vitro‹ bei Lohenstein, in: Jean-Daniel Krebs (Hrsg.), Die Affekte 
und ihre Repräsentation in der deutschen Literatur der Frühen Neuzeit, Bern u. a. 1996, S. 223–230.

Béhar, Pierre: Silesia Tragica. Epanouissment et fin de l’école dramatique silésienne dans l’œuvre 
tragique de Daniel Caspers von Lohenstein (1635–1683), Bd. 1, Wiesbaden 1988 (= Wolfenbütteler 
Arbeiten zur Barockforschung, 18).

Behringer, Wolfgang: Im Zeichen des Merkur. Reichspost und Kommunikationsrevolution in der 
Frühen Neuzeit, Göttingen 2003.

Belissa, Marc: La diplomatie et les traites dans la pensee des Lumieres: ›Negotiation universelle‹ ou 
›ecole du mensonge‹?, in: Revue d’Histoire Diplomatique 113 (1999), S. 291–317.

Bély, Lucien: L’art de la paix en Europe. Naissance de la diplomatie moderne XVIe–XVIIe siècle, Paris 
2007.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 1978.
Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt, in: ders., Gesammelte Schriften II.1, hrsg. von Rolf Tiede-

mann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1991, S. 179–204.
Benthien, Claudia: Augenzeugenschaft und sprachliche Visualisierung im Drama, in: dies./Brigitte 

Weingart (Hrsg.), Handbuch Literatur & visuelle Kultur, Berlin / Boston 2014 (= Handbücher zur 
kulturwissenschaftlichen Philologie, 1), S. 357–374.

Benthien, Claudia: Einleitung: Aufrichtigkeit. Zum historischen Stellenwert einer Verhaltenskategorie, 
in: dies./Steffen Martus (Hrsg.), Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert, Tübingen 2006 
(= Frühe Neuzeit, 114), S. 1–16.

Berghaus, Günter: Andreas Gryphius’ Carolus Stuardus. Formkunstwerk oder politisches Lehrstück?, 
in: Daphnis 13 (1984), S. 229–274.

Berghaus, Günter: Die Quellen zu Andreas Gryphius’ Trauerspiel »Carolus Stuardus«. Studien zur 
Entstehung eines historisch-politischen Märtyrerdramas der Barockzeit, Tübingen 1984.

Berndt, Frauke: »So hab ich sie gesehen«. Repräsentationslogik und Ikonographie der Unbeständigkeit 
in Andreas Gryphius’ »Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Beständigkeit«, in: Frühneuzeit-
Info 10 (1999), Heft 1 /2, S. 231–256.

Berns, Jörg Jochen: Schottelius, Wolfenbüttel und die Welt. Szenen eines deutschen Germanistenle-
bens im 17. Jahrhundert, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrichten 39 (2012), Heft 1 /2, S. 9–12.

Berns, Jörg Jochen / Thomas Rahn (Hrsg.): Zeremoniell als höfische Ästhetik in Spätmittelalter und 
Früher Neuzeit, Tübingen 1995 (= Frühe Neuzeit, 25).

Berns, Jörg Jochen: Trionfo-Theater am Hof von Braunschweig-Wolfenbüttel, in: ders. (Hrsg.), Höfi-
sche Festkultur in Braunschweig-Wolfenbüttel 1590–1660, Amsterdam 1982 (= Daphnis, 10 [1981]), 
S. 663–710.

Berridge, Geoff /Maurice Keens-Soper / Thomas G. Otte: Diplomatic Theory from Machiavelli to 
Kissinger, New York 2001 (= Studies in Diplomacy).

Best, Thomas W.: Art. Simon Rettenbacher [sic], in: James Hardin (Hrsg.), German Baroque Writers, 
1661–1730, Detroit u. a. 1996, S. 338–341.

Bettini, Maurizio: The Ears of Hermes. Communication, Images, and Identity in the Classical World. 
Columbus (OH) 2011.

Bettini, Maurizio: Vertere. Un’antropologia della traduzione nella cultura antica. Piccola biblioteca. 
Turin 2012.

Beyer, Vera: Geheimnisse des Glaubens an Bilder, in: dies. u. a. (Hrsg.), Das Bild ist der König. Reprä-
sentation nach Louis Marin, München 2006.

Blake, Peter: How Shakespeare Put Politics on the Stage. Power and Succession in the History Plays, 
Yale 2016.

Boberski, Heiner: Das Theater der Benediktiner an der alten Universität Salzburg (1617–1778), Wien 
1978 (Theatergeschichte Österreichs, 6).

Bogner, Ralf Georg: Art. Leben, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, 
Berlin / Boston 2016, S. 13–17.



liter aturverzeichnis

440

Borchmeyer, Dieter: Iphigenien. Goethe und die Tradition des Mythos, in: Goethe-Jahrbuch 126 (2009), 
S. 40–51.

Borgstedt, Thomas: Andreas Gryphius, »Catharina von Georgien«. Poetische Sakralisierung und Hor-
ror des Politischen, in: Dramen vom Barock bis zur Aufklärung. Stuttgart 2000, S. 37–66.

Borgstedt, Thomas: Angst, Irrtum und Reue in der Märtyrertragödie. Andreas Gryphius’ Catharina 
von Georgien vor dem Hintergrund von Vondels Maeghden und Corneilles Polyeucte Martyr, in: 
Daphnis 28 (1999), Heft 3, S. 563–594.

Borgstedt, Thomas: Die Erfindung der Tragödie als panegyrisches Opferspiel in Lohensteins Sopho-
nisbe, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrichten 37 (2010), Heft 1–2, S. 47–63.

Borgstedt, Thomas: Reichsidee und Liebesethik. Eine Rekonstruktion des Lohensteinschen Arminius-
romans, Tübingen 1992 (= Studien zur deutschen Literatur, 121).

Borcke, Wulf-Dietrich von: Caspar Wilhelm von Borcke. Diplomat und Minister im Dienste der 
preußischen Könige Friedrich Wilhelm I. und Friedrich II. Poet, Historiker und Shakespeare-
Übersetzer, Schwerin 2018.

Bourdieu, Pierre: Delegation und politischer Fetischismus, in: ders., Politik. Schriften zur politischen 
Ökonomie, Bd. 2, hrsg. von Franz Schultheis und Stephan Egger, Konstanz 2010, S. 23–43.

Braeuer, Ramona: Gottsched und die Neuberin. Theater zwischen Barock und Aufklärung, in: Roswi-
tha Jacobsen (Hrsg.), Weißenfels als Ort literarischer und künstlerischer Kultur im Barockzeitalter. 
Amsterdam u. a. 1994 (= Chloe. Beihefte zum Daphnis, 18), S. 305–316.

Bramenkamp, Hedwig: Krieg und Frieden in Harsdörffers »Frauenzimmer Gesprächspielen« und bei 
den Nürnberger Friedensfeiern 1649 und 1650, München 2009.

Braubach, Max: Diplomatie und geistiges Leben im 17. und 18. Jahrhundert. Gesammelte Abhandlun-
gen, Bonn 1969.

Braun, Guido: »La doctrine classique de la diplomatie française?« Zur rechtlichen Legitimation  
der Verhandlungssprachen durch die französischen Delegationen in Münster, Nimwegen, Frank-
furt und Rijkswijk (1644–1697), in: Christoph Kampmann u. a. (Hrsg.), L’art de la paix. 
Kongresswesen und Friedensstiftung im Zeitalter des Westfälischen Friedens, Münster 2011, 
S. 197–259.

Braun, Guido: Une tour de Babel? Les langues de la négociation et les problèmes de traduction au 
Congrès de la paix de Westphalie (1643–1649), in: Rainer Babel (Hrsg.), Le diplomate au travail. 
Information und Kommunikation im Umkreis des Westfälischen Friedensprozesses, München 
2005, S. 139–172.

Braun, Guido: Vom Frieden zum Krieg und vom Krieg zum Frieden. Frühneuzeitliche Perspektiven 
der Historischen Konflikt- und Friedensforschung, in: Volker Arnke / Siegrid Westphal (Hrsg.), Der 
schwierige Weg zum Westfälischen Frieden. Wendepunkte, Friedensversuche und die Rolle der »Drit-
ten Partei«, Berlin / Boston 2021 (= Bibliothek altes Reich, 35), S. 15–35.

Braungart, Georg: Hofberedsamkeit. Studien zur Praxis höfisch-politischer Rede im deutschen Terri-
torialabsolutismus, Tübingen 1988 (= Studien zur deutschen Literatur, 96).

British Museum: Collection online. Pacificatores orbis christiani, sive icones principum, ducum, et 
legatorum/ Pronkbeelden der Vorsten, en Vredehandelaars, https://www.britishmuseum.org/research/
collection_online/collection_object_details.aspx?objectId=3084948&partId=1&people=120408&p
eoA=120408–2-23&page=1 (uletzt 24. 3. 2019).

Bruin, Renger E. de/Alexander Jordan: Friedensfeiern und Gedächtniskultur, in: Irene Dingel u. a. 
(Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern 
Europe, Berlin / Boston 2021, S. 629–647.

Brunert, Maria-Elisabeth / Lena Oetzel: Verhandlungstechniken und -praktiken, in: Irene Dingel u. a. 
(Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern 
Europe, Berlin / Boston 2021, S. 455–471.

Bull, Hedley: The Importance of Grotius in the Study of International Relations, in: ders. u. a. 
(Hrsg.), Hugo Grotius and International Relations, Oxford 1992, S. 51–73.

Burke, Peter: Did Europe exist before 1700?, in: History of European Ideas 1 (1980), S. 21–29.
Burke, Peter: Ludwig XIV. Die Inszenierung des Sonnenkönigs, übers. von Matthias Fienbork, 

3. Aufl., Berlin 2009.

https://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details.aspx?objectId=3084948&partId=1&people=120408&peoA=120408–2-23&page=1
https://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details.aspx?objectId=3084948&partId=1&people=120408&peoA=120408–2-23&page=1
https://www.britishmuseum.org/research/collection_online/collection_object_details.aspx?objectId=3084948&partId=1&people=120408&peoA=120408–2-23&page=1


forschungsliter atur

441

Burkhardt, Johannes: Auf dem Weg zu einer Bildkultur des Staatensystems. Der Westfälische Friede 
und die Druckmedien, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diplomatie – politi-
sche Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptionsgeschichte, München 1998, S. 81–114.

Burkhardt, Johannes: Der Dreißigjährige Krieg, Frankfurt a. M. 1992.
Burkhardt, Johannes: Die Friedlosigkeit der Frühen Neuzeit. Grundlegung einer Theorie der Bellizität 

Europas, in: Zeitschrift für Historische Forschung 24 (1997), Heft 4, S. 509–574.
Burschel, Peter: Sterben und Unsterblichkeit. Zur Kultur des Martyriums in der Frühen Neu-

zeit,   München 2004 (= Ancien Régime, Aufklärung und Revolution, 35).
Buschendorf, Bernhard: Christian Weises biblisches Drama »Nebucadnezar«. Ein höfisches Rollen-

spiel, in: Peter Behnke (Hrsg.), Christian Weise: Dichter – Gelehrter – Pädagoge; Beiträge zum 
ersten Christian-Weise-Symposium aus Anlass des 350. Geburtstages, Zittau 1992, Bern u. a. 1994 
(= Jahrbuch für Internationale Germanistik; Reihe A, Kongressberichte, 37), S. 261–281.

Bußmann, Klaus / Elke Anna Werner (Hrsg.): Europa im 17. Jahrhundert. Ein politischer Mythos und 
seine Bilder, Stuttgart 2004.

Bußmann, Klaus / Heinz Schilling (Hrsg.): 1648. Krieg und Frieden in Europa, 3 Bde., Münster 1998.
Butler, Judith: Performative Akte und Geschlechterkonstitution. Phänomenologie und feministische 

Theorie, in: Uwe Wirth (Hrsg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaf-
ten, Frankfurt a. M. 2002, S. 301–322.

Büttner, Stefan: Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung, Tübin-
gen / Basel 2000.

Caemmerer, Christiane: Deutsche Schäferspiele im 17. Jahrhundert. Eine Textsorte und ihre Funkti-
onen, in: Nina Birkner / York-Gothart Mix (Hrsg.), Idyllik im Kontext von Antike und Moderne. 
Traditionen und Transformationen, Berlin / Boston 2015 (= Untersuchungen zur deutschen Litera-
turgeschichte, 148), S. 78–104.

Cahn, Michael: Kunst der Überlistung. Studien zur Wissenschaftsgeschichte der Rhetorik, München 
1986 (= Theorie und Geschichte der schönen Künste, Texte und Abhandlungen, 76).

Campe, Rüdiger: Continuing Forms. Allegory and translatio imperii in Caspar von Lohenstein and 
Johann Wolfgang Goethe, in: Germanic Review 77 (2001), Heft 2, S. 128–145.

Campe, Rüdiger: Theater der Institution. Gryphius’ Trauerspiele Leo Armenius, Catharina von Geor-
gien, Carolus Stuardus und Papinianus, in: Roland Galle / Rudolf Behrens (Hrsg.), Konfigurationen 
der Macht in der Frühen Neuzeit, Heidelberg 2000 (= Neues Forum für allgemeine und verglei-
chende Literaturwissenschaft, 6), S. 257–288.

Carter, Charles H.: The Ambassadors of Early Modern Europe. Patterns of Diplomatic Representation 
in the Early Seventeenth Century, in: Christer Jönsson / Richard Langhorne (Hrsg.), Diplomacy, 
Bd. 2: History of Diplomacy, London u. a. 2004, S. 232–250.

Carvalho, Benjamin de / Halvard Leira / John M. Hobson: The big bangs of IR. The myths that your 
teachers still tell you about 1648 and 1919, in: Millennium – Journal of International Studies 39 
(2011), Heft 3, S. 735–758.

Clemen, Wolfgang: Shakespeare’s Use of the Messenger’s Report, in: ders., Shakespeare’s Dramatist 
Art. Collected Essays, London 1972.

Clemen, Wolfgang: Wandlung des Botenberichts bei Shakespeare, in: Bayerische Akademie der 
Wissenschaften (Hrsg.), Sitzungsberichte der historisch-philologischen Klasse der Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften, München 1952, Heft 4, S. 1–46.

Coen, Elizabeth: Hanswurst’s Public. Defending the Comic in the Theatres of Eighteenth-Century 
Vienna, in: Theatre history studies 38 (2019), Heft 1, S. 7–27.

Colvin, Sarah: The Rhetorical Feminine. Gender and Orient on the German Stage, 1647–1742, 
Oxford 1999.

Conrads, Norbert: Religionspolitische Überlegungen in Wien nach dem Anheimfall der Fürstentümer 
Liegnitz, Brieg und Wohlau 1675, in: Alfons Hayduk (Hrsg.), Schlesische Studien, München 1970 
(= Silesia, 7), S. 49–56.

Conrads, Norbert: Schlesien in der Frühmoderne. Zur politischen und geistigen Kultur eines habsbur-
gischen Landes, Köln u. a. 2009.

Constantinou, Costas M.: On the Way to Diplomacy, London / Minneapolis 1996 (= Borderline, 7).



liter aturverzeichnis

442

Craigwood, Joanna: Diplomatic Metonymy and Antithesis in »3 Henry VI«, in: The Review of Eng-
lish Studies 65 (2014), S. 812–830.

Craigwood, Joanna: Sidney, Gentili, and the Poetics of Embassy, in: Robyn Adams / Rosanna Cox 
(Hrsg.), Diplomacy and Early Modern Culture, Basingstoke 2011, S. 82–100.

Dandachi, Laila: Das Reportagebuch »Accurater Abriß […], in: https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.fest-
buch (zuletzt 10.1.2024).

Davis, Benjamin: Female Masculinity and Strategies of Resistance in Daniel Caspar von Lohenstein’s 
Epicharis and Cleopatra, in: Neophilologus 100 (2016), Heft 2, S. 257–274. 

Debray, Régis: Einführung in die Mediologie, aus dem Franz. von Susanne Lötscher, Bern u. a. 2003.
Debray, Régis: Für eine Mediologie, in: Claus Pias u. a. (Hrsg.), Kursbuch Medienkultur. Die maß-

geblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard, Stuttgart 1999, S. 67–75.
Decker, Klaus-Peter: Frankreich und die Reichsstände 1672–1675. Die Ansätze zur Bildung einer »Drit-

ten Partei« in den Anfangsjahren des Holländischen Krieges, Bonn 1981.
Deleuze, Gilles / Felix Guattari: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie, Frankfurt a. M. 1974.
Dembeck, Till : Texte rahmen. Grenzregionen literarischer Werke im 18.  Jahrhundert, Berlin / New 

York 2007.
Derrida, Jacques. Unabhängigkeitserklärungen, in: Uwe Wirth (Hrsg.), Performanz. Zwischen Sprach-

philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, S. 121–128.
Dethlefs, Gerd: Friedensappelle und Friedensecho. Kunst und Literatur während der Verhandlungen 

zum Westfälischen Frieden, Münster Diss. 1998.
Deventer, Jörg: Gegenreformation in Schlesien. Die habsburgische Rekatholisierungspolitik in Glogau 

und Schweidnitz, Köln u. a. 2003.
Dickmann, Fritz: Der Westfälische Frieden, Münster 1959.
Dickmann, Fritz: Friedensrecht und Friedenssicherung, Göttingen 1971.
Döring, Detlef: Samuel von Pufendorf, in: James Hardin (Hrsg.), German Baroque Writers, 1661–

1730, Detroit u. a. 1996, S. 328–337.
Dubbels, Elke: Beispiellose Öffentlichkeit. Zu Andreas Gryphius’ Carolus Stuardus, in: Stefan 

Geyer / Johannes F. Lehmann (Hrsg.), Aktualität. Zur Geschichte literarischer Gegenwartsbezüge 
vom 17. bis zum 21. Jahrhundert, Hannover 2018, S. 157–175.

Dünnhaupt, Gerhard: Johann Ulrich von König (1688–1744), in: ders., Personalbibliographien zu den 
Drucken des Barock, Bd. 4, Stuttgart 1991, S. 2385–2406.

Dünnhaupt, Gerhard / Karl-Heinz Habersetzer: Nachwort, in: Andreas Gryphius, Absurda Comica. 
Oder Herr Peter Squentz. Schimpfspiel. Kritische Ausgabe, hrsg. von dens., Stuttgart 1983, S. 65–75.

Duchhardt, Heinz: Der Westfälische Friede. Diplomatie  – politische Zäsur  – kulturelles Umfeld  – 
Rezeptionsgeschichte, München 1998 (= Historische Zeitschrift, Beihefte, 26).

Duchhardt, Heinz: Friedenskongresse im Zeitalter des Absolutismus. Gestaltung und Strukturen, in: 
Forschungen und Quellen zur Geschichte des Dreißigjährigen Krieges, hrsg. von Konrad Repgen, 
Münster 1981, S. 226–239.

Duchhardt, Heinz / Matthias Schnettger: Barock und Aufklärung, 5., neu bearb. und erw. Aufl., 
München 2015. 

Duchhardt, Heinz: »Westphalian System«. Zur Problematik einer Denkfigur, in: Historische Zeit-
schrift 269 (1999), Heft 2, S. 305–315.

Ebeling, Florian: Das Geheimnis des Hermes Trismegistos. Geschichte des Hermetismus, München 
2005.

Eggers, Dietrich: Die Bewertung der deutschen Sprache und Literatur in den deutschen Schulactus 
von Christian Gryphius, Meisenheim Am Glan 1967.

Eibl, Joseph H.: Mozart und »Hamlet«, in: Tiroler Landesmuseum Ferdinandeum Innsbruck (Hrsg.), 
Festschrift für Walter Senn zum 70. Geburtstag, München / Salzburg 1975, S. 19–28.

Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft, 13. Aufl., Frankfurt a. M. 2016.
Erhart, Walter: Drama der Anerkennung. Neue gesellschaftstheoretische Überlegungen zu Goethes 

»Iphigenie auf Tauris«, in: Jahrbuch der deutschen Schiller-Gesellschaft 51 (2007), S. 140–165.
Ernst, Eva-Maria: Zwischen Lustigmacher und Spielmacher. Die komische Zentralfigur auf dem 

Wiener Volkstheater, Münster 2015 (= Literatur – Kultur – Medien, 3).

https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch
https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch


forschungsliter atur

443

Erskine Holland, Thomas: Art. Richard Zouche, in: Dictionary of National Biography, Bd. 21, Oxford 
1917, S. 1332–1335.

Eßlinger, Eva u. a. (Hrsg.): Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Berlin 2010.
Externbrink, Sven: Humanismus, Gelehrtenrepublik und Diplomatie. Überlegungen zu ihren Beziehun-

gen in der Frühen Neuzeit, in: Hillard von Thiessen / Christoph Windler (Hrsg.), Akteure der Außen-
beziehungen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen Wandel, Köln u. a. 2010, S. 133–150.

Fähler, Eberhard: Feuerwerke des Barock. Studien zum öffentlichen Fest und seiner literarischen 
Deutung vom 16. bis 18. Jahrhundert, Stuttgart 1974.

Fedele, Dante: Naissance de la diplomatie moderne (XIIIe–XVIIe siècles). L’ambassadeur au croise-
ment du droit, de l’ethique et de la politique, Zürich 2017.

Fedele, Dante: Configuring Diplomatic Office and Activity: The Literature on the Ambassador, in: 
Dorothée Goetze/Lena Oetzel (Hrsg.), Early Modern European Diplomacy. A Handbook, Berlin/
Boston 2024, S. 87–102.

Feingold, Mordechai: What’s in a Date? Alberico Gentili and the Genesis of De Legationibus libri tres, 
in: Notes and Queries 64 (2017), Heft 2, S. 312–317.

Fiedler, Derrick: The Courtization of Ambassadors. The Figuration of Diplomacy in the Time 
of Jean Hotman, Marquis de Villiers-St. Paul (1552–1636), https://www.researchgate.net/publica-
tion/268345414_The_Courtization_of_Ambassadors (zuletzt 19. 3. 2023).

Fischer-Lichte, Erika: Performativität. Eine Einführung, Bielefeld 2012.
Fischer-Lichte, Erika: Einleitung, in: dies. (Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsentation, 

Stuttgart / Weimar 2001 (= Germanistische Symposien-Berichtsbände, 22), S. 1–18.
Fischer-Lichte, Erika: Semiotik des Theaters. Eine Einführung, Bd. 2: Vom »künstlichen« zum »natür-

lichen« Zeichen. Theater des Barock und der Aufklärung, 4. Aufl., Tübingen 1999.
Fischl, Johann: De nuntiis tragicis, Wien Diss. 1910.
Fisher, Carolin: Shakespeare-Rezeption in Frankreich als Paradigma interkultureller Kommunikation, 

in: Roger Paulinn (Hrsg.), Shakespeare im 18. Jahrhundert, Göttingen 2007, S. 197–214.
Florack, Ruth / Rüdiger Singer (Hrsg.): Die Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in 

der Frühen Neuzeit, Berlin / Boston 2012 (= Frühe Neuzeit, 171).
Forssmann, Knut: Spuren Graciáns im Werk Daniel Caspers von Lohenstein, in: Gerald Gille-

spie / Gerhard Spellerberg (Hrsg.), Studien zum Werk Daniel Caspers von Lohenstein, Amsterdam 
1983 (= Daphnis, 12), S. 481–505.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a. M. 
1974.

Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesung am Collège de France aus den Jahren 1983 /84, aus 
dem Frz. von Jürgen Schröder, Berlin 2012.

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vor-
lesung am Collège de France 1977–1978, hrsg. von Michel Sennelart, übers. von Claudia Brede-
Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfurt a. M. 2004.

Franko, Mark: Double Bodies. Androgyny and Power in the Performances of Louis XIV, in: TDR 38 
(1994), Heft 4, S. 71–82.

Friedrich, Susanne: Drehscheibe Regensburg. Das Informations- und Kommunikationssystem des 
Immerwährenden Reichstags um 1700, Berlin 2007.

Frigo, Daniela: Introduction, in: dies. (Hrsg.), Politics and Diplomacy in Early Modern Italy. The 
Structure of Diplomatic Practice, 1450–1800, Cambridge 2000, S. 1–24.

Frühsorge, Gotthardt: Der politische Körper. Zum Begriff des Politischen im 17. Jahrhundert und in 
den Romanen Christian Weises, Stuttgart 1974.

Frühsorge, Gotthardt: Nachwort, in: Julius Bernhard von Rohr, Einleitung zur Ceremoniel-Wissen-
schafft der Privat-Personen, hrsg. v. G. F., Neudruck der Ausgabe von 1728, Leipzig 1990, S. 1–54.

Fuchs, Ralf-Peter: Amnestie und Normaljahre, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Eu-
ropa der Frühen Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 569–588.

Fuchs, Ralf-Peter: Vertrauensbildung durch Unwissen? Friedensverhandlungen über Normaljahre und 
die Black Box im Dreißigjährigen Krieg, in: Martin Espenhorst (Hrsg.), Unwissen und Missver-
ständnisse im vormodernen Friedensprozess, Göttingen 2013, S. 71–87.

https://www.researchgate.net/publication/268345414_The_Courtization_of_Ambassadors
https://www.researchgate.net/publication/268345414_The_Courtization_of_Ambassadors


liter aturverzeichnis

444

Fulda, Daniel: Art. Horribilicribrifax Teutsch, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gry-
phius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 330–346.

Fullenwider, Henry F.: Die Rezeption der jesuitischen »argutia«-Bewegung bei Weise und Morhof, 
in: Klaus Garber (Hrsg.), Europäische Barock-Rezeption, Bd. 1, Wiesbaden 1991 (= Wolfenbütteler 
Arbeiten zur Barockforschung, 20), S. 229–238.

Gabaude, Florent: Französischer Klassizismus und barockes Trauerspiel. Die »Sophonisbe« von Daniel 
Caspar von Lohenstein, in: Études médiévales 11 /12 (2010), S. 70–79.

Gaede, Friedrich: Poetik und Logik. Zu den Grundlagen der literarischen Entwicklung im 17. und 
18. Jahrhundert, Bern / München 1978.

Garber, Klaus: Der Autor im 17. Jahrhundert. Drei Porträts. Opitz – Birken – Weise, in: ders., Literatur 
und Kultur im Deutschland der Frühen Neuzeit. Gesammelte Studien, Paderborn 2017, S. 539–554.

Garber, Klaus: Der Reformator und Aufklärer Martin Opitz. Ein Humanist im Zeitalter der Krisis, 
Berlin / Boston 2018.

Garber, Klaus: ›Heimatkunde‹. Der schlesische Lebensraum des Dichters im Zeichen von Konfessio-
nalismus und Gegenreformation, in: Oliver Bach/Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–
1664). Zwischen Tradition und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 23–54.

Garber, Klaus: Im Zentrum der Macht. Martin Opitz im Paris Richelieus, in: ders., Wege in die 
Moderne. Historiographische, literarische und philosophische Studien aus dem Umkreis der alteu-
ropäischen Arkadien-Utopie, hrsg. von Stefan Anders und Axel E. Walter, Berlin 2012, S. 183–222.

Garber, Klaus: Martin Opitz, in: Harald Steinhagen / Benno von Wiese (Hrsg.), Deutsche Dichter des 
17. Jahrhunderts. Ihr Leben und Werk, Berlin 1984, S. 116–184.

Garber, Klaus: Martin Opitz – ›der Vater der deutschen Dichtung‹. Eine kritische Studie zur Wissen-
schaftsgeschichte der Germanistik, Stuttgart 1976.

Garber, Klaus: Pastorales Dichten des Pegnesischen Blumenordens in der Sozietätsbewegung des 
17.  Jahrhunderts. Ein Konspekt in 13 Thesen, in: John Roger Paas (Hrsg.), »der Franken Rom«. 
Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Wiesbaden 1995, S. 146–154.

Garber, Klaus: Private literarische Gebrauchsformen im 17. Jahrhundert: Autobiographika und Kor-
respondenz Sigmund von Birkens, in: Hans-Henrik Krummacher (Hrsg.), Briefe deutscher Ba-
rockautoren. Probleme ihrer Erfassung und Erschließung. Arbeitsgespräch in der Herzog August 
Bibliothek Wolfenbüttel 10. und 11. März 1977. Vorträge und Berichte, Hamburg 1978, S. 107–138.

Garber, Klaus: Schäfer und Poet. Dichterischer Selbstentwurf und pastoral inszenierte Biographie. 
Zum Rollenverständnis und zur Subjekt-Konstitution eines freien Schriftstellers, in: ders. u. a. 
(Hrsg.), Sigmund von Birken (1626–1681). Ein Dichter in Deutschlands Mitte, Berlin / Boston 2018, 
S. 13–40.

Garber, Klaus: Sprachspiel und Friedensfeier. Die deutsche Literatur des 17. Jahrhunderts auf ihrem 
Zenit im festlichen Nürnberg, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diploma-
tie – politische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptionsgeschichte, München 1998 (= Historische 
Zeitschrift, Beiheft 26), S. 679–714.

Garloff, Mona: Irenik, Gelehrsamkeit und Politik. Jean Hotman und der europäische Religionskon-
flikt um 1600, Göttingen 2014 (= Schriften zur politischen Kommunikation, 18).

Garloff, Mona: Verwandtschaft, Konfession und Gelehrsamkeit im 16. Jahrhundert. Die Beziehungen 
der französischen Familie Hotman nach Schlesien, in: Joachim Bahlcke / Irene Dingel (Hrsg.), Die 
Reformierten in Schlesien. Vom 16. Jahrhundert bis zur Altpreußischen Union von 1816, Göttingen 
2016 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Abt. für Abendländi-
sche Religionsgeschichte, Beiheft 106), S. 31–52.

Gauthier, Laure: Ausstrahlung der Hamburger Oper um 1700. Zirkulation und Verbreitung neuer 
Kunstformen und -praktiken, in: Johann Anselm Steiger / Sandra Richter (Hrsg.), Hamburg. Eine 
Metropolregion zwischen Früher Neuzeit und Aufklärung, Berlin 2012, S. 639–650.

Gauthier, Laure: L’opera à Hambourg. Naissance d’un genre, essor d’une ville, Paris 2010. 
Gebauer, Gunter / Christoph Wulf: Mimesis. Kultur  – Kunst  – Gesellschaft, Reinbek bei Hamburg 

1992.
Geisenhanslüke, Achim: Der Fall des Souveräns. Affekt, Politik und Sprache in Racines »Bérénice« 

und Lohensteins »Cleopatra«, in: Comparatio 2 (2010), Heft 2, S. 277–294.



forschungsliter atur

445

Geitner, Ursula: Die Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen und anthropologischen 
Wissen im 17. und 18. Jahrhundert, Tübingen 1992.

Genette, Gérard: Fiktion und Diktion, München 1992.
Genette, Gérard: The Architext. An Introduction, transl. by Jane E. Lewin, with a foreword by Robert 

Scholes, Berkeley u. a. 1992.
Gerbore, Pietro: Formen und Stile der Diplomatie, Reinbek bei Hamburg 1964.
Gess, Nicola: »L’opéra est un spectacle« (Voltaire). Zur Intermedialität der tragédie en musique, 

in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedialität in der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte, 
Berlin / Boston 2017, S. 95–115.

Gestrich, Andreas: Absolutismus und Öffentlichkeit. Politische Kommunikation in Deutschland zu 
Beginn des 18. Jahrhunderts, Göttingen 1994.

Gilbert, Mary E.: »Carolus Stuardus« by Andreas Gryphius. A Contemporary Tragedy on the Execu-
tion of Charles I., in: German Life and Letters 3 (1949 /1950), S. 81–91.

Glaser, Hermann: Die weiße Taube aus der Pastete. Das Friedensmahl von Nürnberg im Jahre 1649, 
in: Uwe Schultz (Hrsg.), Speisen, Schlemmen, Fasten. Eine Kulturgeschichte des Essens, Frank-
furt a. M./Leipzig 1993, S. 206–217.

Goetze, Dorothée / Lena Oetzel: A Diplomat is a Diplomat is a Diplomat? On How to approach 
early modern European Diplomacy in its Diversity. An Introduction, in: Early Modern European 
Diplomacy. A Handbook, Berlin / Boston 2024, S. 1–24.

Goetze, Dorothée / Michael Rohrschneider: Imperien und »composite states« in der Frühen Neuzeit, 
in: Leibniz-Institut für Europäische Geschichte (Hrsg.), Europäische Geschichte Online (EGO), 
Mainz 2022, http://www.ieg-ego.eu/goetzed-rohrschneiderm-2022-de (zuletzt 4. 5. 2022)

Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, aus dem Amerik. von 
Peter Weber-Schäfer, 9. Aufl., München / Zürich 2011.

Goloubeva, Maria: The Glorification of Emperor Leopold I in Image, Spectacle and Text, Mainz 2000.
Greenblatt, Stephen: Selbstbildung in der Renaissance. Von More bis Shakespeare, in: Moritz Baßler 

(Hrsg.), New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Frankfurt a. M. 1996, S. 35–47.
Greenblatt, Stephen: Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansichten der englischen Renaissance, 

Berlin 1990.
Greiner, Bernhard: Art. Absurda Comica. Oder Herr Peter Squentz, in: Nicola Kaminski / Robert 

Schütze (Hrsg.), Gryphius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 311–329.
Grewe, Wilhelm K.: Epochen der Völkerrechtsgeschichte, Baden-Baden 1984.
Grimm, Gunter E.: Literatur und Gelehrtentum in Deutschland. Untersuchungen zum Wandel ihres 

Verhältnisses vom Humanismus bis zur Frühaufklärung, Tübingen 1983.
Grimm, Jacob / Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch. 16 Bde. in 32 Teilbänden, Leipzig 1854–1961, 

Quellverzeichnis Leipzig 1971.
Grimm, Jürgen / Margaret M. McGowan: Ballets Danced in Munster: François Ogier, Dramatist, in: 

Dance Research 20 (2002), Heft 2, S. 27–37.
Grosch, Wilhelm: Boten und Botenbericht im englischen Drama bis Shakespeare, Mainz Diss. 1910.
Grund, Vera: Gluck und Paris. Musikdrama, ›Tragédie à la Grecque‹ und die Revolution der Oper, in: 

Daniel Brandenburg / Vera Grund, Christoph Willibald Gluck und das Musiktheater im Wandel, 
hrsg. von der Gluck-Forschungsstelle Salzburg, München 2015, S. 182–220.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Baltasar Graciáns Denkraum, in: Baltasar Gracián. Handorakel oder Kunst 
der Weltklugheit, übers. und hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht, Stuttgart 2021, S. 172–214.

Gundolf, Friedrich: Shakespeare und der deutsche Geist, Berlin 1912.
Guthke, Karl S.: Die moderne Tragikomödie. Theorie und Gestalt, übers. von Gerhard Raabe, Göt-

tingen 1968.
Haas, Claude / Daniel Weidner: Einleitung, in: dies. (Hrsg.), Benjamins Trauerspiel. Theorie – Lektü-

ren – Nachleben, Berlin 2014 (= LiteraturForschung, 21), S. 7–25.
Haberkamm, Klaus: Scherz-Spiel als Sprech-Spiel. Andreas Gryphius’ Liebes-Spiel Horribilicribrifax, 

in: Helmut Arntzen (Hrsg.), Komödiensprache. Beiträge zum deutschen Lustspiel zwischen dem 
17. und dem 20. Jahrhundert, Münster 1988 (= Literatur als Sprache. Literaturtheorie – Interpreta-
tion – Sprachkritik, 5), S. 1–22.

http://www.ieg-ego.eu/goetzed-rohrschneiderm-2022-de


liter aturverzeichnis

446

Habersetzer, Karl-Heinz: Politische Typologie und dramatisches Exemplum. Studien zum historisch-
ästhetischen Horizont des barocken Trauerspiels am Beispiel von Andreas Gryphius’ »Carolus 
Stuardus« und »Papinianus«, Stuttgart 1985.

Hadamowsky, Franz: Wien: Theatergeschichte. Von den Anfängen bis zum Ende des Ersten Weltkriegs, 
Wien / München 1988.

Haekel, Ralf: Die Englischen Komödianten in Deutschland. Eine Einführung in die Ursprünge des 
deutschen Berufsschauspiels, Heidelberg 2004.

Haekel, Ralf: Von Bottom zu Pickelhering. Die Kunst des komischen Schauspiels in Shakespeares A 
Midsummer Night’s Dream und Gryphius’ Absurda Comica, in: Stefanie Arend u. a. (Hrsg.), Anthro-
pologie und Medialität des Komischen im 17. Jahrhundert, Amsterdam / New York 2008 (= Chloe. 
Beihefte zum Daphnis, 40), S. 207–221.

Haekel, Ralf: Wanderbühne, in: Eva Erdmann (Hrsg.), Der komische Körper. Szenen – Figuren – 
Formen, Bielefeld 2003, S. 25–31.

Haje, Christian Friedrich: De Geheime Correspondentie van Abraham de Wicquefort mit den Fran-
schen Minister de Lionne, Gravenhage 1902.

Hammerstein, Notker: Samuel Pufendorf, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker in der Frühen 
Neuzeit, 3., erw. Aufl., München 1995, S. 172–196.

Hammerstein, Notker: Schule, Hochschule und Res publica litteraria. Die Institutionen der Gelehr-
samkeit in der Frühen Neuzeit, in: Sebastian Neumeister / Conrad Wiedemann (Hrsg.), Res publica 
Litteraria (= Wolfenbütteler Barockforschung, 14), Wiesbaden 1987.

Hampton, Timothy: Baroque Diplomacy, in: The Oxford Handbook of the Baroque, hrsg. von John 
D. Lyons, Oxford 2019, S. 734–745.

Hampton, Timothy: Fictions of Embassy. Literature and Diplomacy in Early Modern Europe, 
Ithaca / London 2012.

Hampton, Timothy: The Slumber of War. Diplomacy, Tragedy, and the Aesthetics of the Truce in 
Early Modern Europe, in: Nathalie Rivère de Carles (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre 
and Soft Power. The Making of Peace, London 2016, S. 27–45.

Harst, Joachim: Catharina von Georgien, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-
Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 203–220.

Hattenhauer, Hans: Wie die Deutschen den Westfälischen Frieden feierten, in: Daphnis, 36 (2007), 
S. 511–536.

Haverkamp, Anselm (Hrsg.): Die paradoxe Metapher, Frankfurt a. M. 1998.
Heinen, Ulrich: Rubens’ Bilddiplomatie im Krieg (1637 /1638), in: Jutta Nowosadtko / Matthias Rogg 

(Hrsg.), »Mars und die Musen«, Berlin 2008 (= Herrschaft und soziale Systeme in der Frühen Neuzeit, 
5), S. 151–178.

Heins, Otto: Johann Rist und das niederdeutsche Drama des 17. Jahrhunderts, Marburg 1930.
Helk, Vello: Conrad von Hövelen. Ein deutscher Barockdichter in Dänemark, in: Daphnis. Zeit-

schrift für mittlere deutsche Literatur 4 (1975), Heft 2, S. 144–171.
Hengerer, Mark: Die Zeremonialprotokolle und weitere Quellen zum Zeremoniell des Kaiserhofes 

im Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv, in: Josef Pauser u. a. (Hrsg.): Quellenkunde der 
Habsburgermonarchie (16.–18.  Jahrhundert). Ein exemplarisches Handbuch, Wien u. a. 2004, 
S. 76–93.

Hengerer, Mark: Ferdinand III. (1608–1657). Biographie, Wien u. a. 2012 (= Veröffentlichungen der 
Kommission für Neuere Geschichte Österreichs, 107).

Herenz, Gordon: Irenische Komplexität. Der Friedensbegriff Johann Rists am Beispiel des Friedens-
spiels »Das Friedewünschende Teutschland« (1647), in: Daphnis 43 (2015), S. 481–502.

Herz, Andreas: Der edle Palmenbaum und die kritische Mühle. Die »Fruchtbringende Gesellschaft« 
als Netzwerk höfisch-adeliger Wissenskultur der frühen Neuzeit, in: Denkströme. Journal der 
Sächsischen Akademie der Wissenschaften (2009), Heft 2, S. 152–191.

Herzig, Arno: Schlesiens Sonderrolle im Reich, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gry-
phius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 53–58.

Heselhaus, Clemens: Gryphius’ Catharina von Georgien, in: Benno von Wiese (Hrsg.), Das deutsche 
Drama vom Barock bis zur Gegenwart. Interpretationen, Düsseldorf 1968, S. 35–60.



forschungsliter atur

447

Heywood, Colin / Ivan Parvey (Hrsg.): The Treaties of Carlowitz (1699). Antecedents, Course and 
Consequences, Leiden 2020 (= The Ottoman Empire and its Heritage, 69).

Hidalgo-Serna, Emilio: Das ingeniöse Denken bei Balthasar Gracián. Der ›concepto‹ und seine logi-
sche Funktion, München 1985.

Hill, Charles: Grand Strategies. Literature, Statecraft, and World Order, Yale 2011.
Hoke, Rudolf: Johannes Limnaeus, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker in der Frühen Neuzeit, 

München 1995, S. 100–117.
Holt, Isabel von: Figurationen des Bösen im barocken Trauerspiel. Eine Studie zu Andreas Gryphius 

und Daniel Casper von Lohenstein, Berlin / Boston 2022 (= Frühe Neuzeit, 245).
Holt, Isabel von: Von Ibrahim zu Ibrahim. Daniel Casper von Lohensteins »Türkische Trauerspiele«, 

in: The German Quarterly 96 (2023), Heft 2, S. 230–249.
Honold, Alexander: Zweifache Iphigenie, fortwährendes Opferspiel. Zur dramatischen Ökonomie 

von Aufschub und Stellvertretung, in: ders. (Hrsg.), Ästhetik des Opfers. Zeichen / Handlungen in 
Ritual und Spiel, München 2012, S. 213–226.

Hulfeld, Stefan / Matthias Mansky: Einleitung, in: dies. (Hrsg.): Spieltexte der Comoedianten. Teil 
1: Deutsches ›Internationaltheater‹ aus dem Kodex Ia 38.589 der Wienbibliothek, Göttingen 2020, 
S. 7–25.

Jacobsen, Roswitha: Theater als Medium höfischer Kommunikation, in: Axel Walter (Hrsg.), Medien 
höfischer Kommunikation. Formen, Funktionen und Wandlungen am Beispiel des Gothaer Hofes, 
Leiden / Boston 2015 (= Daphnis, 42 [2013], Heft 2), S. 468–489.

Jahn, Bernhard: Art. Majuma, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius Handbuch, 
Berlin / Boston 2016, S. 357–367.

Jahn, Bernhard: Ceremoniel und Friedensordnung. Das Ceremoniel als Störfaktor und Katalysator 
bei den Verhandlungen zum Westfälischen Frieden, in: Klaus Garber u. a. (Hrsg.), Erfahrung und 
Deutung von Krieg und Frieden. Religion – Geschlechter  – Natur und Kultur, München 2001, 
S. 969–980.

Jahn, Bernhard: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer Versprachlichung im 
Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes (1680–1740), Tübingen 2005.

Jahn, Bernhard: Johann Hallmanns Spätwerk (1699–1704) und der Kontext des Wiener Kaiserhofs. 
Opportunismus oder Interkonfessionalität?, in: Jahrbuch für Schlesische Kulturgeschichte 53 /54 
(2012 /2013), S. 191–211.

Jahn, Bernhard: Johann Rists grenzüberschreitendes Theater. Gattungsexperimente und Interkonfessi-
onalität, in: ders./Johann Anselm Steiger (Hrsg.), Johann Rist (1607–1667). Profil und Netzwerke 
eines Pastors, Dichters und Gelehrten, Berlin / Boston 2015, S. 163–183.

Jahn, Bernhard: Musiktheater und galanter Diskurs, in: Ruth Florack / Rüdiger Singer (Hrsg.), Die 
Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in der Frühen Neuzeit, Berlin / Boston 2012 
(= Frühe Neuzeit, 171), S. 301–316.

Jahn, Bernhard: Vincenzo Grimani (1652 /55–1710). Librettist, Diplomat, Kardinal, Vizekönig des Kö-
nigreichs Neapel, in: Clemens Peck / Mareike Schildmann (Hrsg.), Verhandlungskunst. Praktiken 
der Diplomatie in der Literatur und den Künsten, Berlin / Boston (erscheint 2024). 

Jahrmärkter, Manuela: Reformen bei Traetta. Eine Standortbestimmung, in: Frieder von Ammon u. a. 
(Hrsg.), Oper der Aufklärung – Aufklärung der Oper. Francesco Algarottis ›Saggio sopra l’opera in 
musica‹ im Kontext, Berlin / Boston 2017 (= Frühe Neuzeit, 214), S. 127–156.

Jakobson, Roman: Linguistik und Poetik [1960], in: ders., Poetik. Ausgewählte Aufsätze 1921–1971, 
hrsg. von Elmar Holenstein und Tarcisius Schelbert, Frankfurt a. M. 1979, S. 83–121.

Jameson, Fredric: Das politische Unbewußte. Literatur als Symbol sozialen Handelns, Reinbek bei 
Hamburg 1988. 

Janssen, Dieter: Richard Zouch und die Entstehung des klassischen Völkerrechts, in: Markus Kre-
mer / Hans-Richard Reuter (Hrsg.), Macht und Moral – Politisches Denken im 17. und 18. Jahrhun-
dert, Stuttgart 2007 (= Theologie und Frieden, 31).

Jaumann, Herbert: Handbuch Gelehrtenkultur der Frühen Neuzeit. Bd. 1, Berlin / Boston 2004.
Jaumann, Herbert: Nachwort, in: Martin Opitz, Buch von der Deutschen Poeterey (1624). Studien-

ausgabe, hrsg. von H. J., Stuttgart 2008, S. 191–213.



liter aturverzeichnis

448

Jobez, Romain: Le Théâtre baroque allemand et français. Le droit dans la littérature, Paris 2010 (= Lire 
le XVIIe Siècle, 5), S. 71–86.

John, Hans / Günther Stephan (Hrsg.): Dresdner Operntraditionen. Die Dresdner Oper von Heinrich 
Schütz bis Johann Adolph Hasse, Dresden 1985.

Joseph, Bertram Leon: Elizabethan Acting, Oxford 1964.
Jusserand, Jean: The School of Ambassadors, in: American Historical Review 27 (1922), S. 426–464.
Kablitz, Andreas: Einleitung: »Krise der Repräsentation« im 17. Jahrhundert, in: Erika Fischer-Lichte 

(Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsentation, Stuttgart / Weimar 2001 (= Germanistische 
Symposien-Berichtsbände, 22), S. 23–27.

Kablitz, Andreas / Gerhard Neumann (Hrsg.): Mimesis und Simulation, Würzburg 1997 (= Litterae, 
52).

Kablitz, Andreas: Mimesis versus Repräsentation: Die Aristotelische Poetik in ihrer neuzeitlichen 
Rezeption, in: Aristoteles, Poetik, hrsg. von Otfried Höffe, Berlin 2009, S. 215–231.

Kaiser, Gerhard: Absurda Comica. Oder Herr Peter Squentz, in: ders. (Hrsg.), Die Dramen des An
dreas Gryphius. Eine Sammlung von Einzelinterpretationen, Stuttgart 1968, S. 207–225.

Kaiser, Gerhard: Horribilicribrifax Teutsch. Wehlende Liebhaber, in: ders. (Hrsg.), Die Dramen des 
Andreas Gryphius. Eine Sammlung von Einzelinterpretationen, Stuttgart 1968, S. 224–255.

Kalff, Sabine: Politische Medizin der Frühen Neuzeit. Die Figur des Arztes in Italien und England im 
frühen 17. Jahrhundert, Berlin / Boston 2014.

Kaminski, Nicola: Andreas Gryphius, Stuttgart 1998.
Kaminski, Nicola: Art. Transzendenz / Immanenz, in: dies./Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-Hand-

buch, Berlin / Boston 2016, S. 724–739.
Kaminski, Nicola: Ex Bello Ars oder Ursprung der »Deutschen Poeterey«, Heidelberg 2004.
Kaminski, Nicola: »ut pictura poesis«? Arbeit am Topos in Georg Philipp Harsdörffers »Seelewig«, in: 

Miroslawa Czarnecka u. a. (Hrsg.), Frühneuzeitliche Stereotype. Zur Produktivität und Restrikti-
vität sozialer Vorstellungsmuster, Bern 2010 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, 
99), S. 367–397.

Kampmann, Christoph / Horst Carl: Historische Sicherheitsforschung und die Sicherheit des Friedens, 
in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neuzeit / Handbook of 
Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 529–549.

Kampmann, Christoph: Politischer Wandel im Krieg – politischer Wandel durch Krieg? Militärische 
Gewalt und politische Innovation in der Epoche des Dreißigjährigen Kriegs, in: Michael Rohr-
schneider / Anuschka Tischer (Hrsg.), Dynamik durch Gewalt? Der Dreißigjährige Krieg (1618–1648) 
als Faktor der Wandlungsprozesse des 17. Jahrhunderts, Münster 2018, S. 41–69.

Kantorowicz, Ernst H.: Die zwei Körper des Königs (»The King’s Two Bodies«). Eine Studie zur politi-
schen Theologie des Mittelalters, übers. von Walter Theimer, München 1990.

Kaulbach, Hans-Martin: Europa in den Friedensallegorien des 16.–18. Jahrhunderts, in: Klaus Buß-
mann / Elke Anna Werner (Hrsg.): Europa im 17.  Jahrhundert. Ein politischer Mythos und seine 
Bilder, Stuttgart 2004, S. 53–78.

Kaulbach, Hans-Martin: Pax im Kontext. Zur Ikonographie von Friedenskonzepten vor und nach 
1648, in: De zeventiende eeuw 13 (1997), S. 323–334.

Keblusek, Marika: Mercator sapiens. Merchants als Cultural Entrepreneurs, in: dies./Badeloch Vera 
Noldus (Hrsg.), Double Agents. Cultural and Political Brokerage in Early Modern Europe, Lei-
den / Boston 2011, S. 95–109.

Keblusek, Marika: The Embassy of Art: Diplomats as Cultural Brokers, in: dies./Badeloch Vera 
Noldus (Hrsg.), Double Agents. Cultural and Political Brokerage in Early Modern Europe, Lei-
den / Boston 2011, S. 11–26.

Keens-Soper, Maurice: François de Callières and Diplomatic Theory, in: The Historical Journal 16 
(1973), Heft 3, S. 485–508.

Keim, Katharina: Theaterwissenschaftliche Ergänzungen zu »Catharina von Georgien«, in: Kunst-
chronik 63 (2010), S. 381–385.

Keller, Andrea: Cicero und der gerechte Krieg. Eine ethisch-staatsphilosophische Untersuchung, 
München 2012 (= Theologie und Frieden, 43).



forschungsliter atur

449

Kemper, Hans-Georg: Platonismus im Barock. Martin Opitz’ Rede über die Dignität der Dichtkunst 
im »Buch von der Deutschen Poeterey« (Kap. I–IV), in: Olaf Hildebrand / Thomas Pittrif (Hrsg.), 
»... auf klassischem Boden begeistert«. Antike-Rezeptionen in der deutschen Literatur, Freiburg i. Br. 
2004 (= Paradeigmata, 1), S. 37–66.

Kerényi, Karl: Prometheus. Die menschliche Existenz in griechischer Deutung, Hamburg 1959.
Kiesant, Knut: Inszeniertes Lachen in der Barock-Komödie. Andreas Gryphius’ »Peter Squentz« 

und Christian Weises »Der niederländische Bauer«, in: Werner Röcke / Helga Neumann (Hrsg.), 
Komische Gegenwelten. Lachen in Mittelalter und Früher Neuzeit, Paderborn / München 1999, 
S. 199–214.

Kittler, Friedrich: Die stehende Sprache. Zur Aktualität von Schottels »Horrendum bellum gram-
maticale«, in: Klaus Garber / Jutta Held (Hrsg.), Der Frieden. Rekonstruktion einer europäischen 
Vision, Bd. 1, München 2002, S. 933–942.

Kittsteiner, Heinz Dieter: Die Stabilisierungsmoderne. Deutschland und Europa 1618–1715, München 
2010.

Klein, Otto: Weißenfels, in: Wolfgang Adam / Siegrid Westphal (Hrsg.), Handbuch kultureller Zent-
ren der Frühen Neuzeit. Städte und Residenzen im alten deutschen Sprachraum, Bd. 3, Berlin / Bos-
ton 2012, S. 2119–2159.

Köhler, Matthias: Strategie und Symbolik. Verhandeln auf dem Kongress von Nimwegen, Köln u. a. 
2011 (= Externa, 3).

Kohlndorfer-Fries, Ruth: Diplomatie und Gelehrtenrepublik. Die Kontakte des französischen Ge-
sandten Jacques Bongars (1554–1612), Tübingen 2009 (= Frühe Neuzeit, 137).

Koschorke, Albrecht: Das Begehren des Souveräns. Gryphius’ »Catharina von Georgien«, in: Daniel 
Weidner (Hrsg.), Figuren des Europäischen. Kulturgeschichtliche Perspektiven, München 2006 
(= Trajekte), S. 149–162.

Koschorke, Albrecht: Das Problem der souveränen Entscheidung im barocken Trauerspiel, in: Corne-
lia Vismann / Thomas Weitin (Hrsg.), Urteilen / Entscheiden, München 2006, S. 175–195.

Koschorke, Albrecht: Der innere Orient des barocken Trauerspiels, in: Barbara Vinken (Hrsg.), Trans
latio Babylonis. Unsere orientalische Moderne, Paderborn 2015, S. 53–62.

Koschorke, Albrecht / Susanne Lüdemann / Thomas Frank / Ethel Matala de Mazza: Der fiktive Staat. 
Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas, Frankfurt a. M. 2007.

Kraft, Stephan: Geregelte Versdramen um 1700 in Wolfenbüttel, Blankenburg und Braunschweig. Ein 
Vorspiel zu Gottscheds Theaterreform, in: Jörn Steigerwald / Leonie Süwolto (Hrsg.), Zwischen-
SpielZeit. Das Theater der Frühaufklärung (1680–1730), München 2022 (= Artes – Zeitschrift für 
Literatur und Künste der Frühmoderne, Beihefte).

Kraft, Stephan: Zum Ende der Komödie. Eine Theoriegeschichte des Happy Ends, Göttingen 2011. 
Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung. Eine kleine Metaphysik der Medialität, Berlin 2008.
Krauske, Otto: Die Entwickelung der ständigen Diplomatie vom 15. Jahrhundert bis zu den Beschlüs-

sen von 1815 und 1818, Leipzig 1885.
Krieger, Martin: Hamburg, in: Wolfgang Adam / Siegrid Westphal (Hrsg.), Handbuch kultureller 

Zentren der Frühen Neuzeit. Städte und Residenzen im alten deutschen Sprachraum, Bd. 2, Ber-
lin / Boston 2012, S. 797–829.

Krischer, André: Das Gesandtschaftswesen und das vormoderne Völkerrecht, in: Michael Jucker u. a. 
(Hrsg.), Rechtsformen internationaler Politik. Theorie, Norm und Praxis vom 12. bis 18. Jahrhun-
dert, Berlin 2011, S. 197–239.

Krischer, André: Richard III., König von England – ein Tyrann, wie er im Buche steht?, in: ders./
Barbara Stollberg-Rilinger (Hrsg.), Tyrannen. Eine Geschichte von Caligula bis Putin, München 
2022, S. 77–90.

Krischer, André: Souveränität als sozialer Status. Zur Funktion des diplomatischen Zeremoniells in der 
Frühen Neuzeit, in: Jan-Paul Niederkorn u. a. (Hrsg.), Diplomatische Praxis und Zeremoniell in 
Europa und dem Mittleren Osten in der Frühen Neuzeit, Wien 2009, S. 1–32.

Krischer, André: Souveränität ohne Autorität. Zur Verfassungskultur der englischen Republik (1649–
1653), in: Werner Daum u. a. (Hrsg.), Kommunikation und Konfliktaustragung. Verfassungskultur 
als Faktor politischer und gesellschaftlicher Machtverhältnisse, Berlin 2010, S. 35–76.



liter aturverzeichnis

450

Kugeler, Heidrun: ›Ehrenhafte Spione‹. Geheimnis, Verstellung und Offenheit in der Diplomatie des 
17.  Jahrhunderts, in: Claudia Benthien / Steffen Martus (Hrsg.), Die Kunst der Aufrichtigkeit im 
17. Jahrhundert, Tübingen 2006, S. 127–148.

Kugeler, Heidrun: »Le Parfait Ambassadeur«. The Theory and Practice of Diplomacy in the Century 
following the Peace of Westphalia, Oxford PhD 2006.

Kugeler, Heidrun: »Le Parfait Ambassadeur«. Zur Theorie der Diplomatie im Jahrhundert nach dem 
Westfälischen Frieden, in: dies. u. a. (Hrsg.), Internationale Beziehungen in der frühen Neuzeit. 
Ansätze und Perspektiven, Münster 2006, S. 180–211.

Kühlmann, Wilhelm: Balde, Klaj und die Nürnberger Pegnitzschäfer. Zur Interferenz und Rivalität je-
suitischer und deutsch patriotischer Literaturkonzeptionen, in: Thorsten Burkard u. a. (Hrsg.), Jacob 
Balde im kulturellen Kontext seiner Epoche. Zur 400. Wiederkehr seines Geburtstages, Regensburg 
2006 (= Jesuitica, 9), S. 93–113.

Kühlmann, Wilhelm: Education in Early Modern Germany, in: Max Reinhart (Hrsg.), Early Modern 
German Literature 1350–1700, Rochester / Woodbridge 2007, S. 137–187.

Kühlmann, Wilhelm: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des deutschen Spät-
humanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tübingen 1982 (= Studien und Texte zur Sozial
geschichte der Literatur, 3).

Kühlmann, Wilhelm: Martin Opitz in Paris (1630). Zu Text, Praetext und Kontext eines lateini-
schen Gedichtes an Cornelius Grotius, in: Thomas Borgstedt / Walter Schmitz (Hrsg.), Martin 
Opitz (1597–1639). Nachahmungspoetik und Lebenswelt, Tübingen 2002 (=  Frühe Neuzeit, 63), 
S. 191–221.

Lahrkamp, Helmut: Französische Ballettaufführungen während des Friedenskongresses zu Münster 
(1645 und 1646), in: Joseph Prinz (Hrsg.), Ex officina literaria. Beiträge zur Geschichte des westfä
lischen Buchwesens, Münster 1968, S. 227–242.

Lake, James Peter: How Shakespeare Put Politics on the Stage. Power and Succession in the History 
Plays, Yale 2016.

Lamal, Nina / Klaas Van Gelder: Addressing Audiences Abroad. Cultural and Public Diplomacy in 
Seventeenth-Century Europe, in: The Seventeenth Century Daedalus 36 (2021), S. 367–387.

Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft, Frank-
furt a. M. 2000.

Laufhütte, Hartmut: Das Friedensfest in Nürnberg 1650, in: Klaus Bußmann / Heinz Schilling (Hrsg.), 
1648. Krieg und Frieden in Europa, Bd. 2, Münster 1998, S. 347–357.

Lefèvre, Eckard (Hrsg.): Der Einfluß Senecas auf das europäische Drama, Darmstadt 1978.
Lénárt, Orsolya: Der Ungarische Kriegs-Roman. Medien, Wissen und Fremdwahrnehmung bei Eber-

hard Werner Happel, Wien 2016.
Lentfer, Dirk: Die Glogauer Landesprivilegien des Andreas Gryphius von 1653, Frankfurt a. M. 1996 

(= Rechtshistorische Reihe, 147).
Leo, Friedrich: De Seneca tragoediis observationes criticae, 2. Aufl., Berlin 1878.
Leopold, Silke: Die Oper im 17. Jahrhundert, Laaber 2004.
Lestringant, Franck: Jacob Balde et l’ambassadeur Claude d’Avaux. Une amitié très catholique dans 

les remous de la guerre de Trente Ans, in: Jean-Marie Valentin (Hrsg.), Jacob Balde und seine Zeit, 
Bern u. a. 1986, S. 91–108.

Lethen, Helmut: Verhaltenslehren der Kälte. Lebensversuche zwischen den Weltkriegen, Berlin 2022.
Lingner, Annika: »Die Zeit wird einem doch recht lang, wenn es keine Neuigkeiten giebt«. Zur 

Medialität der Neuzeit – der Funktionswandel des Boten in der dramatischen Literatur des 18. Jahr-
hunderts, in: Martin Blawid / Katrin Henzel (Hrsg.), Poetische Welt(en). Ludwig Stockinger zum 
65. Geburtstag zugeeignet, Leipzig 2011, S. 227–236. 

Linhardt, Marion: Stereotyp und Imagination. Das türkische Bühnenkostüm im europäischen Theater 
vom Barock bis zum frühen Historismus, Wien 2021.

Link, Christoph: Dietrich Reinkingk, in: Michael Stolleis (Hrsg.), Staatsdenker im 17. und 18. Jahr-
hundert. Reichspublizistik, Politik, Naturrecht, Frankfurt a. M. 1977, S. 78–99.

Linton, Anne: Christian Weise and his »Gedichte von der Sicilianischen Argenis« (1683). The Practice 
of Politics, in: Studia Aurea 10 (2016), S. 293–311.



forschungsliter atur

451

Lowerre, Kathryn: A ballet des nations for English audiences. Europe’s revels for the peace of Ryswick 
(1697), in: Early Music 35 (2007), Nr. 3, S. 419–433.

Lötscher, Jolanda: Andreae Gryphii Horribilicribrifax Teutsch. Formanalyse und Interpretation eines 
deutschen Lustspiels des 17. Jahrhunderts im soziokulturellen und dichtungstheoretischen Kontext, 
Bern 1994.

Luhmann, Niklas: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2002.
Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995.
Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1990.
Macho, Thomas: Was tun. Skizzen zur Wissensgeschichte der Beratung, in: Thomas Brandstetter u. a. 

(Hrsg.), Think Tanks. Die Beratung der Gesellschaft, Zürich 2010, S. 59–85.
Mackensen, Karsten / Dirk Rose: Johann Matthesons Gelehrtenpolemik und die Neukonzeption der 

musikalischen Wissenschaft in der ersten Hälfte des 18. Jahrhundert, in: Kai Bremer / Carlos Spoer-
hase (Hrsg.), Gelehrte Polemik. Intellektuelle Konfliktverschärfungen um 1700, Frankfurt  a. M. 
2011, S. 365–387.

Mahlmann-Bauer, Barbara: Art. Felicitas, in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gryphius-
Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 162–184.

Mahlmann-Bauer, Barbara: Gryphius und die Jesuiten. Carolus Stuardus und Nicolaus Avancinis Pietas 
victrix, in: Oliver Bach / Astrid Dröse (Hrsg.), Andreas Gryphius (1616–1664). Zwischen Tradition 
und Aufbruch, Berlin / Boston 2020 (= Frühe Neuzeit, 231), S. 413–458. 

Maier, Peter: Bildung auf der Bühne. Das Paderborner Jesuitentheater und die Gründung der 
Academia Theodoriana, in: Josef Meyer zu Schlochtern (Hrsg.), Die Academia Theodoriana. 
Von der Jesuitenuniversität zur Theologischen Fakultät Paderborn, 1614–2014. Paderborn 2014, 
S. 139–156.

Malcolm, Noah: Usefull Enemies. Islam and the Ottoman Empire in Western Political Thought, 
1450–1750, Oxford 2019.

Malettke, Klaus: Hegemonie  – multipolares System  – Gleichgewicht. Internationale Beziehungen 
1648 /1659–1713, Paderborn 2012 (= Handbuch der Geschichte der Internationalen Beziehungen, 3).

Mallinckrodt, Rebekka von (Hrsg.): Bewegtes Leben. Körpertechniken in der Frühen Neuzeit, Wolfen
büttel 2008.

Mandrou, Robert : Abraham de Wicquefort et le duc August (1646–53). Sur les relations intellectuelles entre 
France et Allemagne, un siècle avant Les Lumières, in: Wolfenbütteler Beiträge 3 (1978), S. 191–234.

Mannack, Eberhard: Andreas Gryphius, 2. Aufl., Stuttgart 1986.
Mannack, Eberhard: Die Stellung der Pegnitzschäfer in der deutschen Barockliteratur, in: John Roger 

Paas (Hrsg.), »der Franken Rom«. Nürnbergs Blütezeit in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, 
Wiesbaden 1995, S. 132–145.

Mannack, Eberhard: Peter Squentz. Entstehung und Text, in: Andreas Gryphius, Dramen, hrsg. von 
E. M., Frankfurt a. M. 1991 (= Bibliothek der Frühen Neuzeit, 3), S. 1138–1142.

Marin, Louis: Das Porträt des Königs, übers. von Heinz Jatho, Berlin / Zürich 2005.
Marin, Louis, La critique du discours. Sur la »logic de port-royal« et les »pensées« de Pascal, Paris 1975.
Marin, Louis: Von den Mächten des Bildes. Glossen, Zürich / Berlin 2007.
Martino, Alberto, Daniel Casper von Lohenstein. Geschichte seiner Rezeption, Bd. 1, Tübingen 1978.
Martus, Steffen: Aufklärung. Das deutsche 18. Jahrhundert. Ein Epochenbild, Berlin 2015.
Matt, Peter von: Die Kunst der Intrige. Theorie und Praxis der Hinterlist, 3. Aufl., München 2013.
Mattingly, Garrett: Renaissance Diplomacy, London 1955.
Matzke, Judith: Gesandtschaftswesen und diplomatischer Dienst Sachsens 1694–1763, Leipzig 2011.
Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, mit einem 

Vorw. von E. E. Evans-Pritchard, übers. von Eva Moldenhauer, 11. Aufl., Frankfurt a. M. 2016.
Mauss, Marcel: Die Techniken des Körpers, in: Frank Adloff u. a. (Hrsg.), Kultursoziologie. Klassische 

Texte – Aktuelle Debatten, Frankfurt a. M./New York 2014, S. 153–173.
May, Niels F.: Zeremoniell, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen 

Neuzeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 609–625.
May, Niels F.: Zwischen fürstlicher Repräsentation und adliger Statuspolitik. Das Kongresszeremoniell 

bei den westfälischen Friedensverhandlungen, Ostfildern 2016 (= Beihefte der Francia, 82).



liter aturverzeichnis

452

McClure, Ellen M.: Sunspots and the Sun King. Sovereignty and Mediation in the Seventeenth 
Century France, Chicago 2006.

McGowan, Margaret: Ballet de cour, in: Ludwig Finscher (Hrsg.), Die Musik in Geschichte und Gegen-
wart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, begründet von Friedrich Blume, 2., neubearb. Ausgabe, 
Kassel u. a. 1999, S. 1163–1170.

Meid, Volker: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock. Vom Späthumanismus zur Frühaufklä-
rung, 1570–1740, München 2009 (= Geschichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zur 
Gegenwart, 5).

Meierhofer, Christian: Georg Philipp Harsdörffer, Hannover 2014 (= Meteore, 15).
Melville, Gert: Der Brief des Wappenkönigs Calabre. Sieben Auskünfte über Amt, Aufgaben und 

Selbstverständnis spätmittelalterlicher Herolde (mit Text-Edition), in: Majestas 3 (1995), S. 69–116.
Ménager, Daniel: Diplomatie et théologie à la Renaissance, Paris 2001.
Menke, Bettine: »Zur Kritik der Gewalt«. Techniken der Übereinkunft, Diplomatie, Lüge, in: Hend-

rik Blumentrath u. a. (Hrsg.), Techniken der Übereinkunft. Zur Medialität des Politischen, Berlin 
2009, S. 37–56.

Meyer-Kalkus, Reinhart: Wollust und Grausamkeit. Affektenlehre und Affektdarstellung in Lohen-
steins Dramatik am Beispiel von »Agrippina«, Göttingen 1986.

Michler, Werner: Kulturen der Gattung. Poetik im Kontext 1750–1950, Göttingen 2015.
Mieck, Ilja: Preußen und Westeuropa, in: Wolfgang Neugebauer (Hrsg.), Handbuch der preußischen 

Geschichte, Bd. 1, Berlin / New York 2009, S. 411–853.
Miola, Robert S.: Shakespeare and Classical Tragedy: The Influence of Seneca, Oxford 2011.
Molnar, Mónika F.: Der Friede von Karlowitz und das Osmanische Reich, in: Arno Strohmeyer 

u. a. (Hrsg.), Frieden und Konfliktmanagement in interkulturellen Räumen. Das Osmanische 
Reich und die Habsburgermonarchie in der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2013 (=  Forschungen zur 
Geschichte und Kultur des östlichen Mitteleuropa, 45), S. 197–221.

Montrose, Louis: Die Renaissance behaupten. Poetik und Politik der Kultur, in: Moritz Baßler 
(Hrsg.), New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur, Frankfurt a. M. 1996, S. 60–93.

Moser, Fritz: Die Anfänge des Hof- und Gesellschaftstheaters in Deutschland, Berlin  u. a. 1940 
(= Theater und Drama, 16).

Mourey, Marie-Thérèse: Birken und das »Ballet«. Werke, Kontexte, Theorien, in: Klaus Garber u. a. 
(Hrsg.), Sigmund von Birken (1626–1681). Ein Dichter in Deutschlands Mitte, Berlin / Boston 2018, 
S. 193–214.

Mourey, Marie-Thérèse: Der Körper als Medium höfischer Kommunikation am Beispiel des Hof-
ballets, in: Axel Walter (Hrsg.), Medien höfischer Kommunikation. Formen, Funktionen und 
Wandlungen am Beispiel des Gothaer Hofes, Leiden / Boston 2015 (= Daphnis, 42 [2013], Heft 2), 
S. 491–513.

Mourey, Marie-Thérèse: Höfisches ›Ballet‹, Zeremoniell und fürstliche Repräsentation im Umkreis 
von Sophie Charlotte von Hannover (1668–1705), in: Archiv für Kulturgeschichte 1 (2016), 
S. 65–94.

Mourey, Marie-Thérèse: Rists Tanz- und Balletinventionen. Das Celler Hochzeits-Ballet »Die Trium-
phirende Liebe« (1653), in: Johann Anselm Steiger / Bernhard Jahn (Hrsg.), Johann Rist (1607–1667). 
Profil und Netzwerk eines Pastors, Dichters und Gelehrten, Berlin / Boston 2015 (= Frühe Neuzeit, 
195), S. 231–261.

Muhlack, Ulrich: Der Tacitismus. Ein späthumanistisches Phänomen, in: Notker Hammerstein / Gerrit 
Walther (Hrsg.), Späthumanismus. Studien über das Ende einer kulturhistorischen Epoche, Göttin-
gen 2000, S. 160–178.

Mulagk, Karl-Heinz: Phänomene des politischen Menschen im 17. Jahrhundert. Propädeutische Studien 
zum Werk Lohensteins unter besonderer Berücksichtigung Diego Saavedra Fajardos und Baltasar Gra-
ciáns, Berlin 1973 (= Philologische Studien und Quellen, 66).

Müller, Andreas: Regensburger Reichstag von 1653 /54. Eine Studie zur Entwicklung des Alten Reiches 
nach dem Westfälischen Frieden, Frankfurt a. M. u. a. 1992.

Müller, Conrad: Beiträge zum Leben und Dichten Daniel Caspers von Lohenstein, Hildesheim / New 
York 1977 (= Germanistische Abhandlungen, 1).



forschungsliter atur

453

Müller, Frank: Kursachsen und der Böhmische Aufstand 1618–1622, Münster 1997 (= Schriftenreihe 
zur Erforschung der Neueren Geschichte, 23).

Müller, Klaus: Das kaiserliche Gesandtschaftswesen im Jahrhundert nach dem Westfälischen Frieden 
(1648–1740), Bonn 1976 (= Bonner Historische Forschungen, 42).

Müller-Kampel, Beatrix: Hanswurst, Bernardon, Kasperl. Spaßtheater im 18. Jahrhundert, Paderborn 
u. a. 2003.

Münch, Gotthart: Charlotte von Liegnitz, Brieg und Wohlau, die Schwester des letzten Piasten. II. 
Teil, in: Archiv für schlesische Kirchengeschichte 11 (1953), S. 127–168.

Münkler, Herfried: Der Dreißigjährige Krieg. Europäische Katastrophe, deutsches Trauma 1618–1648, 
Berlin 2017.

Münkler, Herfried: Machiavelli. Die Begründung des politischen Denkens der Neuzeit aus der Krise 
der Republik Florenz, Frankfurt a. M. u. a. 2007.

Nagel, Ulrich: Zwischen Dynastie und Staatsräson. Die habsburgischen Botschafter in Wien und 
Madrid am Beginn des Dreißigjährigen Krieges, Göttingen 2018.

Nanz, Tobias: Agenten der Diplomatie, in: Lorenz Engell u. a. (Hrsg.), Agenten und Agenturen, 
Weimar 2008 (= Archive für Mediengeschichte), S. 53–62.

Nanz, Tobias: Grenzverkehr. Eine Mediengeschichte der Diplomatie, Zürich 2010.
Nellen, Henk: Hugo Grotius. A Lifelong Struggle for Peace in Church and State, 1583–1645, Leiden / Bos-

ton 2007.
Neuhaus, Helmut: Zwischen Krieg und Frieden. Joachim Sandrarts Nürnberger Friedensmahl-Gemälde 

von 1649 /50, in: Helmut Altrichter (Hrsg.), Bilder erzählen Geschichte, Freiburg i. Br. 1995 (= His-
toriae, 6), S. 167–199.

Neuhuber, Christian: Der Vormund des Hanswurst, in: Daphnis 35 (2006), Nr. 1–2, S. 263–300.
Neuhuber, Christian / Lisa Erlenbusch / Marko Ikonic (Hrsg.): Vom Kärtnertor-Theater nach Schloss 

Krumau. Die Hanswurst-Burlesken von Český Krumlov, Wien 2019.
Neukirchen, Thomas: Inscriptio. Rhetorik und Poetik der Scharfsinnigen Inschrift im Zeitalter des 

Barock, Tübingen 1999 (= Studien zur deutschen Literatur, 152).
Newman, Jane O.: Marriages of Convenience. Patterns of Alliance in Heidelberg Politics and Opitz’s 

Poetics, in: MLN 100 (1985), Heft 3, S. 537–576.
Newman, Jane O.: »Mediating Amicably«? The Birth of the Trauerspiel Out of the Letter of Westpha-

lia, in: Nathalie Rivère de Carles (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre and Soft Power. The 
Making of Peace, London 2016, S. 69–89.

Newman, Jane O.: The Intervention of Philology. Gender, Learning, and Power in Lohenstein’s 
Roman Plays, Chapel Hill / London 2000.

Newman, Jane O.: Tragedy and »Trauerspiel« for the (Post-)Westphalian Age, in: Renaissance Dream 
40 (2012), S. 197–208.

Nickisch, Reinhard M. G.: »Die allerneueste Art höflich und galant zu schreiben«. Deutsche Briefstel-
ler um 1700. Von Christian Weise zu Benjamin Neukirch, in: Klaus J. Mattheier (Hrsg.), Pathos, 
Klatsch und Ehrlichkeit. Liselotte von der Pfalz am Hofe des Sonnenkönigs, Tübingen 1990, 
S. 117–138.

Nicolson, Harold: Diplomacy, London 1964.
Niefanger, Dirk: Art. Carolus Stuardus (A-Fassung), in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gry-

phius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 221–232.
Niefanger, Dirk: Art. Carolus Stuardus (B-Fassung), in: Nicola Kaminski / Robert Schütze (Hrsg.), Gry-

phius-Handbuch, Berlin / Boston 2016, S. 260–271.
Niefanger, Dirk: Das Nürnberger Friedensmahl von 1649. Plurimediale Inszenierung und Überliefe-

rung, in: Bettina Brandl-Risi / ders. (Hrsg.), Das Gastmahl. Medien. Dispositive. Strukturen. Sechs 
Modellstudien, Hannover 2019, S. 37–53.

Niefanger, Dirk: Das redivivus-Modell. Historische Helden und ihre Semiotik in Dramen von Jacob 
und Nikodemus Frischlin, in: Christel Meier u. a. (Hrsg.), Akteure und Aktionen. Figuren und 
Handlungstypen im Drama der Frühen Neuzeit, Münster 2008, S. 417–434.

Niefanger, Dirk: Geschichtsdrama der Frühen Neuzeit 1495–1773, Tübingen 2005 (=  Studien zur 
Deutschen Literatur, 174).



liter aturverzeichnis

454

Niefanger, Dirk: Konzepte, Verfahren und Medien kultureller Orientierung um 1700, in: ders. 
u. a. (Hrsg.), Kulturelle Orientierung um 1700. Traditionen, Programme, konzeptionelle Vielfalt, 
Tübingen 2004, S. 9–30.

Niefanger, Dirk: Lohensteins »Sophonisbe« als Metadrama, in: Wolfenbütteler Barock-Nachrichten 
37 (2010), Heft 1–2, S. 33–46.

Niefanger, Dirk: Martin Opitz und Karl Hannibal von Dohna. Ein Beispiel für Intersektionalität 
im Opitz-Netzwerk zwischen 1626 und 1632, in: Stefanie Arend / Johann Anselm Steiger (Hrsg.), 
Martin Opitz (1597–1639). Autorschaft, Konstellationen, Netzwerke, Berlin / Boston 2019, S. 91–105.

Niefanger, Dirk: Poetisches Taratantariren. Kriegsbilder in der Nürnberger Barockdichtung, in: Birgit 
Emich / Gabriela Signori (Hrsg.), Kriegs / Bilder in Mittelalter und Früher Neuzeit, Berlin 2009 
(= Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 42), S. 277–294.

Niefanger, Dirk: Sfumato. Traditionsverhalten in Paratexten zwischen ›Barock‹ und ›Aufklärung‹, in: 
Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 25 (1995), Heft 2, S. 94–118.

Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse, in: ders., Werke in drei Bänden, Bd. 2, hrsg. von Karl 
Schlechta, München 1960, S. 563–756.

Noe, Alfred: Geschichte der italienischen Literatur in Österreich, Bd. 1, Wien u. a. 2011.
Noe, Alfred: Hoftheater und italienische Hofdichter vor Metastasio, in: Andrea Sommer-Mathis / Eli-

sabeth Th. Hilscher (Hrsg.), Pietro Metastasio. Uomo universale (1698–1782), Wien 2000, S. 27–35.
Noe, Alfred: Nicolò Minato. Librettist und Poeta cesareo, in: Johannes Loescher (Hrsg.), Scipione 

Africano. Drama per Musica (1664) von Nicolò Minato und Francesco Cavalli. Text & Materialien, 
Saarbrücken 2002, S. 29–38.

Nünning, Ansgar / Susanne Spekat: Der König als christlicher Märtyrer. Charles I. im (Zerr-)Spiegel 
englischer Straßenballaden der Revolutionszeit, in: Uwe Baumann (Hrsg.), Basileus und Tyrann. 
Herrscherbilder und Bilder von Herrschaft in der Englischen Renaissance, Frankfurt  a. M. 1999, 
S. 211–234.

Nys, Ernest: Introduction, in: Alberico Gentili, De legationibus libri tres, Vol. 1, Oxford 1924, S. 11a–37a.
Oestreich, Gerhard: Reichsverfassung und europäisches Staatensystem 1648–1789, in: ders., Geist und 

Gestalt des frühmodernen Staates. Ausgewählte Aufsätze, Berlin 1969, S. 235–251.
Oetzel, Lena: Intertextualität diplomatischer Berichterstattung. Das Diarium und die Relationen der 

kursächsischen Gesandtschaft auf dem Westfälischen Friedenskongress, in: Thomas Dorfner u. a. 
(Hrsg.), Berichten als kommunikative Herausforderung. Europäische Gesandtenberichte der Frühen 
Neuzeit in praxeologischer Perspektive, Wien / Köln 2021 (= Externa, 16), S. 107–126.

Oetzel, Lena: Peace as an argument in conflict I. The peace of Prague in the Westphalian peace 
negotiations, in: History in conflict webinar. Introducing the early modern edition, https://
premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-introducing-the-
early-modern-edition (zuletzt 12. 7. 2023).

Oetzel, Lena: Prinzipientreue oder selbstgewählte Isolation. Kursachsen auf dem Westfälischen Frie-
denskongress, in: Volker Arnke / Siegrid Westphal (Hrsg.), Der schwierige Weg zum Westfälischen 
Frieden. Wendepunkte, Friedensversuche und die Rolle der »Dritten Partei«, Berlin / Boston 2021 
(= bibliothek altes Reich, 35), S. 155–178.

Ort, Claus-Michael: Medienwechsel und Selbstreferenz. Christian Weise und die literarische Episte-
mologie des späten 17. Jahrhunderts, Tübingen 2003 (= Studien und Texte zur Sozialgeschichte der 
Literatur, 93).

Oschmann, Antje: Der Nürnberger Exekutionstag 1649–1650. Das Ende des Dreißigjährigen Krieges 
in Deutschland, Münster 1991 (=  Schriftenreihe der Vereinigung zur Erforschung der Neueren 
Geschichte, 17).

Pangerl, Irmgard / Martin Scheutz / Thomas Winkelbauer: Zeremoniell und zeremonielles Handeln am 
Wiener Hof, in: dies. (Hrsg.), Der Wiener Hof im Spiegel der Zeremonialprotokolle (1652–1800). 
Eine Annäherung, Innsbruck u. a. 2007, S. 7–14.

Parente, James A.: Andreas Gryphius and the Jesuit Theater, in: Daphnis 13 (1984), S. 525–551.
Parmentier, William F.: Jannissaries and Mehter  – Turkish Military Music, in: ders./Hans Ernst 

Weidinger (Hrsg.), Ottoman Empire and European Theatre, Bd. 1: The Age of Mozart and Selim 
III., Wien 2013, S. 287–306.

https://premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-introducing-the-early-modern-edition
https://premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-introducing-the-early-modern-edition
https://premodernconflictmanagement.org/news.p/26.m/79/history-in-conflict-webinar-introducing-the-early-modern-edition


forschungsliter atur

455

Paul, Markus: Reichsstadt und Schauspiel. Theatrale Kunst im Nürnberg des 17. Jahrhunderts, Tübin-
gen 2002 (= Frühe Neuzeit, 69).

Peck, Clemens: Blackboxing Diplomacy. On Mimesis, Ghosts and the Extraterritoriality of Sovereignty 
in Early Modern Drama (Shakespeare, Gryphius, Hallmann), in: Roberta Anderson u. a. (Hrsg.), 
Performance of Diplomacy in the Early Modern World, Wien (erscheint 2024).

Peck, Clemens: Hanswurst als »Liebs⸗Ambasedeur«. Körper und Zeremoniell in den Translationen 
des Wiener Kärtnertortheaters, in: Mark Hengerer (Hrsg,), Der Körper in der Frühen Neuzeit: 
Praktiken, Rituale, Performanz, Wiesbaden 2023 (= Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung, 
55), S. 345–364.

Peck, Clemens: »Kriegs Ab⸗ und Friedens Einzug«. Zur diplomatischen Performativität der Frie-
densspiele am Nürnberger Exekutionstag, in: Dorothée Goetze / Lena Oetzel (Hrsg.), Warum 
Friedenschließen so schwer ist. Frühneuzeitliche Friedensfindung am Beispiel des Westfälischen 
Friedenskongresses, Münster 2019 (= Schriftenreihe zur Neueren Geschichte, 39 /2), S. 273–290.

Peck, Clemens: Theatrical Negotiations. Performance and Festive Culture in Early Modern European 
Diplomacy, in: Dorothée Goetze / Lena Oetzel (Hrsg.), Early Modern Diplomacy. A Handbook, 
Berlin / Boston 2024, S. 725–744.

Peck, Clemens: Urteil und Übersetzung. Richard Zouches »The Sophister« in Georg Philipp Hars-
dörffers »Frauenzimmer Gesprächspielen«, in: Peter Kuon (Hrsg.), Die Kunst des Urteils in und 
über Kunst, Heidelberg 2022 (= Interdisziplinäre Beiträge zu Mittelalter und Früher Neuzeit, 12), 
S. 201–213.

Perrin-Marsol, Alice: Abraham de Wicquefort, diplomate érudit au service du duc Auguste de Wolfen-
büttel (1648–1653), in: Francia 35 (2008), S. 187–208.

Petritsch, Ernst D.: Dissimulieren in den habsburgisch-osmanischen Friedens- und Waffenstillstands-
verträgen (16.–17.  Jahrhundert). Differenzen und Divergenzen, in: Arno Strohmeyer u. a. (Hrsg.), 
Frieden und Konfliktmanagement in interkulturellen Räumen. Das Osmanische Reich und die 
Habsburgermonarchie in der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2013 (= Forschungen zur Geschichte und 
Kultur des östlichen Mitteleuropa, 45), S. 145–162.

Petritsch, Ernst D.: Zeremoniell bei Empfängen habsburgischer Gesandtschaften, in: Ralph Kauz u. a. 
(Hrsg.), Diplomatisches Zeremoniell in Europa und im mittleren Osten in der Frühen Neuzeit, 
Wien 2009 (= Archiv für österreichische Geschichte, 141), S. 301–322.

Petry, Ludwig: Politische Geschichte unter den Habsburgern, in: Josef Joachim Menzeld/ders. (Hrsg.), 
Geschichte Schlesiens, Bd. 2, 2. Aufl., Sigmaringen 1988, S. 1–99.

Pfannenschmid, Yvonne: Auswirkungen von Bodins Souveränitätslehre auf die frühe Reichspublizistik, 
insbesondere auf Ludolf Hugo, in: Michael Philipp (Hrsg.), Debatten um die Souveränität. Jean Bo-
dins Staatsverständnis und seine Rezeption seit dem 17. Jahrhundert, Baden-Baden 2016, S. 161–182.

Pfanner, Hildegard: Das dramatische Werk Simon Rettenpachers, Innsbruck 1954 (=  Innsbrucker 
Beiträge zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 2).

Pfister, Manfred: Das Drama. Theorie und Analyse, 11. Aufl., München 2001.
Philipp, Michael: Christoph Besold und die Souveränität. Zur Rezeption Bodins im Deutschland des 

frühen 17.  Jahrhunderts, in: ders. (Hrsg.), Debatten um die Souveränität. Jean Bodins Staatsver-
ständnis und seine Rezeption seit dem 17. Jahrhundert, Baden-Baden 2016, S. 123–159.

Plessner, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Frankfurt a. M. 
2001.

Polleroß, Friedrich: Karl VI. im Porträt. Typen & Maler, in: Sandra Hertel / Stefan Seitschek (Hrsg.), 
Herrschaft und Repräsentation in der Habsburgermonarchie (1700–1740). Die kaiserliche Familie, 
die habsburgischen Länder und das Reich, Berlin / Boston 2021 (=  bibliothek altes Reich, 31), 
S. 359–384.

Radke, Gerhard: Mercurius, in: Konrat Ziegler / Walter Sontheimer (Hrsg.), Der Kleine Pauly. Lexi-
kon der Antike, Bd. 3, Stuttgart 1974, S. 444–447.

Radtke, Heinz-Werner: Vom neuen, gerechten, freien Menschen. Ein Paradigmenwechsel in Andreas 
Gryphius’ Trauerspielzyklus, Bern 2011.

Rahn, Thomas: Affektpathologische Aspekte und therapeutische Handlungszitate in Lohensteins 
»Agrippina«, in: Udo Benzenhöfer / Wilhelm Kühlmann (Hrsg.), Heilkunde und Krankheitserfah-



liter aturverzeichnis

456

rung in der frühen Neuzeit. Studien am Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizingeschichte, 
Tübingen 1992, S. 201–227.

Rahn, Thomas: Grenz-Situationen des Zeremoniells in der Frühen Neuzeit, in: Markus Bauer / Tho-
mas Rahn (Hrsg.), Die Grenze. Begriff und Inszenierung, Berlin 1997, S. 177–196.

Rahn, Thomas: Krieg als Störfall der Rhetorik. Die Friedensspiele von Johann Rist und Justus Georg 
Schottelius, in: ders. (Hrsg.), Krieg und Rhetorik, Tübingen 2003 (= Rhetorik. Ein internationales 
Jahrbuch, 22), S. 43–57.

Reckwitz, Andreas: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Perspek-
tive, in: Zeitschrift für Soziologie 32 (2003), Heft 4, S. 282–301.

Reichelt, Klaus: Barockdrama und Absolutismus. Studien zum deutschen Drama zwischen 1650 und 
1700, Frankfurt a. M./Bern 1981.

Reinhardt, Volker (Hrsg.): Der Machtstaat. Niccolò Machiavelli als Theoretiker der Macht im Spiegel 
der Zeit, Baden-Baden 2015.

Rennert, Carl: Abraham de Wicquefort, Halle Diss. 1880.
Rivére de Carles, Nathalie: The Ambassador as Proteus. Indirect Characterization and Diplomatic 

Appeasement in Catiline and Measure for Measure, in: dies. (Hrsg.), Early Modern Diplomacy, 
Theatre and Soft Power. The Making of Peace, London 2016, S. 113–137.

Rivére de Carles, Nathalie: The Poetics of Diplomatic Appeasement in the Early Modern Era, in: dies. 
(Hrsg.), Early Modern Diplomacy, Theatre and Soft Power. The Making of Peace, London 2016, 
S. 1–24.

Robert, Jörg: Im Silberbergwerk der Traditionen. Harsdörffers Nachahmungs- und Übersetzungsthe-
orie, in: Stefan Keppler-Tasaki / Ursula Kocher (Hrsg.), Georg Philipp Harsdörffers Universalität. 
Beiträge zu einem uomo universale des Barock, Berlin / New York 2011 (=  Frühe Neuzeit, 158), 
S. 1–22.

Robertson, Ritchie: »Verdammte Staats-Klugheit/ die Treu und Bund heist brechen!« Reason of state 
in Lohenstein’s Cleopatra, in: Journal of European Studies 50 (2020), Nr. 1, S. 77–90.

Robling, Franz-Hubert: Redner und Rhetorik. Studie zur Begriffs- und Ideengeschichte des Redner
ideals (= Archiv für Begriffsgeschichte, Sonderheft, 5), Hamburg 2007.

Robling, Franz-Hubert: vir bonus, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, 
Bd. 9, Tübingen 2009, S. 1134–1138.

Rode-Breymann, Susanne: Musiktheater eines Kaiserpaars. Wien 1667–1705, Hildesheim 2010.
Roeck, Bernd: Die Feier des Friedens, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfälische Friede. 

Diplomatie  – politische Zäsur  – kulturelles Umfeld  – Rezeptionsgeschichte, München 1998, 
S. 634–659.

Rohrschneider, Michael: Friedenskongress und Präzedenzstreit. Frankreich, Spanien und das Streben 
nach zeremoniellem Vorrang in Münster, Nijmegen und Rijswijk (1643 /44–1697), in: Christoph 
Kampmann u. a. (Hrsg.), Bourbon – Habsburg – Oranien. Konkurrierende Modelle im dynasti-
schen Europa um 1700, Köln u. a. 2008, S. 228–240.

Rohrschneider, Michael: Kriegsverdichtung und Friedensfähigkeit. Verhandlungstechniken auf dem 
Weg zum Frieden am Beispiel des Kongresses von Münster und Osnabrück (1643–1649), in: 
Stephan Schaede / Karlies Abmeier (Hrsg.), Syrien liegt in Europa. Vor 400 Jahren begann der 
Dreißigjährige Krieg, Rehburg-Loccum 2020 (= Loccumer Protokolle, 36), S. 199–213.

Rohrschneider, Michael: Zäsur 1648? Die Westfälische Friedensordnung im Urteil der Publikationen 
zum Gedenkjahr 2018, in: Sašo Jerše/Kristina Lahl (Hrsg.), Endpunkte. Und Neuanfänge. Geis-
teswissenschaftliche Annäherungen an die Dynamik von Zeitläuften, Wien / Köln 2022, S. 67–84. 

Roll, Christine: Einleitung: Berichten als kommunikative Herausforderung. Europäische Gesandten
berichte der Frühen Neuzeit in praxeologischer Perspektive, in: Thomas Dorfner u. a. (Hrsg.), 
Berichten als kommunikative Herausforderung. Europäische Gesandtenberichte der Frühen Neuzeit 
in praxeologischer Perspektive, Wien / Köln 2021 (= Externa, 16), S. 10–47.

Rolling, Bernd: Der Engel als Spielfigur in den Dramen der Jesuiten Jakob Gretser (1562–1625), Jakob 
Bidermann (1578–1639) und Georg Bernardt (1595–1660), in: Christel Meier u. a. (Hrsg.), Akteure 
und Aktionen. Figuren und Handlungstypen im Drama der Frühen Neuzeit, Münster 2008 
(= Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme, 23), S. 233–268.



forschungsliter atur

457

Roloff, Hans-Gert: Daniel Czepkos »Pierie«, in: Norbert Honsza (Hrsg.), Daß eine Nation die 
ander verstehen möge. Festschrift für Marian Szyrocki zu seinem 60. Geburtstag, Amsterdam 1988 
(= Chloe, 7), S. 599–613.

Roloff, Hans-Gert: Martin Opitz – 400 Jahre ! Ein Festvortrag, in: Thomas Borgstedt / Walter Schmitz 
(Hrsg.), Martin Opitz. Nachahmungspoetik und Lebenswelt, Tübingen 2002, S. 7–30.

Rose, Dirk: Conduite und Text. Paradigmen eines galanten Literaturmodells im Werk von Christian 
Friedrich Hunold (Menantes), Berlin / Boston 2012 (= Frühe Neuzeit, 167).

Rossman, Sasha: On Neutral Grounds: Gerard Ter Borch’s The Swearing of the Oath of Ratification 
of the Treaty of Münster, 15 May 1648, in: Émilie Chedeville u.a. (Hrsg.), Le fond de l’œuvre: Arts 
visuels et sécularisation à l‘époque moderne, Paris 2020. Online verfügbar: http://books.openedi-
tion.org/psorbonne/108365 (zuletzt 9.4.2024).

Rotermund, Erwin (Hrsg.): Gegengesänge. Lyrische Parodien vom Mittelalter bis zur Gegenwart, 
München 1964.

Rudin, Bärbel: Heinrich Rademin, Hanswursts Schattenmann. Jurist, Bühnenchef, Stückeschreiber – 
Versuch über eine Gründerfigur des Wiener Theaters, in: Brigitte Marschall (Hrsg.), Theater am 
Hof und für das Volk. Beiträge zur vergleichenden Theater- und Kulturgeschichte. Festschrift für 
Otto G. Schindler, Wien u. a. 2002 (= Maske und Kothurn, 48), S. 271–301.

Rudin, Bärbel: Joseph Anton Stranitzky, in: Alena Jakubcová (Hrsg.), Theater in Böhmen, Mähren 
und Schlesien. Von den Anfängen bis zum Ausgang des Jahrhunderts. Ein Lexikon, Wien 2013, 
S. 666–670.

Schäfer, Armin: Der Souverän, die clementia und die Aporien der Politik. Überlegungen zu Daniel 
Casper von Lohensteins Trauerspielen, in: Erika Fischer-Lichte (Hrsg.), Theatralität und die Krisen 
der Repräsentation, Stuttgart / Weimar 2001 (= Germanistische Symposien, 22), S. 101–124.

Schäfer, Armin: Nachrichten aus dem Off. Zum Auftritt im barocken Trauerspiel, in: Juliane Vogel / Chris-
topher Wild (Hrsg.), Auftreten. Wege auf die Bühne, Berlin 2014 (= Theater der Zeit, 115), S. 216–232.

Schäfer, Armin: Ratgeben im barocken Trauerspiel. Drei Situationen, in: Michael Niehaus / Wim Peeters 
(Hrsg.), Rat geben. Zu Theorie und Analyse des Beratungshandelns, Bielefeld 2014 (= Kultur- und 
Medientheorie), S. 219–236.

Scheitler, Irmgard: Die Verthönung. Illustration auf dem Theater, in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedia-
lität in der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte, Berlin / Boston 2017 (= Frühe Neuzeit, 
209), S. 21–38.

Schilling, Heinz: Der Westfälische Friede und das neuzeitliche Profil Europas, in: Heinz Duchhardt 
(Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diplomatie – politische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptions-
geschichte, München 1998, S. 3–32.

Schilling, Heinz: Höfe und Allianzen. Deutschland 1648–1763, Berlin 1998 (=  Siedler Deutsche 
Geschichte, 8).

Schilling, Heinz: Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Beziehungen 1559–1660, 
Paderborn 2007 (= Handbuch der Geschichte der Internationalen Beziehungen, 2).

Schings, Hans-Jürgen: Andreas Gryphius, Catharina von Georgien. Oder Bewehrete Beständigkeit, in: 
ders., Gesammelte Aufsätze. Als Festgabe zum 80. Geburtstag, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würz-
burg 2017, S. 11–50.

Schings, Hans-Jürgen: Consolatio tragoediae. Zur Theorie des barocken Trauerspiels, in: ders., Ge-
sammelte Aufsätze. Als Festgabe zum 80. Geburtstag, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, 
S. 87–132.

Schings, Hans-Jürgen: Constantia und prudentia. Zum Funktionswandel des barocken Trauerspiels, 
in: ders., Gesammelte Aufsätze, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 151–180.

Schings, Hans-Jürgen: Seneca-Rezeption und Theorie der Tragödie. Martin Opitz’ Vorrede zu den 
Trojanerinnen [1974], in: ders., Gesammelte Aufsätze. Als Festgabe zum 80. Geburtstag, hrsg. von 
Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 133–150.

Schings, Hans-Jürgen: Walter Benjamin, das barocke Trauerspiel und die Barockforschung, in: ders., 
Gesammelte Aufsätze, hrsg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 2017, S. 181–191.

Schirren, Thomas: Wieviel Philosophie braucht der Redner? Zur Bedeutung der Philosophie in der 
Institutio oratoria des Quntilian, in: Gernot Michael Müller / Fosca Mariani Zini (Hrsg.), Philosophie 

http://books.openedition.org/psorbonne/108365
http://books.openedition.org/psorbonne/108365


liter aturverzeichnis

458

in Rom  – Römische Philosophie? Kultur-, literatur- und philosophiegeschichtliche Perspektiven, 
Berlin / Boston 2018 (= Beiträge zur Altertumskunde, 358), S. 189–246.

Schmale, Wolfgang: Geschichte und Zukunft der Europäischen Identität, Stuttgart 2008.
Schmidt, Carl B.: Antonio Cesti’s »Il pomo d’oro«. A Reexamination of a Famous Habsburg Court 

Spectacle, in: Journal of the American Musicological Society 29 (1976), Heft 3, S. 381–412.
Schmidt, Georg: Die Anfänge der Fruchtbringenden Gesellschaft als politisch motivierte Sammlungs-

bewegung und höfische Akademie, in: Klaus Manger (Hrsg.), Die Fruchtbringer – eine Teutsch-
hertzige Gesellschaft, Heidelberg 2001, S. 5–37.

Schmidt, Wolf Gerhard: Harmonikalität und Inkommensurabilität als Komplemente barocken Sys-
temdenkens. Zur Integralästhetik von Harsdörffers »Frauenzimmer Gesprächspielen« (1644–1649), 
in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 86 (2012), Nr. 4, 
S. 483–531.

Schmitt, Carl : Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum, 4. Aufl., Berlin 
1997.

Schmitt, Carl : Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 8. Aufl., 
Berlin 2004.

Schöffler, Herbert: Deutsches Geistesleben zwischen Reformation und Aufklärung. Von Martin Opitz 
zu Christian Wolff, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 1956.

Schöne, Albrecht: Emblematik und Drama im Zeitalter des Barock, 3. Aufl., München 1991.
Schöne, Albrecht: Postfigurale Gestaltung. Andreas Gryphius, in: ders., Säkularisation als sprachbil-

dende Kraft, Göttingen 1968, S. 37–91.
Schröder, Dorothea: Zeitgeschichte auf der Opernbühne. Barockes Musiktheater in Hamburg im 

Dienst von Politik und Diplomatie (1690–1745). Mit 14 Abbildungen, Göttingen 1998 (= Abhand-
lungen zur Musikgeschichte, 2).

Schumann, Jutta: Die andere Sonne. Kaiserbild und Medienstrategien im Zeitalter Leopolds I., Berlin 
2003.

Schumm, Johanna: Witz und Fülle. Oder was heißt barock?, München Habil. 2022.
Searle, John R.: Was ist ein Sprechakt, in: Uwe Wirth (Hrsg.), Performanz. Zwischen Sprachphiloso-

phie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, S. 83–103.
Seifert, Herbert: Der Sig-prangende Hochzeit-Gott. Hochzeitsfeste am Wiener Hof der Habsburger 

und ihre Allegorik 1622–1699, Wien 1988 (= dramma per musica, 2).
Seifert, Herbert: Die kaiserliche Hofoper zur Zeit Leopolds I., in: ders., Texte zur Musikdramatik im 

17. und 18.  Jahrhundert. Aufsätze und Vorträge, hrsg. von Matthias J. Pernerstorfer, Wien 2014, 
S. 393–400.

Seifert, Herbert: Die Oper am Wiener Kaiserhof im 17. Jahrhundert, Tutzing 1985.
Seifert, Herbert: Ergänzungen und Korrekturen zum Spielplan 1622–1705. Appendix 2014 zu »Die 

Oper am Wiener Kaiserhof im 17. Jahrhundert. Tutzing 1985«, in: ders., Texte zur Musikdramatik 
im 17. und 18. Jahrhundert. Aufsätze und Vorträge, hrsg. von Matthias J. Pernerstorfer, Wien 2014, 
S. 263–279.

Sennett, Richard: Verfall und Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimität, Frankfurt a. M. 
1983.

Sennett, Richard: Zusammenarbeit. Was unsere Gesellschaft zusammenhält, aus dem Amerik. von 
Michael Bischoff, Berlin 2012.

Serres, Michel: Aufklärungen. Fünf Gespräche mit Bruno Latour, Berlin 2008.
Siegert, Bernhard: Vögel, Engel und Gesandte. Alteuropas Übertragungsmedien, in: Horst Wenzel 

(Hrsg.), Gespräche – Boten – Briefe. Körpergedächtnis und Schriftgedächtnis im Mittelalter, Berlin 
1997, S. 45–62.

Silber, Karl-Bernhard: Die dramatischen Werke Sigmund von Birkens (1626–1681), Tübingen 2000 
(= Mannheimer Beiträge zur Sprach- und Literaturwissenschaft, 44).

Simons, Olaf: Kulturelle Orientierung um 1700, Linien einer bislang nicht geschriebenen Literaturge-
schichte, in: Scientia Poetica 9 (2005), S. 39–71.

Sinemus, Volker: Poetik und Rhetorik im frühmodernen deutschen Staat, Göttingen 1978 (= Palaestra, 
269).



forschungsliter atur

459

Skrine, Peter: An Exploration of Hallmann’s Dramas, in: German Life & Letters 26 (1982–1983), 
S. 232–240.

Skrine, Peter: Art. Johann Christian Hallmann, in: German Baroque Writers, 1661–1730, hrsg. von 
James Hardin, Detroit u. a. 1996, S. 175–179.

Smart, Sara: The Ideal Image. Studies in Writing for the German Court 1616–1706, Berlin 2005.
Smith Anderson: Matthew, The Rise of Modern Diplomacy 1450–1919, London / New York 1993.
Smith, George Charles Moore: College Plays Performed in the University of Cambridge, Cambridge 

1923.
Solbach, Andreas: Ironische Kontamination. Funktionen der Komik in den Haupt- und Staatsaktio-

nen von J. A. Stranitzky, in: Carsten Jakobi / Christine Waldschmidt (Hrsg.), Witz und Wirklich-
keit. Komik als Form ästhetischer Weltaneignung, Bielefeld 2015, S. 19–40.

Solbach, Andreas: Vorsehung und freier Wille in Hallmanns »Theodoricus Veronensis«, in: Hans 
Feger (Hrsg.), Studien zur Literatur des 17.  Jahrhunderts. Gedenkschrift für Gerhard Spellerberg 
(1937–1996), Amsterdam / Atlanta 1997 (= Chloe, 27), S. 203–242.

Sommer-Mathis, Andrea: »Theatrum« und »Ceremoniale«. Rang- und Sitzordnungen bei theatralischen 
Veranstaltungen am Wiener Kaiserhof im 17. und 18. Jahrhundert, in: Jörg Jochen Berns / Thomas 
Rahn (Hrsg.), Zeremoniell als höfische Ästhetik in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, Tübingen 
1995 (= Frühe Neuzeit, 25), S. 511–533.

Sommer-Mathis, Andrea: Türckische Tragödia und Christliche Comödia. Die ›Türkenfeiern‹ 1683 in 
Europa, in: Johannes Feichtinger / Johann Heiss (Hrsg.), Geschichtspolitik und ›Türkenbelagerung‹, 
Wien 2013, S. 89–118.

Sonnleitner, Johann: Hanswurst, Bernardon, Kasperl und Staberl, in: ders. (Hrsg.), Hanswurstiaden. Ein 
Jahrhundert Wiener Komödie, Salzburg / Wien 1996, S. 333–389.

Spellerberg, Gerhard: Johann Christian Hallmann, in: Gunter E. Grimm / Frank Rainer Max (Hrsg.), 
Deutsche Dichter, Bd. 2: Renaissance und Barock, Stuttgart 1989, S. 364–375.

Spellerberg, Gerhard: Verhängnis und Geschichte. Untersuchungen zu den Trauerspielen und dem 
»Arminius«-Roman Daniel Caspers von Lohenstein, Bad Homburg 1970.

Spellerberg, Gerhard: Zur »Sophonisbe« Daniel Caspers von Lohenstein, in: Helmut Arntzen u. a. 
(Hrsg.), Literaturwissenschaft und Geschichtsphilosophie. Festschrift für Wilhelm Emrich, Ber-
lin / New York 1975, S. 239–263.

Sprengel, Peter: Der Spieler-Zuschauer im Jesuitentheater. Beobachtungen an frühen oberdeutschen 
Ordensdramen, in: Daphnis 16 (1987), S. 47–106.

Stachel, Paul: Seneca und das deutsche Renaissancedrama. Studien zur Literatur- und Stilgeschichte 
des 16. und 17. Jahrhunderts, Berlin 1907.

Stackelberg, Jürgen von: Tacitus in der Romania. Studien zur literarischen Rezeption des Tacitus in 
Italien und Frankreich, Tübingen 1960.

Stanley, Albert A.: Cesti’s »Il pomo d’oro«, in: Papers and Proceedings of the Music Teachers’ National 
Association 1 (1906), S. 139–149.

Stegmann, Andreas: Die Imitatio auctorum im Bildungswesen der Frühen Neuzeit, in: Winfried Bött-
ler (Hrsg.): Paul Gerhardt. Erinnerung und Gegenwart. Beiträge zu Leben, Werk und Wirkung, 
Berlin 2006, S. 43–64.

Steiger, Heinhard: Der Westfälische Frieden. Grundgesetz für Europa?, in: Heinz Duchhardt (Hrsg.), 
Der Westfälische Friede. Diplomatie – politische Zäsur – kulturelles Umfeld – Rezeptionsgeschichte, 
München 1998, S. 33–80.

Steiger, Heinhard: Friedensschluss und Amnestie in den Verträgen von Münster und Osnabrück, 
in: Heinz Duchhardt / Patrice Veit (Hrsg.), Krieg und Frieden im Übergang vom Mittelalter zur 
Neuzeit. Theorie – Praxis – Bilder / Guerre et paix du moyen âge aux temps modernes. Théories – 
pratiques – représentations (= Veröffentlichungen des Instituts für europäische Geschichte Mainz, 
Abteilung für Universalgeschichte, Beiheft 52), Mainz 2000, S. 207–245.

Steiger, Heinhard: Völkerrecht, in: Otto Brunner u. a. (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Histori-
sches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 7, Stuttgart 1992, S. 97–140.

Stein, Leon: Religion and Patriotism in German Peace Dramas during the Thirty Years’ War, in: 
Central European History 4 (1971), Heft 2, S. 131–148.



liter aturverzeichnis

460

Steiner, Benjamin: Friedensschlüsse mit außereuropäischen Herrschern. Afrika, Mittelmeerraum, 
Osmanisches Reich, in: Irene Dingel u. a. (Hrsg.), Handbuch Frieden im Europa der Frühen Neu-
zeit / Handbook of Peace in Early Modern Europe, Berlin / Boston 2021, S. 367–390.

Steppan, Christian: Akteure am fremden Hof. Politische Kommunikation und Repräsentation kaiser
licher Gesandter im Jahrzehnt des Wandels am russischen Hof (1720–1730), Göttingen 2015.

Stiglic, Anja: »Ganz Münster ist ein Freudental«. Die öffentlichen Feierlichkeiten als Machtdemonst-
ration auf dem Münsterschen Friedenskongreß, Münster 1998.

Stockhorst, Stefanie: Ethische Aufrüstung. Zur Konvergenz von Landlebensdichtung und Neostoizis-
mus im Zeichen des Dreißigjährigen Krieges am Beispiel von J. G. Schottelius’ »Lamentatio Germa-
niae exspirantis« (1640), in: Euphorion 105 (2011), Heft 1, S. 1–18.

Stockhorst, Stefanie: Lachen als Nebenwirkung der Barockkomödie. Zur Dominanz der Tugendlehre 
über das Komische in der Komödientheorie des 17. Jahrhunderts, in: Stefanie Arend u. a. (Hrsg.), 
Anthropologie und Medialität des Komischen im 17.  Jahrhundert, Amsterdam / New York 2008 
(= Chloe. Beihefte zum Daphnis, 40), S. 27–48.

Stockhorst, Stefanie: Reformpoetik. Kodifizierte Genustheorie des Barock und alternative Normenbil-
dung in poetologischen Paratexten, Tübingen 2008 (= Frühe Neuzeit, 128).

Stockhorst, Stefanie: Text und Bild bei Harsdörffer. Vom Paragone zur synästhetischen Animation, 
in: Jörg Robert (Hrsg.), Intermedialität in der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte, 
Berlin / Boston 2017 (= Frühe Neuzeit, 209), S. 347–365.

Stollberg-Rilinger, Barbara: Die Wissenschaft der feinen Unterschiede. Das Präzedenzrecht und die 
europäischen Monarchien vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, in: Majestas 10 (2002), S. 125–150.

Stollberg-Rilinger, Barbara: Honores regii. Die Königswürde im zeremoniellen Zeichensystem der 
Frühen Neuzeit, in: Johannes Kunisch (Hrsg.), Dreihundert Jahre Preußische Königskrönung. 
Eine Tagungsdokumentation, Berlin 2002, S. 1–26.

Stollberg-Rilinger, Barbara: Symbolische Kommunikation in der Vormoderne. Begriffe  – Forschungs-
perspektiven – Thesen, in: Zeitschrift für Historische Forschung 31 (2004), S. 489–527.

Stollberg-Rilinger, Barbara: Zeremoniell, Ritual, Symbol. Neue Forschungen zur symbolischen Kom-
munikation in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, in: Zeitschrift für Historische Forschung 27 
(2000), S. 389–405.

Straumann, Benjamin: Hugo Grotius und die Antike. Römisches Recht und römische Ethik im früh-
neuzeitlichen Naturrecht, Baden-Baden 2007 (= Studien zur Geschichte des Völkerrechts, 14).

Stroh, Wilfried: Claude de Mesmes d’Avaux und Jacobus Balde S. J. Eine Lateinerfreundschaft im 
Schatten des Dreißigjährigen Krieges, in: Les Études classiques 85 (2017), S. 219–266.

Strohmeyer, Arno: Die Theatralität interkulturellen Friedens. Damian Hugo von Virmont als kaiser-
licher Großbotschafter an der Hohen Pforte, in: Guido Braun / Arno Strohmeyer (Hrsg.), Frieden 
und Friedenssicherung in der Frühen Neuzeit. Das Heilige Römische Reich und Europa. Festschrift 
für Maximilian Lanzinner (=  Schriftenreihe der Vereinigung zur Erforschung der Neueren Ge-
schichte, 36), Münster 2013, S. 413–438.

Strohmeyer, Arno: Gleichgewicht der Kräfte, in: Pim den Boer u. a. (Hrsg.), Europäische Erinne-
rungsorte, Bd. 2: Das Haus Europa, München 2012, S. 611–618.

Strohmeyer, Arno: The Symbolic Making of the Peace of Carlowitz. The Border Crossing of Count 
Wolfgang IV of Oettingen-Wallerstein during His Mission as Imperial Grand Ambassador to the 
Sublime Porte (1699–1701), in: Colin Heywood / Ivan Parvey (Hrsg.), The Treaties of Carlowitz 
(1699). Antecedents, Course and Consequences, Leiden 2020 (= The Ottoman Empire and its 
Heritage, 69), S. 213–235.

Strohmeyer, Arno: Theorie der Interaktion. Das europäische Gleichgewicht der Kräfte in der frühen 
Neuzeit, Wien u. a. 1994.

Szarota, Elida Maria (Hrsg.): Das Jesuitendrama im deutschen Sprachgebiet. Eine Periochen-Edition, 
Bd. 4: Indices, bearb. von Peter Mortzfeld, München 1987.

Szarota, Elida Maria: Geschichte, Politik und Gesellschaft im Drama des 17. Jahrhunderts, Bern / Mün-
chen 1976.

Szarota, Elida Maria: Künstler, Grübler, Rebellen. Studien zum europäischen Märtyrerdrama des 
17. Jahrhunderts, Bern / München 1967.



forschungsliter atur

461

Szyrocki, Marian: Martin Opitz, 2., überarb. Aufl., München 1974.
Tang, Chenxi: Ceremonial Theater and Tragedy from French Classicism to German Classicism, in: 

Comparative Literature 66 (2014), Heft 3, S. 277–300.
Tang, Chenxi: Imagining World Order. Literature and International Law in Early Modern Europe, 

1500–1800, Ithaca / London 2018.
Tang, Chenxi: International Legal Order and Baroque Tragic Play. Andreas Gryphius’s Catharina von 

Georgien, in: DVjs 88 (2014), Heft 2, S. 141–171.
Tang, Chenxi: Literary Form and World Order in Goethe. From Iphigenie to Pandora, in: Goethe 

Jahrbuch 135 (2018), S. 183–201.
Tang, Chenxi: Theatralische Inszenierung der Weltordnung. Völkerrecht, Zeremonialwissenschaft 

und Schillers »Maria Stuart«, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 55 (2011), S. 142–168. 
Tarot, Rolf: Schuldrama und Jesuitentheater, in: Walter Hinck (Hrsg.), Handbuch des deutschen 

Dramas, Düsseldorf 1980, S. 35–47.
Tenbruck, Friedrich H.: Zur Soziologie der Sophistik, in: Neue Hefte für Philosophie 10 (1976), 

S. 51–77.
Thiessen, Hillard von / Christian Windler (Hrsg.): Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke und 

Interkulturalität im historischen Wandel, Wien / Köln 2010.
Thiessen, Hillard von: Diplomatie vom type ancien. Überlegungen zu einem Idealtypus des frühneu-

zeitlichen Gesandtschaftswesens, in: ders./Christian Windler (Hrsg.), Akteure der Außenbeziehun-
gen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen Wandel, Wien / Köln 2010, S. 471–503.

Thiessen, Hillard von: Korrupte Gesandte? Konkurrierende Normen in der Diplomatie der Frühen 
Neuzeit, in: Niels Grüne / Simona Slanička (Hrsg.), Korruption. Historische Annäherungen an eine 
Grundfigur politischer Kommunikation, Göttingen 2010, S. 205–220.

Thijs, Simon: Hostages of Rome, in: Athens Journal of History 2 (2016), Heft 3, S. 199–212.
Till, Dietmar: Rhetorik und Schauspielkunst, in: Rebekka von Mallinckrodt (Hrsg.), Bewegtes Leben. 

Körpertechniken in der Frühen Neuzeit, Wolfenbüttel 2008, S. 61–84.
Tischer, Anuschka: Französische Diplomatie und Diplomaten auf dem Westfälischen Friedenskongress. 

Außenpolitik unter Richelieu und Mazarin, Münster 1999 (=  Schriftenreihe der Vereinigung zur 
Erforschung der Neueren Geschichte, 29).

Trunz, Erich: Der deutsche Späthumanismus um 1600 als Standeskultur [1931], in: Richard Alewyn 
(Hrsg.), Deutsche Barockforschung. Dokumentation einer Epoche, 2. Aufl., Köln / Berlin 1966, 
S. 147–181.

Tschachtli, Sarina: Körper- und Sinngrenzen. Zur Sprachbildlichkeit in Dramen von Andreas Gry-
phius, Paderborn 2017.

Urbach, Reinhard: Die Wiener Komödie und ihr Publikum. Stranitzky und die Folgen, Wien / Mün-
chen 1973.

Urkunden und Actenstücke zur Geschichte des Kurfürsten Friedrich Wilhelm von Brandenburg, 
Bd. 2, Berlin 1865.

Valentin, Jean-Marie: La Sophonisbe de Lohenstein. Discours tragique et/ou panégyrique impérial? 
Des structures dramatiques au telos, in: Études Germaniques 65 (2010), Heft 2, 181–201.

Valentin, Jean-Marie: Le théâtre des Jésuites dans les pays de langue allemande, vol. 1–3, Berne 1978. 
Valentin, Jean-Marie: Spiel, Trauerspiel, Schauspiel. Lohensteins »Sophonisbe« als theatralisiertes 

Epithalamion, in: Horst Turk/ders. (Hrsg.), Aspekte des politischen Theaters und Dramas von 
Caldéron bis Georg Seidel, Bern u. a. 1996 (= Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, 
40), S. 69–92.

Valerius, Rebecca / Horst Carl: Geiselstellung und Rechtssicherheit. Die Friedensverträge von Madrid 
(1526) und Vervins (1598), in: Rainer Babel u. a. (Hrsg.), Sicherheitsprobleme im 16. und 17. Jahr-
hundert. Bedrohungen, Konzepte, Ambivalenzen, Baden-Baden 2019 (= Politiken der Sicherheit, 
6), S. 489–509.

Vec, Miloš: Zeremonialwissenschaft im Fürstenstaat. Studien zur juristischen und politischen Theorie 
absolutistischer Herrschaftsrepräsentation, Frankfurt a. M. 1998.

Vehse, Eduard: Geschichte des östreichischen Hofs und Adels und der östreichischen Diplomatie, 
Bd. 5, Hamburg 1852.



liter aturverzeichnis

462

Velsen, Dorothee von: Die Gegenreformation in den Fürstentümern Liegnitz-Brieg-Wohlau. Ihre 
Vorgeschichte und staatsrechtlichen Grundlagen, New York / London 1931 (= Reprint der Leipziger 
Ausgabe von 1931), S. 24–131.

Vischer, Friedrich Theodor: Shakespeare-Vorträge, 2. Aufl., Stuttgart / Berlin 1905.
Vittu, Jean-Pierre: Instruments of Information in France, in: Sabrina Alcorn Baron / Brendan Dooley 

(Hrsg.), The Politics of Information in Early Modern Europe, London / New York 2001, S. 160–178.
Vollhardt, Friedrich: Die Tugendlehren Christian Weises, in: Peter Behnke (Hrsg.), Christian Weise. 

Dichter  – Gelehrter  – Pädagoge. Beiträge zum ersten Christian-Weise-Symposium aus Anlass des 
350. Geburtstages (Zittau 1992), Bern u. a. 1994, S. 331–349.

Voßkamp, Wilhelm: Untersuchungen zur Zeit- und Geschichtsauffassung im 17.  Jahrhundert bei 
Gryphius und Lohenstein, Bonn 1967.

Vreeland, Hamilton: Hugo Grotius Diplomatist, in: The American Journal of International Law 11 
(1917), Heft 3, S. 580–606.

Wagniart, Anne: Das Projekt einer deutschsprachigen Kaiserliteratur im Schlesien des 17.  Jahrhun-
derts, in: Études Germaniques 65 (2010), Heft 2, S. 163–180.

Wallbrecht, Rosemarie Elisabeth: Das Theater des Barockzeitalters an den welfischen Höfen Hanno-
ver und Celle, Hildesheim 1974.

Walter, Axel E.: Späthumanismus und Konfessionspolitik. Die europäische Gelehrtenrepublik um 1600 
im Spiegel der Korrespondenzen Georg Michael Lingelsheims, Tübingen 2004 (= Frühe Neuzeit, 95).

Waquet, Jean-Claude: Verhandeln in der Frühen Neuzeit. Vom Orator zum Diplomaten, in: Hillard 
von Thiessen / Christian Windler (Hrsg.), Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke und Interkul-
turalität im historischen Wandel, Wien / Köln 2010, S. 113–131.

Waterman, Joshua P.: Daniel Casper von Lohenstein’s Diplomatic Memorial to Emperor Leopold I. 
For the Estates of Legnica, Brzeg, and Wolów, in: Daphnis 35 (2006), S. 163–192.

Weber, Max: Politik als Beruf, in: ders., Gesammelte Werke. Studienausgabe, Bd. I/17, hrsg. von 
Wolfgang J. Mommsen und Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Birgitt Morgenbrod, 
Tübingen 1994, S. 1–23.

Weber, Samuel: Taking Exception to Decision. Walter Benjamin and Carl Schmitt, in: diacritics 22 
(1992), S. 5–18.

Weber, Wolfgang E. J.: Lateinische Geheimnisse. Außenpolitisches Handeln und Außenpolitik in der 
Politikwissenschaft des 17. Jahrhunderts, in: Heinz Duchhardt / Martin Espenhorst (Hrsg.), Frieden 
übersetzen in der Vormoderne. Translationsleistungen in Diplomatie, Medien und Wissenschaft, 
Göttingen 2012 (= Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Abteilung 
für Universalgeschichte, Beiheft 92), S. 67–88. 

Weber, Wolfgang E. J.: Politica christiana. Der Beitrag Salzburgs zur europäischen politischen Ideen-
geschichte der Frühen Neuzeit, in: Gerhard Ammer u. a. (Hrsg.), Höfe und Residenzen geistlicher 
Fürsten. Strukturen, Regionen und Salzburgs Beispiel in Mittelalter und Neuzeit, Ostfildern 2010, 
S. 27–37.

Weidner, Daniel: Der Schauspieler-Märtyrer auf dem Barocktheater, in: Silvia Horsch / Martin Treml 
(Hrsg.), Grenzgänger der Religionskulturen. Kulturwissenschaftliche Beiträge zu Gegenwart und 
Geschichte der Märtyrer, München 2011, S. 259–280.

Weigel, Sigrid: Der Märtyrer und der Souverän. Szenarien eines modernen Trauerspiels, gelesen mit 
Walter Benjamin und Carl Schmitt, in: Bernd Witte / Mauro Ponzi (Hrsg.), Theologie und Politik. 
Walter Benjamin und ein Paradigma der Moderne, Berlin 2005, S. 94–106. 

Weigel, Sigrid: Souverän, Märtyrer und ›gerechte Kriege‹ jenseits des Jus Publicum Europaeum. Zum 
Dilemma Politischer Theologie, diskutiert mit Carl Schmitt und Walter Benjamin, in: Daniel 
Weidner (Hrsg.), Figuren des Europäischen. Kulturgeschichtliche Perspektiven, München 2006, 
S. 101–128.

Welch, Ellen R.: A Theater of Diplomacy. International Relations and the Performing Arts in Early 
Modern France, Philadelphia 2017.

Weller, Thomas: »Très chrétien« oder »católico«? Der spanisch-französische Präzedenzstreit und die 
europäische Öffentlichkeit, in: Henning P. Jürgens/ders. (Hrsg.), Streitkultur und Öffentlichkeit 
im konfessionellen Zeitalter, Göttingen 2013, S. 85–128.



forschungsliter atur

463

Wels, Ulrike: Gottfried Hoffmann (1658–1712). Eine Studie zum protestantischen Schultheater im 
Zeitalter des Pietismus, Würzburg 2012.

Wels, Volkhard: Manifestation des Geistes. Frömmigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frühen 
Neuzeit, Göttingen 2014.

Wichert, Adalbert: Literatur, Rhetorik und Jurisprudenz im 17.  Jahrhundert. Daniel Casper von 
Lohenstein und sein Werk. Eine exemplarische Studie, Tübingen 1991 (= Studien und Texte zur 
Sozialgeschichte der Literatur, 32).

Wiedemann, Conrad: Nachwort des Herausgebers, in: Johann Klaj, Friedensdichtungen und kleine 
poetische Schriften, Tübingen 1968, S. 3–44.

Wieland, Christian: Diplomaten als Spiegel ihrer Herren? Römische und florentinische Diplomatie zu 
Beginn des 17. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für Historische Forschung 31 (2004), S. 359–379.

Wierlacher, Alois: Ent-Fremdete Fremde. Goethes »Iphigenie auf Tauris« als Drama des Völkerrechts, 
in: Bodo Lecke (Hrsg.), Dauer im Wechsel? Goethe im Deutschunterricht, Frankfurt a. M. u. a. 
2000 (= Beiträge zur Geschichte des Deutschunterrichts, 44), S. 393–412.

Wild, Christopher J.: Fleischgewordener Sinn. Inkarnation und Performanz im barocken Märtyrer-
drama, in: Erika Fischer-Lichte (Hrsg.), Theatralität und die Krisen der Repräsentation, Stuttgart 
2001 (= Germanistische Symposien, Berichtsbände, 22), S. 125–154.

Wild, Christopher J.: Theater der Keuschheit  – Keuschheit des Theaters. Zu einer Geschichte der 
(Anti-)Theatralität von Gryphius bis Kleist, Rombach 2003.

Wild, Christopher J.: »Weder worte noch rutten«. Hypotypose: zur Evidenz korporealer Inskription 
bei Andreas Gryphius, in: Bettine Menke / Barbara Vinken (Hrsg.), Stigmata. Poetiken der Kör-
perinschrift, München 2004, S. 215–239.

Wilhelm, Theodor: Traktat über den Kompromiß. Zur Weiterbildung des politischen Bewußtseins, 
Stuttgart 1973.

Wilson, Peter H.: Der Dreißigjährige Krieg. Eine europäische Tragödie, übers. von Thomas Bertram, 
Tobias Gabel und Michael Haupt, Darmstadt 2017.

Wimmer, Ruprecht: Habsburger Kaiserpanegyrik in den Dramen des Nikolaus von Avancini S. J., in: 
Pierre Béhar / Herbert Schneider (Hrsg.), Der Fürst und sein Volk. Herrscherlob und Herrscherkri-
tik in den habsburgischen Ländern der frühen Neuzeit, St. Ingbert 2004, S. 45–68. 

Wimmer, Ruprecht: Neuere Forschungen zum Jesuitentheater des deutschen Sprachbereiches. Ein 
Bericht (1945–1982), in: Daphnis 12 (1983), S. 585–692.

Windler, Christian: Praktiken des Verhandelns. Zur Einführung, in: Arndt Brendecke (Hrsg.), 
Praktiken der Frühen Neuzeit. Akteure, Handlungen, Artefakte, Köln / Weimar 2015 (Frühneuzeit-
Impulse, 3), S. 209–214. 

Windler, Christian: Tribut und Gabe. Mediterrane Diplomatie als interkulturelle Kommunikation, in: 
Saeculum 51 (2000), Heft 1, S. 24–59.

Wintersteller, Benno: Demetrius (Kommentar), in: Simon Rettenpacher, Dramen (lateinisch/deutsch), 
Bd. II/1, hrsg. von Benno Wintersteller OSB in Zusammenarbeit mit Christoph Fackelmann, 
übers. von Alfons Isnenghi  und  Walter Zrenner, Wien 2008 (= Wiener Neudrucke, 19), S. 299–308.

Wintersteller, Benno: Kommentar, in: Simon Rettenpacher, Dramen (lateinisch/deutsch), Bd. II/2, 
hrsg. von Benno Wintersteller und Christoph Fackelmann, übers. von Alfons Isnenghi  und  Walter 
Zrenner, Wien / Berlin 2009 (= Wiener Neudrucke, 20), S. 266–398.

Wittkowski, Georg: Einleitung, in: Martin Opitz, Teutsche Poemata. Abdruck der Ausgabe von 1624 
mit den Varianten der Einzeldrucke und den späteren Ausgaben, hrsg. von G. W., Halle 1902, 
S. III–XLII.

Woesler, Winfried: Opitz’ Übersetzung von Senecas »Troades«, in: Alfred Noe / Hans-Gert Roloff 
(Hrsg.), Die Bedeutung der Rezeptionsliteratur für Bildung und Kultur der Frühen Neuzeit 
(1400–1750), Bern u. a. 2012 (=  Jahrbuch für Internationale Germanistik, Reihe A, Kongressbe-
richte, 109), S. 225–242.

Wolf, Dieter: Die Irenik des Hugo Grotius nach ihren Prinzipien und biographisch-geistesgeschicht
lichen Perspektiven, Marburg 1969 (= Schriften des Instituts für wissenschaftliche Irenik, 9).

Wolf, Simon: Verhandlung, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 9, 
Tübingen 2009, S. 1053–1070.



liter aturverzeichnis

464

Wolff, Larry: The Singing Turk. Ottoman Power and Operatic Emotions on the European Stage from 
the Siege of Vienna to the Age of Napoleon, Stanford (CA) 2016.

Woodcock, Philippa: The Ambassadors’ Fireworks Parties. Public and Private Performance in Bour-
bon Paris, in: Suna Suner u. a. (Hrsg.), Performance of Diplomacy, Wien (erscheint 2024).

Wotke, Friedrich: Art. Boethius, in: Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. 2, hrsg. von Theo-
dor Klauser, Stuttgart 1954, S. 482–488.

Woudhuysen, Henry R.: Sir Philip Sidney and the Circulation of Manuscripts, 1558–1640, Oxford 1996.
Wurst, Karin A.: The utility of play or the enchantment of instruction and cultural encounters. Georg 

Philipp Harsdörffer’s »Frauenzimmer Gesprächspiele«, in: Daphnis 33 (2004), Heft 1 /2, S. 285–302.
Wygant, Amy: Fire, Sacrifice, Iphigénie, in: French Studies. A Quarterly Review 60 (2006), Nr. 3, 

S. 305–319.
Zaisberger, Friederike: Der Salzburger Hof in Regensburg, in: Gesellschaft für Salzburger Landes-

kunde 122 (1982), S. 125–240.
Zanetti, Véronique: Spielformen des Kompromisses, Berlin 2022.
Zelewitz, Klaus: Propaganda Fides Benedictina. Salzburger Ordenstheater im Hochbarock, in: Daph-

nis 8 (1979), Heft 3–4, S. 201–215.
Zeller, Konradin: Der Hof im Drama Christian Weises. Zu Form und Funktion der Favoritendramen, 

in: August Buck u. a. (Hrsg.), Europäische Hofkultur im 16. und 17. Jahrhundert, Bd. 3, Hamburg 
1981 (= Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockfoschung, 10), S. 543–549.

Zeller, Konradin: Pädagogik und Drama. Untersuchungen zur Schulcomödie Christian Weises, 
Tübingen 1980.

Zeller, Rosemarie: Die Rolle der Frauen im Gesprächspiel und in der Konversationsliteratur, in: Wolf-
gang Adam (Hrsg.), Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter, Wiesbaden 1997, S. 531–541.

Zeller, Rosemarie: Spiel und Konversation im Barock. Untersuchungen zu Harsdörffers »Gespräch-
spielen«, Berlin u. a. 1974 (=  Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der 
germanischen Völker, 58).

Zeman, Herbert: Die Fama von »Il pomo d’oro« im zeitgenössischen Weimar des 17. Jahrhunderts und 
die deutsche Barockliteratur, in: Literatur in Bayern 17 (1989), S. 35–42.

Ziegler, Karl-Heinz: Zum »gerechten Krieg« im späten Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Vom 
Decretum Gratiani bis zu Hugo Grotius, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. 
Romanistische Abteilung 122 (2005), Heft 1, S. 177–194.

Zielske, Harald: Andreas Gryphius’ Trauerspiel »Catharina von Georgien« als politische »Festa The-
atrale« des Barock-Absolutismus, in: Bärbel Rudin (Hrsg.), Funde und Befunde zur schlesischen 
Theatergeschichte, Bd. 1, Dortmund 1983 (= Veröffentlichungen der Forschungsstelle Ostmitteleu-
ropa an der Universität Dortmund, Reihe A, 39), S. 1–32.

Zimmermann, Bernhard: Tragödie, in: Gert Ueding (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, 
Bd. 9, Tübingen 2009, S. 745–751.

Zittel, Claus: The Poetological Frontispiece in 17th-Century German Poetry, in: Gitta Bertram u. a. 
(Hrsg.), Gateways to the Book. Frontispieces and Title Pages in Early Modern Europe, Leiden / Bos-
ton 2021, S. 150–232. 

Zumbusch, Cornelia: Die Immunität der Klassik, Berlin 2012.
Zymner, Rüdiger: Zwischen »Witz« und »Lieblichkeit«. Manierismus im Barock, in: LiLi 98 (1995), 

S. 52–79.



465

IX. Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Olaf Mahlstedt, Neuer Auß Münster […] abgefertigter Freud⸗ und Friedenbringender Postreu-
ter (1648), https://wiki.ieg-mainz.de/konjunkturen/index.php?title=  Freud-_vnd_Friedenbringen-
der_Postreuter_(1648)&oldid=1420 (zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 2: Georg Pencz, Mercurius / Mercury from The Gods Who Preside Over the Planets (1528), 
Metropolitan Museum of Art, https://www.metmuseum.org/art/collection/search/399744 (zuletzt 
24. 10. 2023).

Abb. 3: Pieter de Jode nach Abraham van Diepenbeeck, Pacificatores Orbis Christiani (1696), British 
Museum London, Nr. 1873,0510.3638.

Abb. 4: Cornelius Galle der Jüngere nach einer Zeichnung von Peter Paul Rubens, Frontispiz aus Fre-
derik van Marselaers: Legatus (1666), https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/ba / Title-
page_Legatus_1666.jpg (zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 5: Casper Merian, Titelkupfer der vierten Ausgabe von Martin Opitz: Weltliche Poemata (1644), 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4 /4c / Martin_Opitz_Weltliche_Poemata_1644_
title_page.png (zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 6: Prolog des Mercurius, Illustration aus: Georg Philipp Harsdörffers, Frauenzimmer Gespräch-
spiele. Fünfter Theil (1645), Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, M: Lo 2622 (5).

Abb. 7: Matthäus Küsel, Innenansicht des Theaters auf der Cortina in Wien mit Zuschauern / Pub-
likum und Teilansicht der Bühne, Lodovico Burnacini: Il Pomo d’Oro (1668), Österreichisches 
Theatermuseum Wien: GS_GFeS3322. 

Abb. 8: Matthäus Küsel, Szenenbild »Venere sopra il sui Carro salisce dalla fortezza al Cielo«, 
Lodovico Burnacini: Il Pomo d’Oro, 5. Akt, 10. Szene, Österreichisches Theatermuseum Wien: 
GS_GFeS3343.

Abb. 9: Matthäus Küsel, Szenenbild: »Teatro della Gloria Austriaca«, Lodovico Burnacini: Il Pomo 
d’Oro, Österreichisches Theatermuseum: GS_GFeS3323.

Abb. 10: Sebastian Dadler, Friedensmedaille (1648), Staatliche Kunstsammlung Dresden, Münzkabi-
nett BPB2440.

Abb. 11: Georg Daniel Heumann, Kupferstich nach Joachim von Sandrart: Das Friedensmahl im 
Nürnberger Rathaus 1649 (1736), Kunstsammlungen der Stadt Nürnberg: Gr.A. 12090.

Abb. 12: Kupferstich, Tempel des Friedens und gegenüber gesetztes Castel des Unfriedens, wie solche 
bey Ihrer Fürstl: Gnad: Duca de Amalfi zu Nürnberg gehaltenen Friedensmahle beim hellen Tage 
anzusehen gewesen (1650), Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek 
Wolfenbüttel: Einbl. Xb FM 20.

Abb. 13: Matthäus Merian, Abriß deß Kaysserlichen Feuerwercks⸗Schlosses (1650), Herzog August 
Bibliothek Wolfenbüttel, Top21c: 48.1.

Abb. 14: Casper Merian, Geschlossenen Friedens⸗Unterschreibung, Theatrum Europaeum (1652).
Abb. 15: Titelkupfer der »Margenis«, aus: Sigmund von Birken, Margenis oder Das vergnügte bekriegte 

und widerbefriedigte Teutschland. Nürnberg 1679, Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel: Lo 402.
Abb. 16: »Aufzug der Fortun«, Justus Georg Schottelius: Neu erfundenes Freudenspiel genandt Frie-

dens Sieg (1648), Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel: Lo 6992.
Abb. 17: »Pax« und »Ratio vera«, Schottelius: Friedens Sieg (1648), Herzog August Bibliothek Wolfen-

büttel: Lo 6992. 
Abb. 18: Auszug, Schottelius: Friedens Sieg (1648), Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel: Lo 6992. 
Abb. 19: Tanz, Schottelius: Friedens Sieg (1648), Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel: Lo 6992. 
Abb. 20: Hans Using: Titelkupfer, Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655), Herzog 

Anton Ulrich Museum Braunschweig: JUsing AB 3.1.
Abb. 21: Hans Using: Monolog der Ewigkeit, Feste Theatrali Tragiche per la Catharina di Giorgia 

(1655), Herzog Anton Ulrich Museum Braunschweig: JUsing AB 3.2.
Abb. 22: Hans Using: Catharina erscheint Schah Abbas nach ihrem Tode, Feste Theatrali Tragiche per 

la Catharina di Giorgia (1655), Herzog Anton Ulrich Museum Braunschweig: JUsing AB 3.8.

https://wiki.ieg-mainz.de/konjunkturen/index.php?title= Freud-_vnd_Friedenbringender_Postreuter_(1648)&oldid=1420
https://wiki.ieg-mainz.de/konjunkturen/index.php?title= Freud-_vnd_Friedenbringender_Postreuter_(1648)&oldid=1420
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/399744
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/ba / Titlepage_Legatus_1666.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/ba / Titlepage_Legatus_1666.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4 /4c / Martin_Opitz_Weltliche_Poemata_1644_title_page.png
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4 /4c / Martin_Opitz_Weltliche_Poemata_1644_title_page.png


abbildungsverzeichnis

466

Abb. 23: Hans Using: Der russische Gesandte bittet Schah Abbas, Catharina freizulassen, Feste Thea
trali Tragiche per la Catharina di Giorgia (1655), Herzog Anton Ulrich Museum Braunschweig: 
JUsing AB 3.4.

Abb. 24: Hans Using: Georgische Gesandte im Lustgarten des Schahs Abbas, Feste Theatrali Tragiche 
per la Catharina di Giorgia (1655), Herzog Anton Ulrich Museum Braunschweig: JUsing AB 3.3.

Abb. 25: Titelkupfer von Juan Antonio de Vera y Zuñiga: Le parfait ambassadeur (französische Überset-
zung, 1709), https://fr.wikipedia.org/wiki / Jean_Antoine_de_Vera_et_Figueroa#/media / Fichier:Juan-
Antonio-de-Vera-Z%C3%BA%C3%B1iga-y-Figueroa-Le-parfait-ambassadeur_MG_1289.tif (zuletzt 
24. 10. 2023).

Abb. 26: Titelkupfer, Eikon basiliké. The Pourtraicture of his Sacred Majestie in his Solitudes and 
Sufferings (1648), https://en.wikipedia.org/wiki / Eikon_Basilike#/media / File:Eikon_Basilike_fron-
tispiece_(NPG).jpg (zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 27: Zeichnung »Gefangennahme und Entführung des Prinzen Wilhelm von Fürstenberg« (1674), 
Rijksmuseum Amsterdam, FMH 2526, https://www.europeana.eu/cs/item/90402/RP_P_OB_82_400 
(zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 28: Titelkupfer zu François de Callières, De la Manière de Négocier avec les Souverains (1716); Ge-
neva Graduate Institute, Digital Collections, https://digitalcollections.graduateinstitute.ch/records/
item/1155-de-la-maniere-de-negocier-avec-les-souverains (zuletzt 4.5.2024).

Abb. 29: Kupferstich, Anna Beek : »Theatre de la paix entre les chrestiens et le turcs« (1699), Albertina 
Museum Wien, DG2009 /569. 

Abb. 30: Kupferstich von Georg David Nessenthaler / Johann Gottfried Pfautz, Grenzzeremoniell, in: 
Accurater Abriß, von der Auswechslung Ihro Römisch Kayser. Mayest. Gross. Bottschaffter, mit dem 
Gross-Bottschafter der Ottomanischen Porte (1720), https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch (zuletzt 
24. 10. 2023).

Abb. 31: Kupferstich nach Jean-Baptist Vanmour, Audienz des habsburgischen Großbotschafters bei 
Sultan Ahmed III., https://qhod.net/o:vipa.img.hbg.5 (zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 32: Leonhard Schenk, Empfang des habsburgischen Großbotschafters Damian Hugo von Vir-
mont vor dem Thron Sultan Ahmeds III., Amsterdam Rijksmuseum, RP-P-OB-83.040–21, https://
qhod.net/o:vipa.img.hbg.6 (zuletzt 24. 10. 2023).

Abb. 33: Hanswurst-Stranitzky bittet um Aufnahme ins Theater (1726), KHM-Museumsverband, 
Theatermuseum Wien, GS_GPM1986.

https://www.europeana.eu/cs/item/90402/RP_P_OB_82_400
https://digitalcollections.graduateinstitute.ch/records/item/1155-de-la-maniere-de-negocier-avec-les-souverains
https://digitalcollections.graduateinstitute.ch/records/item/1155-de-la-maniere-de-negocier-avec-les-souverains
https://qhod.net/o:vipa.rp.hbg.festbuch
https://qhod.net/o:vipa.img.hbg.5
https://qhod.net/o:vipa.img.hbg.6
https://qhod.net/o:vipa.img.hbg.6


467

Abbas I., Schah von Persien   217, 240
Ağa, Süleyman   387
Ahmed III., Sultan im Osmanischen Reich   386
Aischylos    115
Albrecht Sigismund, Fürstbischof von Freising 

und Regensburg   305
Alewyn, Richard   325
Alt, Peter-André   255
Alvensleben, Gebhard   351
Alxinger, Johann Baptist von   414, 415
Amalie Elisabeth, Landgräfin von Hessen-Kassel 

73
Anna Maria Mauricia von Österreich,  

französische Königin   74
Anna Sophia, Prinzessin von Brandenburg, 

Fürstin von Braunschweig-Wolfenbüttel   190
Anton Ulrich, Herzog von Braunschweig- 

Lüneburg, Fürst von Braunschweig- 
Wolfenbüttel   190, 191, 367

Apter, Emily   68
Aquin, Thomas von   173
Aristoteles   77, 85, 90, 91, 109, 110, 112, 256, 307, 

404
Arnold, Christoph   85
Arvieux, Laurent de  389
August II., Herzog zu Braunschweig-Lüneburg, 

Fürst von Braunschweig-Wolfenbüttel   36, 
73, 74, 190

August der Starke, Kurfürst von Sachsen, als 
August II. König von Polen   362, 375, 391

Auerbach, Erich   105
Auersperg, Johann Weikhard von   186
August, Herzog von Sachsen-Weißenfels, Jülich, 

Kleve und Berg   350, 351
Augustinus, Aurelius   149, 173
Augustus, römischer Kaiser   52, 371, 382
Avancini, Nicolaus von   210, 211, 343, 344
Avaugour, Charles de   186
Ayala, Balthazar   174

Bach, Oliver   231, 247, 256
Bacon, Francis   39
Balbinus, Bohuslav   351
Balbitzky, Mathias   127
Balde, Jacob   142, 143, 371
Banér, Johan   46, 47
Barclay, John   52, 53, 172, 210, 297, 298, 355
Barner, Wilfried   63, 330, 351

Bayezid I., Sultan im Osmanischen Reich   389
Béhar, Pierre   340
Benjamin, Walter   11, 17, 23, 29, 215, 216, 224, 

255, 421, 423, 426, 427
Berghaus, Günter   275
Bernardt, Georg   293
Bernegger, Matthias   42, 49, 90
Bernhard von Sachsen-Weimar, Herzog von 

Franken   73
Berns, Jörg Jochen   190
Bertalli, Antonio   243
Besser, Johann von   364, 365, 375
Bidal, Etienne, Marquis d’Asfeld   374
Bidermann, Jacob   211, 293, 294
Birken, Sigmund von   22, 23, 85, 91, 118, 127, 

143, 144, 147, 148, 151–164, 172, 174–176, 
181, 183, 184, 186, 188, 189, 191, 193, 194, 
195, 199, 200, 210, 227, 238, 336, 370, 409, 
410

Blumenthal, Joachim Friedrich von   146
Bodin, Jean   15, 29, 30, 32, 34, 35, 105
Bocskai, Stephan   384
Boethius, Anicius Manlius Severinus   302
Boleyn, Anne, Königin von England   287
Bongars, Jacques   40, 42
Bontempi, Giovanni Andrea   363
Borcke, Caspar Wilhelm von   25, 402–409
Borgstedt, Thomas   340
Bornmeister, Simon   172
Borosini, Francesco   391
Bostel, Lucas von   381
Botero, Giovanni   32
Botticelli, Sandro   207
Bourdieu, Pierre   104
Bradshaw, John   278
Bressand, Friedrich Christian   368
Brockmann, Johann Franz Hieronymus   415
Brown, Spencer   285
Bruno, Conrad   108
Budden, John   86
Buchner, August   193
Burger, Salomon   165
Burke, Peter   124
Burnacini, Lodovico   126, 395, 396
Buschendorf, Bernhard   357

Caesar, Gaius Julius, römischer Kaiser   52, 191
Calderón de la Barca, Pedro   97, 355

X. Register



register

468

Callières, François de   10, 14, 28, 70–72, 100, 
106, 107, 324, 325, 332–334, 350, 361, 362, 421

Camerarius, Ludwig   41
Campe, Rüdiger   253, 254, 285, 345
Carl August, Herzog von Sachsen-Weimar-

Eisenach   416
Carter, Charles H.   121
Catherina von Aragon, Königin von England 

287
Cato, Marcus Porcius   40
Caussinus, Nicolaus   229, 297, 301, 302, 304
Cesti, Antonio   118, 122, 125, 344
Chanut, Pierre   54
Chemnitz, Bogislaw Philipp/Hippolithus a 

Lapide   30, 130
Chigi, Fabio/Alexander VII., Papst   130, 139, 185
Christian VI., König von Dänemark und 

Norwegen   408
Christian Albrecht, Fürstbischof von Lübeck, 

Herzog von Holstein-Gottorf   366
Christina, Königin von Schweden   134
Cicero, Marcus Tullius   94, 103, 106, 191, 328, 

329, 350
Claudia Felicitas, Erzherzogin von Österreich, 

Kaiserin im Heiligen Römischen Reich   211, 
335, 380

Colerus, Christopherus   42–44, 47, 49
Colli, Hippolyt von   42
Contarini, Alvise   139
Coriolanus   263
Corneille Pierre   17, 133, 227, 239, 257, 331, 404, 

407
Corradi, Giulio Cesare   390
Crane, Johann Baptiste von   161
Cresset, James   369
Cromwell, Oliver   157, 282
Cueva y Enríquez de Cabrera, Baltasar de la, 

Marqués de Malagón   127, 128
Czepko, Daniel   204, 205

Dadler, Sebastian   135
Debray, Régis   18
Demetrius, Prinz von Makedonien   310–312
Demosthenes   350
Descartes, René   134, 296
Dethlefs, Gerd   135
De Vera Figueroa y Zúñiga, Juan Antonio   38, 

96, 268
Desmarets, Henry   133
Diepenbeeck, Abraham van   58, 137
Dohna, Karl Hannibal von   42, 43, 46
Doulceur, Nicolas   141

Draghi, Antonio   395, 396, 413
Driesch, Gerhard Cornelius von den   379, 385, 386
Dudley, Robert, Earl of Leicester   39
Dupuy, Jacques   46, 73, 74
Dupuy, Pierre   46, 73, 74
Du Ryer, Pierre   355

Eleonore von Kastilien, Erzherzogin von 
Österreich, Infantin von Spanien, Königin 
von Portugal, Königin von Frankreich   376, 
377

Eleonore Magdalene, Pfalzgräfin von Neuburg, 
Kaiserin im Heiligen Römischen Reich   212, 
396, 413

Elias, Norbert   119
Elisabeth I., Königin von England   36, 39, 40, 

50, 75, 110, 283
Elisabeth, Prinzessin von England und Schott-

land   53, 283
Ernst August, Kurfürst von Braunschweig-

Lüneburg   367, 368
Eugen Franz, Prinz von Savoyen   373, 374, 381
Euripides   112, 411, 412, 414, 416, 418
Erskein, Alexander   54, 186

Ferdinand I., Kaiser im Heiligen Römischen 
Reich   108

Ferdinand II., Kaiser im Heiligen Römischen 
Reich   42, 47, 80, 208

Ferdinand III., Kaiser im Heiligen Römischen 
Reich   126, 130, 145, 152, 164, 190, 202, 208, 
230, 241, 243, 244, 299, 320

Ferdinand IV., Kaiser im Heiligen Römischen 
Reich   204, 208, 209, 211

Ferdinand Wenzel, habsburgischer Prinz   122
Ferrari, Benedetto   243
Ferriol, Charles de   392
Fischer-Lichte, Erika   296
Fleming, Paul   73
Förtsch, Johann Philipp   366, 373, 390
Foucault, Michel   33, 295, 296
Franz I., König von Frankreich   260, 375, 376
Freher, Marquard   42
Friedrich I., Landgraf von Hessen-Kassel, König 

von Schweden   364
Friedrich II., König von Preußen   403, 422
Friedrich II., Kaiser im Heiligen Römischen 

Reich   104
Friedrich II., Markgraf von Brandenburg, König 

von Preußen   235
Friedrich III., Kaiser im Heiligen Römischen 

Reich   372, 401



register

469

Friedrich III., Kurfürst von Brandenburg, als 
Friedrich I. König von Preußen   364, 372

Friedrich V. von der Pfalz   41, 42, 53
Friedrich Wilhelm, Kurfürst von Brandenburg 

36, 76, 190
Friedrich Wilhelm I., König von Preußen   375, 

402, 403
Frischlin, Nicodemus   57, 191, 192
Fritsch, Jakob Friedrich von   422
Fürstenberg, Wilhelm Egon von   321, 322

Galle, Cornelius   62
Garber, Klaus   43, 63, 368
Gasparini, Francesco   390
Gattinara, Mercurino Arborio di   376
Gentili, Alberico   22, 34, 37–40, 55, 75, 86, 88, 

90, 93–97, 99, 102, 106, 118, 174, 179, 263, 303
Georg II., Kurfürst von Braunschweig- 

Lüneburg, König von Großbritannien und 
Irland   402, 403

Georg Wilhelm, Herzog zu Braunschweig- 
Lüneburg, Fürst von Calenberg und 
Lüneburg   73

Georg Wilhelm I., Herzog von Liegnitz, Brieg 
und Wohlau   337, 338, 340

Gersdorff, Christoph Friedrich von   358
Gluck, Christoph Willibald   25, 411–417, 420
Goëss, Johann von   320
Götze, Thomas Matthias   63
Godefroy, Théodore   42, 46, 62, 133
Goethe, Johann Wolfgang von   25, 325, 403, 411, 

412, 416–424
Goffman, Erving   428
Gonzaga, Eleonora   80
Gothofredus, Dionysius   42
Gottsched, Johann Christoph   25, 402, 404–408
Gracián, Baltasar 10, 85, 318, 319, 323, 330, 338, 

340, 347, 351, 362
Greenblatt, Stephen   47
Gregor XIII., Papst   266
Gretser, Jakob   293
Grimm, Jürgen   141
Grimmelshausen, Hans Jacob Christoffel   315, 

378, 379
Grotius, Hugo   32, 34, 35, 40–42, 44–47, 49, 

50, 52, 53, 69, 71, 74, 75, 100, 103, 106, 112, 
128, 173–175, 188, 231, 232, 247, 259, 260, 283, 
284, 299, 303, 310, 311, 328, 332, 334, 362, 404, 
420, 421

Gryphius, Andreas   23, 97, 200–202, 204, 205, 
206, 207, 209, 210, 215–217, 219, 221, 223, 
224, 227–231, 235–251, 253, 255, 257, 259, 265, 

267–269, 271, 273–277, 279, 280, 282, 286, 
289, 292, 295–298, 300, 301, 303, 304, 310, 311, 
314, 319, 323, 328, 334, 340, 342, 346, 356, 379, 
395, 402, 407, 417, 426

Gryphius, Christian   287
Guillard, Nicolas-François   412, 414
Gustav II. Adolf, König von Schweden   32, 44, 

45, 202
Guzinger, Otto   210

Habersetzer, Karl-Heinz   275
Hallmann, Johann Christian   23, 24, 228, 

286–292, 295, 297, 299–304, 306, 307, 313, 
314, 336, 363, 426

Hampton, Timothy   11
Händel, Georg Friedrich   363, 390, 391
Hannibal   329
Happel, Eberhard Werner   379
Harsdörffer, Georg Philipp   22, 77–85, 89–98, 

100, 106, 108, 109, 110, 118, 143, 147–149, 153, 
156–160, 164, 170, 171, 175, 176, 178, 180, 188, 
196, 206, 210, 215, 227, 347, 359, 402

Harvey, William   298
Hasse, Johann Adolph   391
Hatzfeldt, Melchior von   315
Haude, Ambrosius   403
Haugwitz, August Adolph von   285, 286, 331
Haussard, Jean-Baptiste   392
Haym, Nicola Francesco   391
Heiland, Polycarpus   165
Heinrich III., Herzog von Sachsen   363, 368
Heinrich IV., König von Frankreich   37, 354
Heinrich VIII., König von England   287, 311
Heinsius, Daniel   41, 42, 52, 112
Helenius, Christian   76
Henri II. d’Orléans, Duc de Longueville   133
Herder, Johann Gottfried   416
Hermes, Hermann   310
Hobbes, Thomas   34, 35, 280
Hoffmannswaldau, Christian Hoffmann von   

15, 336, 338
Holberg, Ludvig   408
Homer   56, 64, 113, 315
Horatius Flaccus, Quintus   91, 256, 284
Hotman, Jean   22, 35, 38–42, 45–47, 49, 53, 62, 

74, 75, 100, 118
Hotman, François   39, 45, 49
Höveln, Conrad von   22, 27, 28, 38, 53–55, 

60, 72, 74, 75, 95, 98, 102, 110, 121, 166, 
188, 222, 250, 257, 263, 293, 310, 358, 366, 
367, 387

Huizinga, Johan   315



register

470

Hulle, Anselm van   137

Ibrahim I., Sultan im Osmanischen Reich    
380

Ibrahim Pascha, Großwesir des Osmanischen 
Reiches   385

Illésházy, István   384
Innozenz XI., Papst   384

Jahn, Bernhard   160, 161, 204, 207, 209, 287, 
290, 335, 363

Jakob I.   9, 53, 107, 276, 283
Jakob II., König von England, Schottland und 

Irland   369, 401
Jakobson, Roman   108, 111
Jan III. Sobieski, König von Polen   384
Jean Louis d’Orléans, Duc de Longueville   133
Jena, Friedrich von   76
Jode, Pieter de   58
Johann Christian, Herzog von Brieg, Liegnitz, 

Wohlau und Ohlau   46
Johann Ernst II., Herzog von Sachsen-Weimar 

127, 190
Johann Friedrich, Herzog von Braunschweig-

Lüneburg   368
Johann Georg I., Kurfürst von Sachsen   264, 

265
Johannes I., Papst   302
Joseph I.,  Kaiser im Heiligen Römischen Reich 

376, 395, 396
Joseph II., Kaiser im Heiligen Römischen Reich 

415
Julianus, Flavius Claudius, römischer Kaiser   

379
Justinus I., römischer Kaiser   300, 302

Kablitz, Andreas   283, 297
Kaiser, Gerhard   240
Kaminski, Nicola   47, 201, 236, 274, 275
Kampmann, Christoph   321
Kant, Immanuel   420, 421, 426
Kantorowicz, Ernst H.   19, 104, 105, 277, 

279–281, 294
Kara Mustafa Pascha, Großwesir des  

Osmanischen Reiches   381
Karl I., König von England, Schottland und 

Irland   77, 158, 274–279, 283
Karl II., König von England, Schottland und 

Irland   186, 274, 276, 277
Karl II., König von Spanien   377
Karl V., Kaiser im Heiligen Römischen Reich 

108, 185, 260, 375, 376

Karl VI., Kaiser im Heiligen Römischen Reich 
375–377, 395

Karl, Erzherzog, Fürstbischof von Breslau, 
Bischof von Brixen   42

Karl X. Gustav, Pfalzgraf von Zweibrücken, 
König von Schweden   145, 146, 150, 152, 158, 
160, 162, 166, 201

Karl XI., König von Schweden   321
Karl der Große, König des Fränkischen Reiches 

342
Katharina II., Zarin von Russland   415
Keiser, Reinhard   373, 375, 381
Keller, Gottfried   427
Kessel, Jan van   58
Ketevan, Königin von Georgien   216, 217, 219
Khevenhüller, Franz Christoph   72
Kickepusch, Reinhard von   42
Kinsky, Franz Ulrich von   320
Kirchensittenbach, Johann Jacob Tetzel   77
Kirchner, Hermann   22, 30, 31, 37, 38, 66, 95, 

96, 166, 262, 263
Kirchner, Caspar   42
Klaj, Johann   143, 144, 147, 148, 150, 156–160, 

163–169, 188, 201, 238
Kleist, Heinrich von   114
König, Johann Ulrich von   373, 375, 376
Kormat, Christoph   239, 286, 331
Krämer, Sybille   68, 83
Kurtzrock, Maximilian Heinrich von   375
Kusser, Johann Sigismund   368
Küssel, Melchior   372

La Court, Henri Groulart   186
Lamberg, Johann Maximilian von   132
Lamberg, Maria Judith Johanna Eleonora 

Rebekka von   132
Languet, Hubert   42
Latour, Bruno   103, 428
Leibniz, Gottfried Wilhelm   29, 33, 36, 45, 296, 

315, 368
Leiningen, Simon Philipp von   350
Leo V., Kaiser von Byzanz   407
Leo X., Papst   267, 304
Leopold I., Kaiser im Heiligen Römi-

schen Reich 22, 31, 122–128, 139, 207, 
211–213, 290, 304, 311, 313, 314, 320, 321, 
335, 338–342, 350, 372, 374–380, 382, 384, 
395, 413

Lessing, Gotthold Ephraim   408
Leuber, Johann   264
Liegnitz, Georg Rudolf von, Herzog von 

Liegnitz und Wohlau   46



register

471

Liegnitz-Brieg, Christian von, Herzog von 
Liegnitz, Brieg, Wohlau und Ohlau   268

Lillis, Thomas Bernhard de   381
Limnaeus, Johannes   31, 153
Lingelsheim, Georg Michael   40, 41, 42, 43, 46
Lionne, Hugues de   74
Lipsius, Justus   53, 239, 254, 303, 316
Lisola, Franz von   321, 374
Livius, Titus   88, 306, 310, 328, 329
Lohenstein, Daniel Casper von   15, 24, 69, 274, 290, 

300, 303, 313–319, 322–350, 372, 379, 380, 426
Louise Dorothé Sophie, Markgräfin von 

Brandenburg   364
Luise, Prinzessin von Hessen-Darmstadt, Herzo-

gin von Sachsen-Weimar-Eisenach   416
Ludwig I., Fürst von Anhalt-Köthen   50
Ludwig XIII., König von Frankreich   45, 53, 

140, 389
Ludwig XIV., König von Frankreich   17, 40, 74, 

76, 102, 124, 139, 142, 213, 281, 320, 321, 324, 
332, 369, 370, 373, 377, 388, 389, 413

Luhmann, Niklas   20, 21, 285
Lully, Jean-Baptiste   388, 389, 392
Lünig, Johann Christian   399, 401, 402
Luther, Martin   229, 230, 267, 304

Machiavelli, Niccolò   9, 10, 84, 188, 189, 199, 
316, 317, 330, 332

Mairet, Jean   133, 227
Malingre, Claude   216, 230, 248, 251, 258
Mannack, Eberhard   209
Marcus Antonius   329
Marcus Aurelius   229
Margarethe von Navarra   376
Margarita Theresa, Infantin von Spanien, 

Kaiserin im Heiligen Römischen Reich   122, 
123, 127, 304, 341, 372, 374, 380

Marie-Antoinette, Erzherzogin von Österreich, 
Königin von Frankreich   413, 415

Marin, Louis   13, 19, 23, 107, 111, 113, 124, 273, 
277, 280, 281, 283

Marselaer, Frederik van   62
Martini, Johann Christian   362
Mattheson, Johann   378
Mauss, Marcel   248
Maximilian I., Kurfürst von Bayern   130, 142, 299
Maximilian II., Kaiser im Heiligen Römischen 

Reich   50 
Maximilian II. Emanuel, Kurfürst von Bayern 

381
Maximilian Heinrich von Bayern, Erzbischof 

und Kurfürst von Köln   320, 322

Mazarin, Jules   10, 36, 70, 71, 74, 121, 142, 332, 
362

Medici, Ferdinando de, Erbprinz der Toskana 
390

Meiern, Gottfried von   145
Melanchthon, Philipp   51, 81, 94
Menantes/Christian Friedrich Hunold   171
Mendoza, Bernhardino de   75
Merian, Casper   63
Merian, Matthäus   63
Mesmes, Claude de, Comte d’Avaux   133, 139, 

141, 142, 185, 365, 371
Metastasio, Pietro   376
Meyer, Johann Gabriel   127
Migliavacca, Giovanni Ambrogio   391
Minato, Nicolò   395, 396, 413
Molière/Jean-Baptiste Poquelin   163, 388, 389, 

392
Moller, Diedrich   54 
Monteverdi, Claudio   207
Morhof, Daniel Georg   336
Moritz, Karl Philipp   416, 423
Moritz, Landgraf von Hessen-Kassel   37 
Morus, Thomas   287, 311
Moser, Friedrich Carl   361, 421
Moser, Johann Jacob   421
Mozart, Wolfgang Amadeus   391, 415
Müller, Conrad   336, 338
Müller, Klaus   350
Münkler, Herfried   131
Münsterberg, Heinrich Wenzel zu, Herzog von 

Bernstadt   204, 205
Murad I., Sultan im Osmanischen Reich   386
Mustafa II., Sultan im Omanischen Reich   390

Nassau-Hadamar, Johann Ludwig von   139
Nassokin, Afanas   54
Nero, römischer Kaiser   52
Nesselrode, Franz von   314–323, 334, 338, 340, 

345, 346
Neuber, Caroline   404
Neufville, Nicolas de, Seigneur de Villeroy   354
Newman, Jane O.   53, 234, 235
Nicolson, Harold   63
Niefanger, Dirk   255, 275, 279, 284, 345
Nietzsche, Friedrich   425

Oestreich, Gerhard   49, 55
Oettingen-Wallerstein, Wolfgang von   383
Ogier, François   133, 134, 141
Olearius, Adam   73, 379
Omeis, Magnus Daniel   188



register

472

Opitz, Martin   14, 15, 21, 22, 39–56, 62, 63, 68, 
73, 74, 81, 89, 90, 109, 112–115, 117, 118, 166, 
169, 181, 188, 193, 196, 198, 201, 204, 210, 215, 
227, 228, 238, 240, 254, 290, 298, 316, 355, 
402, 409

Orsini-Rosenberg, Franz Xaver Wolfgang von 
415

Ovidius Naso, Publius   207, 208, 240, 244
Oxenstierna, Axel   46, 47, 132, 336
Oxenstierna, Barbro Axelsdotter   132
Oxenstierna, Benedict   165, 167, 336
Oxenstierna, Johan   165, 336

Paschal, Charles   28, 36, 108, 263
Paulet, Sir Amias   39
Pauw, Adriaan   282
Pawel I., Zar von Russland   415
Payer von Thurn, Rudolf   392
Pencz, Georg   58
Peter I., Zar von Russland   365
Peter III., Zar von Russland   415
Petrarca, Francesco   51
Philippe II., Duc d’Orléans   362
Philipp IV., König von Spanien   102, 222
Philipp V., König von Spanien   377
Philipp V., König von Makedonien   310
Piccolomini, Ottavio, Herzog von Amalfi   

145, 146, 150, 152, 158, 160, 162, 164, 166, 
169, 201

Piovene, Agostino   390, 391
Pistorius, Hans Ernst von   264, 265
Platon   63, 77, 78, 90–96, 169, 179
Plautus, Titus Maccius   56, 64, 94, 109, 117, 215
Plessner, Helmuth   427, 428
Plettenberg, Georg von   54
Plinius, Gaius Caecilius Secundus   354
Polybios   306
Pope, Alexander   404
Posadowsky, Hans Adam von   337–339
Postel, Christian Heinrich   366, 370, 373, 381, 

390
Pötting, Franz Eusebius von   127, 128
Pradon, Jacques   390
Préchac, Jean de   381
Pufendorf, Samuel von   29, 32, 34, 35, 232, 321, 

325

Quintilianus, Marcus Fabius   10, 40

Racine, Jean   115, 390, 404, 407, 413
Rademin, Heinrich   393, 401
Rahn, Thomas   149, 193

Raitenau, Wolf Dietrich von, Fürsterzbischof 
von Salzburg   311

Raumer, Friedrich von   325
Rebolledo, Bernardino   54
Reinkingk, Dietrich   30, 54, 55, 342
Rettenpacher, Simon   23, 24, 200, 209, 210, 213, 

305–313, 319
Richard III., König von England   287
Richelieu, Armand-Jean du Plessis de   10, 36, 39, 

43–45, 70, 74, 362
Rigault, Nicolas   46
Rist, Johann   15, 23, 27, 109, 116–118, 134, 149, 

160–163, 184, 190, 195–200, 293, 318
Rohr, Julius Bernhard von   171, 388, 399, 401
Rolling, Bernd   293
Rondeck, Georg Dietrich von   350, 351
Ronsard, Pierre de   48, 51, 53, 90
Rosier, Bernard du   38
Roth, Friedrich von   337, 339, 341
Rotterdam, Erasmus von   287
Rousseau, Jean-Jacques   426
Rubens, Peter Paul   62
Rudolf II., Kaiser im Heiligen Römischen Reich 

37, 50
Rycaut, Paul   369, 370, 380

Sa, Pantaleone Don   75
Saavedra Fajardo, Diego de   10, 188, 221–223, 

318, 319
Said, Edward   379, 380
Saint-Pierre, Charles Irénée Castel de   426
Salmasius, Claudius   46
Salvius, Johan Adler   54
Sattler, Erasmus Constantin   165
Sbarra, Francesco   118, 122, 125, 344, 345
Scaliger, Joseph Justus   41, 52, 53
Scaliger, Julius Caesar   52, 53, 90, 110, 157, 188, 

215, 221–223, 238, 240, 284
Schenk, Leonhard   386
Scheurer, Georg   172
Schiller, Friedrich   410, 411
Schilling, Heinz   126, 365
Schings, Hans-Jürgen   189, 216, 221, 266, 314, 

326, 334
Schlegel, Johann Elias   25, 403, 404, 407–410
Schmitt, Carl   29
Schöffler, Herbert   228
Schönborn, Damian Hugo von   372
Schöne, Albrecht   325
Schottelius, Justus Georg   15, 54, 81, 149, 153, 

163, 184, 190–200, 210, 293
Schrader, Heinrich   54



register

473

Schröder, Dorothea   367, 374, 375
Schulenburg, Gustav Adolph von   351
Schütz, Heinrich   363
Schütz, Johann Heinrich/Sinold   351
Schwerin, Otto von   76
Sechst, Johann   85
Sehested, Hannibal   54
Seifert, Herbert   128
Sejanus, Lucius Aelius   381
Seneca, Lucius Annaeus   22, 52, 53, 109, 110, 112, 

114, 115, 117, 230, 239, 254, 265, 284, 290, 293
Sennett, Richard   428
Serres, Jean de   94
Serres, Michel   66
Servien, Abel   139, 142
Shakespeare, William   17, 22, 25, 87, 88, 97, 100, 

101–103, 105–115, 120, 241, 243, 277, 278, 289, 
290, 292, 403–407, 409, 415

Sidney, Robert   42
Sidney, Philip  14, 22, 39, 42, 48, 50, 55, 409
Silva, Antonio de  54
Sinelli, Emerich, Bischof von Wien   311
Skrine, Peter   289, 299
Slaart, Pieter van der   60, 137
Somnitz, Lorenz Christoph von   76
Sophie Charlotte, Herzogin von Braunschweig 

und Lüneburg   368
Sophie Louise, Königin von Preußen   364
Sophokles   112
Sparre zu Trampe auf Greifenberg, Ernst Georg 

von   54
Speer, Georg Daniel   379
Spellerberg, Gerhard   325
Spener, Johann von   408
Sporck, Franz Anton von   401
Stapel, Ernst   116, 118, 160
Steffani, Agostino   363, 368
Stieff, Christian   287
Stieler, Kaspar   81, 127
Stieve, Gottfried   399–401
Stosch, Balthasar Sigismund von   121, 126, 184, 

188, 215, 276, 297–299
Stranitzky, Anton   392, 393, 396, 401
Stratmann, Theodor Heinrich von   313, 320, 322
Stuart, Henry Frederick, Prince of Wales   276
Stuart, Maria   107
Suárez, Francisco   34, 174
Symmachus, Quintus Aurelius Memmius   302
Szarota, Elida Maria   230, 265, 302, 304

Taaffe, Francis, Earl of Carlingford   127
Tacitus, Cornelius   9, 85, 174, 316

Tang, Chenxi   224, 231, 411, 419
Tasso, Torquato   293
Ter Borch, Gerard   166
Theile, Johann   368
Theoderich der Große, König des Ostgotischen 

Reiches   300
Throckmorton, Nicholas   75
Thun und Hohenstein, Guidobald von, 

Fürsterzbischof von   312
Timur/Tamerlan   389, 390
Tischer, Anuschka   141
Toledo, Fernando Álvarez de, Herzog von Alba 

36
Traetta, Tommaso   413
Trauttmansdorff, Maximilian von   130, 141, 165, 

185, 186, 241, 299
Trissino, Gian Giorgio   227, 341

Ulrich von Dänemark, Herzog von Holstein   46

Vanmour, Jean-Baptiste   386, 392
Vergilius Maro, Publius   50, 56, 57, 94, 188, 239
Veturia   263
Viereck, Adam Otto von   401, 403
Virmont, Damian Hugo von   384–386
Vitoria, Francisco de   174
Volmar, Isaak   140, 146, 165, 241
Voltaire/François-Marie Arouet   406
Vondel, Joost van den   52, 227, 266, 286, 331

Wallenstein, Albrecht Wenzel Eusebius von   43, 
44, 47, 202

Waterman, Joshua P.   339
Weber, Max   10
Weckherlin, Georg Rodolf   15 
Weidmann, Moritz Georg   362
Weise, Christian   24, 72, 171, 210, 349–362, 368, 

395
Weitenauer, Ignaz von   305
Welch, Ellen R.   141
Wesenbeck, Mattheus   165
Wich, Cyril von   378
Wichard, Liborius   357
Wichert, Adalbert   326, 340
Wicquefort, Abraham de   22, 36, 71–75, 76, 90, 

96, 97, 99, 100, 102, 104, 118, 266, 299, 308, 
319, 321, 324, 325, 333, 350, 353, 354, 361, 362, 
366, 387

Wicquefort, Joachim van   73, 74
Wilhelm V., Herzog von Bayern   73
Wieland, Christoph Martin   405
Wilhelm I., Fürst von Oranien   320



register

474

Wilhelm III., Statthalter der Niederlande, König 
von England, Schottland und Irland   369, 
370

Wilson, Peter H.   144
Windisch-Graetz, Gottlieb Amadeus von   164
Witt, Johan de   74
Wittkowski, Georg   63
Władysław IV., König von Polen   47
Wolff, Christian   404, 420
Wotton, Sir Henry   9, 10, 15, 17, 20, 319

Zesen, Philipp von   366
Ziani, Marc’Antonio   390
Zouch, Richard   22, 34, 35, 36, 38, 45, 75–77, 

79–82, 84, 86–93, 100, 106, 108, 126, 128, 150, 
173, 175, 180, 188, 232, 263, 359

Zwanzig, Zacharias   399





Veröffentlicht mit Unterstützung des Austrian Science Fund (FWF): PUB 997-G 

und dem Förderverein zur wissenschaftlichen Forschung  
an der Paris Lodron Universität Salzburg 

Die vorliegende Publikation ist gemäß den Bedingungen der internationalen Creative Commons 
Attribution 4.0 [CC BY-NC] Lizenz (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) lizenziert, die 
die Nutzung, gemeinsame Nutzung, Anpassung, Verbreitung und Vervielfältigung in jedem Medium 
oder Format erlaubt, solange Sie den / die ursprünglichen / n Autorinnen und die Quelle auf angemes-
sene Weise anführen, einen Link zur Creative-Commons-Lizenz und etwaige Änderungen angeben.
Die Bilder oder anderes Material Dritter in der vorliegenden Publikation sind durch die Creative-
Commons-Lizenz der Publikation abgedeckt, sofern dies nicht in einem Verweis auf das Material 

anders angegeben ist. Wenn das Material nicht durch die Creative-Commons-Lizenz der Publikation 
abgedeckt ist und die durch Sie beabsichtigte Nutzung nicht aufgrund von gesetzlichen Bestimmun-

gen gestattet ist oder über die erlaubte Nutzung hinausgeht, müssen Sie direkt von der Urheberrechts-
inhaberin / vom Urheberrechtsinhaber eine Genehmigung einholen. 

Die Verwendung von allgemeinen Bezeichnungen, eingetragenen Bezeichnungen, Warenzeichen, 
Dienstleistungsmarken usw. in der vorliegenden Publikation bedeutet auch ohne besondere Erklärung 

nicht, dass diese Bezeichnungen von den einschlägigen Schutzgesetzen und -bestimmungen ausge-
nommen sind und daher frei für die allgemeine Verwendung sind. 

Der Verlag, die Autorinnen und die Herausgeberinnen können mit Sicherheit annehmen, dass 
die Ratschläge und Informationen in der vorliegenden Publikation zum Zeitpunkt der Veröffent
lichung als wahr und korrekt angesehen werden. Weder der Verlag noch die Autorinnen oder die 
Herausgeberinnen übernehmen weder ausdrücklich noch implizit eine Garantie in Bezug auf das 

hier enthaltene Material oder für etwaige möglicherweise vorliegende Fehler oder Auslassungen. Der 
Verlag bleibt neutral in Bezug auf gerichtliche Ansprüche in Zusammenhang mit veröffentlichten 

Karten und institutionellen Verbindungen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Clemens Peck 2024
Publikation: Wallstein Verlag GmbH, Göttingen 2024

www.wallstein-verlag.de
Vom Verlag gesetzt aus der Stempel Garamond

Umschlaggestaltung: Marion Wiebel, Wallstein Verlag
Umschlagabbildung: Titelkupfer zu François de Callières, De la Manière de Négocier avec les  

Souverains (1716); Geneva Graduate Institute, Digital Collections, https://digitalcollections.graduate-
institute.ch/records/item/1155-de-la-maniere-de-negocier-avec-les-souverains. 

Lithografie: typegerecht berlin

ISBN (Print) 978-3-8353-5632-0 
ISBN (Open Access) 978-3-8353-8064-6

DOI https://doi.org/10.46500/83535632

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://www.wallstein-verlag.de
https://digitalcollections.graduateinstitute.ch/records/item/1155-de-la-maniere-de-negocier-avec-les-souverains
https://digitalcollections.graduateinstitute.ch/records/item/1155-de-la-maniere-de-negocier-avec-les-souverains
https://doi.org/10.46500/83535632

	Umschlag
	Titel
	Inhalt
	I. Einleitung
	1. Masken des Staates: Täuschung und Repräsentation 
	2. Deutsche Dramatik und europäische Diplomatie in der Epoche des ›Immerwährenden Krieges‹
	3. Mediation und Verhandlung, Repräsentation und Zeremoniell: 
Eine kleine Mediologie der Frühen Neuzeit

	II. Souveränität und Mimesis: 
Politische Fiktion im Zeichen Merkurs
	1. Repräsentation an den Schwellen der Souveränität 
	2. Souveränität der Dichtung: ­Opitz und das ›self-fashioning‹ der späthumanistischen Gelehrtenrepublik
	3. Hermes / Merkur und die verkörperte Botschaft
	4. Merkur als Spion: Abraham de Wicquefort und das »Auge des Printzen« 
	5. Botschaft und Übersetzung: Harsdörffers dramatischer Merkur 
	6. Diplomatische Mimesis und die Fiktionalisierung der Politik 
(von Gentili zu Wicquefort)
	7. Theater als Blackbox der Diplomatie: 
Extraterritorialität, Delegation, Christomimesis (Shakespeare) 
	8. Zur diplomatischen Poetik der dramatischen Botenfigur 
(Plautus, Seneca, Shakespeare, Opitz, Rist)
	9. Ambassade, Zeremoniell und höfische Theatralisierung in Wien: Sbarras / Cestis ›Il pomo d’oro‹

	III. Einhegung des Krieges, Performativität des Friedens: 
Ballett, Schäferspiel, Tragico-Comoedia und Festspiel 
	1. Allegorien der Kongressdiplomatie: 
Französisches »Ballet« und Jesuitentheater in Münster 
	2. Auszug des Krieges, Einzug des Friedens: 
Das schwedische Festmahl in Nürnberg 1649 (Harsdörffer, Klaj, Birken)
	3. Auszug des Krieges, Einzug des Krieges: ­
Birkens Amalfisches Friedensspiel und die militärisch-diplomatische Gemeinschaft
	4. »mit GOtt und Glück die Feder fassen«: Exkurs zur Theatralität der (Unter-)Schrift bei Klaj und Harsdörffer
	5. ›Amnestia‹ im ›theatrum praecedentiae‹: Birkens ›Margenis‹
	6. Merkurs historische Delegation (Schottelius und Rist)
	7. Gryphius, Rettenpacher und das Festspiel nach 1648

	IV. Gesandtschaft im Trauerspiel, Gesandtschaft des Trauerspiels: Gryphius’ ›Catharina von Georgien‹ 
	1. Das internationale Märtyrerdrama der Souveräne 
	2. Ein ›spectaculum martyris‹ als schlesische Diplomatie 
	3. Trauerspiel, Komödie und Tragikomödie auf der Bühne 
der postwestfälischen Diplomatie
	4. Audienzen: Catharina im Netzwerk der Repräsentationsakte 
	5. Geiselpolitik: Gesandtschaft des weiblichen Martyriums
	6. Gesandte als Vermittlungsfiguren der dramatischen Form: 
Transzendenz und Immanenz

	V. Von der Zeugenschaft zur Verhandlung: 
Diplomatie und Trauerspielpoetik
	1. Das Porträt des Königs und die Zeugenschaft des Martyriums 
(Gryphius und Hallmann) 
	2. Geister, Engel, Gesandte (Gryphius und Hallmann) 
	3. Der Diplomat als Märtyrer und personales Zentrum des Trauerspiels (Hallmann und Rettenpacher)
	4. Lohensteins prudentistisches Spiel im Kontext der europäischen Diplomatie oder: Nesselrode in Nimwegen
	5. Dramatisierte Geschichte und diplomatische Praxis nach dem ›spectaculum martyris‹: ›Cleopatra‹ (Lohenstein und Callières)
	6. Lohensteins Wiener Mission und die Reyen der ›Sophonisbe‹

	VI. Zeremonialtheater um 1700 und im 18. Jahrhundert: Mischspiel, Oper, Stegreiftheater, Übersetzung
	1. Weise und die Privatisierung des Zeremoniells 
	2. Diplomatie und Oper in Hamburg: 
Vom Pfälzischen zum Spanischen Erbfolgekrieg
	3. Krieg und Frieden mit dem großen ›Anderen‹: 
Osmanische Diplomatie auf der Bühne des europäischen (Musik-)Theaters 
	4. Die Translationen des »Liebes⸗Ambasadeurs«: 
Höfische Oper auf der Bühne des Wiener Stegreiftheaters 
	5. Diplomatische Dramenpoetik in Zeiten des europäischen Gleichgewichts: Borckes Shakespeare-Übersetzung und Schlegels Ausgleich nationaler Theatersouveräne
	6. Resonanzen im ausgehenden 18. Jahrhundert: 
Iphigenien in Paris, Wien und Weimar 

	VII. Schluss
	VIII. Literaturverzeichnis
	Archivbestände
	Quellen
	Forschungsliteratur

	IX. Abbildungsverzeichnis
	X. Register
	Impressum



