






Günter Brucher

G E S C H I C H T E  D E R  V E N E Z I A N I S C H E N  M A L E R E I

Band 3: Von Giorgione zum frühen Tizian

2013

B Ö H L A U  V E R L A G  W I E N  .  K Ö L N  .  W E I M A R



Gedruckt mit der Unterstützung durch: 

 

Fonds zur Förderung der wissenschaftlichen 

Forschung

 

Amt der Steiermärkischen Landesregierung

Alfred-Schachner-Gedächtnis-Fonds

Paris-Lodron-Universität Salzburg

 

© 2013 by Böhlau Verlag Ges.m.b.H & Co. KG, 

Wien Köln Weimar

Wiesingerstraße 1, A-1010 Wien

www.boehlau-verlag.com

Umschlagabbildung:

Giorgione, Die drei Philosophen, Leinwand, 

123,8 x 144,5 cm, Wien, Kunsthistorisches 

Museum

Alle Rechte vorbehalten. Dieses Werk ist 

urheberrechtlich geschützt.

Jede Verwertung außerhalb der engen 

Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 

unzulässig.

Umschlaggestaltung  : Michael Haderer, Wien

Satz  : Michael Rauscher, Wien

Druck und Bindung  : Druckerei Theiss, 

A-9431 St. Stefan im Lavanttal

Gedruckt auf chlor- und säurefrei 

gebleichtem Papier

Printed in Austria

ISBN 978-3-205-78889-8



Zur Geschichte Venedigs von der Liga von Cambrai  

bis zur Schlacht bei Lepanto .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   7

Giorgione .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Biografie, kulturelle Voraussetzungen, Quellenlage und Bemerkungen 

zur Giorgione-Forschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Probleme der frühen Schaffensperiode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

Die venezianische Frühphase  .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Die mittlere Schaffensphase .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

Mythos und Rätsel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

La Tempesta („Das Gewitter“, Venedig, Accademia) .. . . . . . . . . . . 107

Die drei Philosophen (Wien, Kunsthistorisches Museum) .. . . . . . . . . 116

Das Spätwerk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

Le Concert champêtre (Ländliches Konzert) .. . . . . . . . . . . . . . . . 153

Umstrittene und rehabilitierte Zuschreibungen an Giorgione .. . . . . 165

Das Urteil Salomons in Kingston Lacy/Dorset (Bankes Collection) . . . . . 198

Das Altarbild Der hl. Johannes Chrysostomos und Heilige 

(Venedig, San Giovanni Crisostomo) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210

Christus und die Ehebrecherin (L’adultera)  .. . . . . . . . . . . . . . . . 218

Madonna mit Kind und den hll. Antonius von Padua und Rochus 

(Madrid, Prado) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

„I due creati di Giorgione“: Tizian und Sebastiano Luciani 

(später „del Piombo“ gen.)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

Zu Tizians Frühwerk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236

Giorgioneske Einflüsse in Tizians früher Schaffensperiode – Nähe und 

Emanzipation .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

Exkurs: Bemerkungen zum „Giorgionismo“ .. . . . . . . . . . . . . . . 325

Anmerkungen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 383

Bildnachweis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 397 5

I N H A LT S V E R Z E I C H N I S

Böhlau Verlag
Notiz
Dieses Inhaltsverzeichnis ist verlinkt





7

 A m 10. Dezember 1508 verbündeten sich Ludwig XII. von Frankreich und Kai-

ser Maximilian I. in der Liga von Cambrai gegen Venedig. Dem Pakt folgten 

Spanien und die Herzöge von Mantua, Ferrara und Savoyen sowie Papst Julius II., 

der den Bannfluch über die Serenissima verhängte. Von allen gehasst, geriet die 

Seerepublik in die größte Bedrängnis ihrer Geschichte und mit der verheerenden 

Niederlage bei Agnadello (14. Mai 1509) an den Rand des Zusammenbruchs. Zu-

dem war es für Venedigs Osthandel ein schwerer Schlag, dass die Portugiesen nur 

wenige Wochen zuvor die vereinigte indisch-ägyptische Flotte vor dem indischen 

Hafen Diu vernichtet und damit die Vorherrschaft im Indischen Ozean errungen 

hatten. Fortan war Portugal in der Lage, indische Waren – vor allem den viel be-

gehrten Pfeffer – auf dem Seeweg um das Kap der Guten Hoffnung wesentlich 

billiger als Venedig zu liefern. „Dazu kam, dass England die Wollausfuhr nach Ve-

nedig sperrte und Venedig in Kairo seinen Einfluss verlor.“1 Nach und nach gelang 

es Venedig, sich von der scheinbar tödlichen Schlinge der Liga zu befreien – zu-

nächst mit diplomatischen Mitteln, als es 1510 ein Freundschaftsbündnis mit Eng-

land und einen Friedensvertrag mit dem Papst aushandelte und die aufkeimenden 

Rivalitäten unter den Verbündeten zu nutzen verstand. Bald stellten sich auch erste 

militärische Erfolge ein, als der Provveditore und spätere Doge Andrea Gritti das 

Friaul eroberte und mit wechselndem Kriegsglück bis nach Brescia und Bergamo 

vorstieß. Eine nachhaltige Wende bewirkte jedoch Venedigs Bündnis mit Frank-

reich (Blois, 23. März 1513), zunächst allerdings um den hohen Preis, dass die 

Terraferma und das Friaul (1514) von kaiserlichen Truppen verwüstet wurden. Erst 

die 1515 erfolgte Erneuerung des Bündnisses mit Frankreich – mit dem Nachfolger 

Ludwigs XII., Franz I., – führte 1516 zur Eroberung der Lombardei. Allgemeine 

Kriegsmüdigkeit war wohl dafür ausschlaggebend, dass sich der junge Habsbur-

gerkönig Karl von Spanien, Maximilians Enkel, im August 1516 im Vertrag von 

Brüssel mit Frankreich verglich. Nach der Zustimmung durch den Kaiser erklärte 

sich auch der venezianische Senat bereit, die Friedensbedingungen von Brüssel zu 

akzeptieren. Mit dem Vertragsergebnis konnte der Doge Lionardo Loredan (reg. 

1501 bis 1521) mehr als zufrieden sein. Aufgestiegen wie „ein Phoenix aus der 

Asche“, hatte Venedig sein Herrschaftsgebiet auf der Terraferma im Wesentlichen 

behauptet.2 Aus dem Chor der europäischen Großmächte war es allerdings aus-

geschieden und fortan bestrebt, anstatt sich um die Vormachtstellung in Italien 

zu bemühen, das Erworbene zu halten. Mit Worten Kretschmayrs: „Schwerlich 

würde Menschenwerk überhaupt Venedigs Los entscheidend haben wenden kön-

nen. Es hätte unerhört siegen, Italien wirklich zu einer Monarchie, den Papst zu 

Z U R  G E S C H I C H T E  V E N E D I G S  V O N  D E R  L I G A  V O N  C A M B R A I  

B I S  Z U R  S C H L A C H T  B E I  L E PA N T O



8

ZUR GESCHICHTE VENEDIGS seinem Kaplan machen müssen, wenn es eine Großmacht hätte bleiben sollen. 

Denn in diesen Wendejahren zu einer neuen Zeit hatte die Welt ihr Antlitz verän-

dert.“3 Die Republik hatte den Ansturm der Liga von Cambrai heil überstanden, 

was nicht zuletzt damit zusammenhing, dass sie im Osten gegen die Türkei den 

Rücken frei hatte, ihr dadurch ein Zweifrontenkrieg erspart blieb. Dass dem Zwei-

ten Türkenkrieg (1499–1502) mehr als drei Jahrzehnte des Friedens mit der Ho-

hen Pforte folgten, war wohl hauptsächlich dem zwischen den Osmanen und den 

Persern schwelenden Konflikt zu verdanken, weiters dem Umstand, dass Venedig 

eine strikte Neutralitätspolitik verfolgte, an der auch die Überredungsversuche 

des Papstes und der Könige von Ungarn nichts zu ändern vermochten. Lediglich 

durch die türkische Besetzung von Rhodos (1522) wurde die Zeit relativen Friedens 

getrübt. Schwerwiegend war die Eroberung Ägyptens durch Sultan Selim I. Mit 

Ägypten verlor Venedig seinen wichtigsten und verlässlichsten Handelspartner im 

östlichen Mittelmeer. 

Der Vertrag von Brüssel brachte Europa keinen Frieden. Die Rivalität zwischen 

Frankreich und Habsburg blieb bestehen und führte bald nach Karls V. Kaiser-

krönung (1519) zum Krieg, den die kaiserlichen Truppen 1522 gegen Franz I. 

von Frankreich sowie die Venezianer und Schweizer in der Schlacht von Biccocca 

(zwischen Monza und Mailand) für sich entschieden. Venedig musste erkennen, 

dass es, seit den Auseinandersetzungen mit der Liga von Cambrai zur Mittel-

macht abgesunken, in den wechselhaften militärischen Entscheidungen keine 

führende Rolle mehr spielen konnte. Folgerichtig betrieb es fortan eine Politik des 

Gleichgewichts, der bilancia. Demgemäß wechselte der Doge Andrea Gritti (reg. 

1523–1538) die Seiten und schloss mit Habsburg und dem Herzog von Mailand 

1523 ein Verteidigungsbündnis, zumal er sich davon auch eine Sicherstellung 

gegenüber der Türkengefahr versprach. Indessen war diesem Bündnis nur eine 

kurze Dauer beschieden, denn schon im Jahr danach entschloss sich der Senat 

zum Frieden mit Frankreich, dem auch die Herzöge von Mailand, Ferrara und 

Florenz sowie Papst Clemens VII. folgten. Als dann die Franzosen am 25. Feb-

ruar 1525 vor Pavia von einem kaiserlichen Entsatzheer vernichtend geschlagen 

wurden und König Franz I. in Gefangenschaft geriet, musste der Senat einsehen, 

dass er mit seiner ausnahmsweise übereilten bilancia-Politik auf das falsche Pferd 

gesetzt hatte. Um dem Suprematieanspruch des Kaisers auf Italien entgegenzu-

wirken, hielt Andrea Gritti dennoch an seiner Bündnistreue mit Frankreich fest, 

ja, mehr noch, an der mit Frankreich gegen den Kaiser gerichteten Gründung 

der Liga von Cognac hatte er sogar einen entscheidenden Anteil. Dem Bündnis 

traten Mailand, Florenz, der Kirchenstaat und etwas später auch England bei. 

Jedoch auch in diesem Fall verlor Venedig seine bilancia-Politik nicht ganz aus den 

Augen. An den militärischen Aktionen der Liga war es nur halbherzig beteiligt 

und anlässlich des „Sacco di Roma“ (1527), der Besetzung und Plünderung Roms 

durch die kaiserlich-spanischen Truppen, ließ Venedig Papst Clemens VII. vollends 

im Stich. Stattdessen behielt es die zum Kirchenstaat gehörenden Städte Ravenna 

und Cervia und besetzte eine Reihe apulischer Städte. Auf französischer Seite 

kämpfte Generalkapitän Andrea Doria, der genuesische Kondottiere des Meeres. 



9

CAMBRAI BIS LEPANTONach seinen Siegen über die spanische Flotte vor Amalfi (28. April 1528) und 

dann vor Genua schlug er sich, in der Taktik der Schaukelpolitik nicht weniger 

geübt als Venedig, auf die Seite des Kaisers, womit auch die Tage der Liga von 

Cognac gezählt waren. Am 21. Juni 1529 wurden die französisch-venezianischen 

Truppen in der Schlacht bei Landriano an der Adda vernichtend geschlagen. Karl 

V. hatte sich durchgesetzt, Venedig seinen Führungsanspruch in Italien endgül-

tig begraben. Im Friedensschluss von Bologna (23. Dezember 1529) musste es 

auf die apulischen Städte verzichten sowie Ravenna und Cervia dem Kirchenstaat 

überlassen. Im Februar 1530 ließ sich Karl V. in Bologna zum König von Italien 

krönen. Die Serenissima anerkannte das Recht des Stärkeren, besann sich auf ihre 

engeren Staatsinteressen und bemühte sich, einmal mehr die Seiten wechselnd, 

um gute Kontakte mit den habsburgischen Brüdern, von denen sie sich Schutz 

vor der zunehmend drohenden Gefahr aus dem Osten erhoffte. Die vier Kriegs-

jahre (1526–1529), in denen die europäischen Mächte mit sich selbst beschäftigt 

waren, wusste Sultan Suleiman II. für sich zu nutzen. Am 29. August 1526 be-

siegte er die ungarischen Truppen bei Mohács. Den in der Schlacht gefallenen 

König von Ungarn und Böhmen, Ludwig II., beerbte König Ferdinand von Habs-

burg, der Westungarn und Böhmen in seinen Besitz nahm. Davon wenig beein-

druckt, führte Suleimann II. 1529 seine Armee bis vor die Tore von Wien, dessen 

Eroberung an ungünstigen Wetterbedingungen und grassierenden Lagerseuchen 

scheiterte. Die Seerepublik sah tatenlos zu. Eine Schwächung Österreichs kam 

ihr sogar durchaus gelegen, zumal sie sich mit dem Habsburgerreich im Friaul 

und auch in Istrien in fortwährende Grenzstreitigkeiten verwickelt sah. Darüber 

hinaus bemühte sie sich im Sinne einer ausgeweiteten bilancia-Strategie um gute 

Beziehungen mit der Hohen Pforte. Erst das Bündnis Frankreichs mit der Türkei, 

der Zugriff der türkischen Flotte auf Korfu (1537) und der Verlust vieler Inseln in 

der Ägäis besiegelten das vorläufige Ende des venezianischen Taktierens.

Als sich auf Wunsch von Papst Paul III. der Kaiser, König Ferdinand, die italieni-

schen Fürsten und der nach dem Fall von Rhodos von Karl V. auf Malta angesie-

delte Johanniterorden zur „Heiligen Liga“ zusammenschlossen, trat auch Vene-

dig, den gemeinsamen Feind, die Türkei, vor Augen, dem Pakt bei. Die vereinigte 

Flotte der Liga stand unter dem Kommando von Andrea Doria, dem es zunächst 

gelungen war, das türkisch besetzte Korfu für Venedig zurückzuerobern. Im Sep-

tember 1538 zwang man die unter dem Befehl Khaireddins stehende türkische 

Flotte bei Prevesa an der Südspitze der Küste des Epirus zur Schlacht. Das Treffen 

endete mit einer beschämenden Niederlage der christlichen Flotte, als Doria im 

entscheidenden Moment den Rückzug anordnete. Berechtigt sprach man in Ve-

nedig von Verrat. Doria folgte dem geheimen Befehl des Kaisers, den Kampf zu 

vermeiden. Angeblich waren bereits Verhandlungen mit Khaireddin im Gange, die 

Türkei wenn schon nicht zu einem Bündnis, so doch zu einem Stillhalteabkom-

men zu bewegen, in der Hoffnung, Karls V. Position in Nordafrika zu stärken. Die 

Schwächung der venezianischen Flotte und die Sicherung der kaiserlichen Vor-

machtstellung in Italien waren dabei gewiss willkommene Begleitaspekte.4 Vom 

Kaiser im Stich gelassen, schloss die Republik mit den Osmanen im Herbst 1540 



10

ZUR GESCHICHTE VENEDIGS einen separaten Friedensvertrag, in dem sie sich zur Neutralität verpflichtete. Zwar 

verlor sie – mit Ausnahme von Kreta, Zypern und Zakynthos (Zante) – alle Inseln in 

der Ägäis, erhielt aber die Genehmigung, einen bailo nach Konstantinopel zu ent-

senden, was ihr, wenn auch auf einem viel niedrigeren Niveau als früher, die Auf-

rechterhaltung des Levantehandels sicherte. In den nächsten 20 Jahren hielt sich 

Venedig streng an die Friedensvereinbarungen mit der Hohen Pforte. Eine erste 

Probe seiner Neutralitätsverpflichtung lieferte es im Herbst 1541, als es Karl V. bei 

seinem gescheiterten Feldzug gegen Algier die Gefolgschaft versagte. „Die Hei-

lige Liga hatte sich als lebensunfähig erwiesen. Stattdessen hatte die ‚Unheilige‘ 

Liga zwischen Frankreich und den Türken Bestand.“5 Auch im Krieg (1542–1544) 

um die Vorherrschaft in Italien zwischen dem Kaiser und Frankreich blieb Venedig 

neutral. Desgleichen in den jahrzehntelangen, im Frieden von Cateau Cambré-

sis (1559) bereinigten Auseinandersetzungen zwischen Spanien und Frankreich. 

Zudem hat es nichts unternommen, um den Protest von Papst Pius IV. gegen die 

1558 erfolgte Übernahme der Kaiserkrone durch Ferdinand I. zu unterstützen – 

und dies, obwohl der österreichische Habsburger tatenlos zusah, als die Uskoken 

– kroatische, serbische und albanische Flüchtlinge, die dieser seit 1537 als Grenzer 

angesiedelt hatte – die Adria als Seeräuber heimsuchten und dadurch den venezi-

anischen Handel empfindlich störten.

Nach und nach beherrschte die türkische Flotte fast das gesamte Mittelmeer. 

1566 war Sultan Selim II. seinem Vater, Sultan Suleiman, auf den Thron gefolgt. 

Von Anfang an richtete er sein Hauptaugenmerk auf Zypern, den wichtigsten 

Wirtschaftsstandort Venedigs im Osten. Im Bestreben, die Insel in Besitz zu neh-

men, war zunächst der mit einer Tochter des Sultans verheiratete Großwesir, Mo-

hammed Sokolli, die treibende Kraft. Was ihm vorschwebte, war eine friedliche 

Lösung des Problems. Er wollte Venedig geschont wissen, aber Zypern – gegen 

Entrichtung einer großen Entschädigungssumme – doch gewinnen, darauf be-

dacht, die Handelsbeziehungen mit der Republik nicht endgültig zu zerstören. Als 

der türkische Gesandte im März 1570 vor dem Senat erschien und die Abtretung 

Zyperns forderte, wurde er brüsk abgewiesen, zumal die Serenissima mittlerweile 

ihre Fühler nach Rom ausgestreckt hatte, in der Hoffnung, in Papst Pius V., des-

sen Idee eines Kreuzzugs bereits publik geworden war, einen Verbündeten zu 

finden. Da die vom Heiligen Stuhl angestrebte Gründung einer neuen Heiligen 

Liga mehr als ein Jahr auf sich warten ließ, stand Venedig vorerst allein da. Am 

13. Juni 1569 wurde das Arsenal von einem verheerenden Brand heimgesucht, 

dem auch vier Kirchen zum Opfer fielen und der mehr als 2.000 Menschen das 

Leben kostete. Die Nachricht von der Arsenal-Katastrophe stärkte in Konstantino-

pel die von Piali-Pascha, dem Oberbefehlshaber der türkischen Flotte, angeführte 

und in Opposition zum Großwesir Sokolli stehende Kriegspartei. Dass Venedig auf-

grund seiner schwer geschädigten Flotte im Augenblick unfähig war, seine Besit-

zungen zu verteidigen, sich der Hohen Pforte somit eine einzigartige Gelegenheit 

böte, die Insel Zypern zu erobern, war dem Sultan leicht zu erklären. Der größte 

Kriegstreiber war Juan Miguez Nassì, der, ein erklärter Feind Venedigs, mit Sultan 

Selim II. eng befreundet war. Er entstammte einer reichen jüdischen Familie, die, 



11

CAMBRAI BIS LEPANTOvon Spanien ausgewiesen, zunächst nach Portugal gelangte, wo sie gezwungen 

wurde, zum christlichen Glauben überzutreten. Die nächste Station der Odyssee 

war Antwerpen, wo man ein florierendes Bankhaus unterhielt, gleichwohl neuer-

lich von der spanischen Inquisition behelligt wurde. Auch eine Übersiedlung nach 

Venedig war nicht von Dauer, zumal man auch dort den zwangsgetauften Juden 

Schwierigkeiten machte. Daraufhin floh Miguez Nassì nach Konstantinopel, wo 

er Suleiman nicht zuletzt aufgrund seines sagenhaften Vermögens, seines Europa 

umspannenden Handelsimperiums und seiner weltpolitischen Ambitionen äußerst 

willkommen war.6 Die Behauptung venezianischer Chronisten, dass der Arsenal-

Brand nicht auf einem unglücklichen Zufall beruhte, hier vielmehr im Solde Nassìs 

stehende Brandstifter am Werk waren, hat Sultan Selim II., der Nachfolger Sulei-

mans, gewiss beifällig zur Kenntnis genommen. Die Nachrichten von den türki-

schen Kriegsvorbereitungen trafen die Republik nicht ganz unvorbereitet. Trotz 

des lahmgelegten Arsenals gelang es, über 140 Galeeren zu mobilisieren. Das 

Kommando wurde Generalkapitän Girolamo Zane übertragen, der sich allerdings 

lediglich darauf beschränkte, auf die seitens des Papstes und Spaniens zugesagten 

Hilfskontingente (seit April in Zara und seit Juni in Korfu) zu warten – vergeblich, 

wie sich zeigte. „Aber die Türken warteten nicht“, so Kretschmayrs lapidarer Kom-

mentar. Am 1. Juli 1570 erfolgte die Landung bei Limisso (Limasol) und schon am 

9. September war Nicosia, die Hauptstadt Zyperns, in der Gewalt der Osmanen, 

deren zehnfacher Übermacht die Venezianer nur wenig entgegenzusetzen hatten. 

Nur die stark befestigte Stadt Famagusta, das letzte Bollwerk Venedigs auf Zypern, 

konnte sich länger halten. Erst nach elfmonatiger Belagerung und vergeblichem 

Warten auf die Entsatzflotte musste sie am 3. August 1571 kapitulieren. Ihr hel-

denhafter Verteidiger, Marc Antonino Bragadin, wurde auf bestialische Weise er-

mordet, sein gehäuteter Leichnam ausgestopft und im Zeughaus von Istanbul zur 

Schau gestellt. Miguez Nassìs Pläne zur Errichtung eines Judenstaats auf Zypern 

wurden von seinem Gegenspieler Sokolli vereitelt. Die ihm vom Sultan verliehene 

Herrschaft über die Insel Naxos dürfte der Finanzmogul als eher bescheidene Ent-

schädigung aufgefasst haben.

Erst nach monatelangen Verhandlungen zwischen dem Papst, Spanien und Ve-

nedig kam es am 20. Mai 1571 zur Gründung der neuen Heiligen Liga. Don Juan 

d’Austria, der junge Stiefbruder König Philipps II., wird zum Oberkommandieren-

den der vereinigten Flotte bestellt. Ihm stehen die Admiräle Sebastiano Venier, 

Marc Antonio Colonna und der Genuese Andrea Doria zur Seite. Am 16. Septem-

ber 1571 geht der Flottenverband in der Bucht von Gomenitzka an der Epirus-

Küste in Wartestellung. Als die Nachricht vom Fall Famagustas und grausamen 

Schicksal des heldenhaften Bragadin eintrifft, greift eine große, die Kampfbereit-

schaft der Schiffsbesatzungen beflügelnde Empörung um sich – „Rache für Fama-

gusta“, lautet die Parole. Währenddessen laufen mehr als 200 türkische Galeeren 

unter dem Kommando des Capudan Pascha Ulugh-Ali in die Adria ein. Schauplatz 

der am 7. Oktober 1571 entbrennenden Seeschlacht ist der Eingang zum Golf 

von Korinth, etwa 50 km westlich von der Stadt Lepanto entfernt. Lediglich in der 

Anzahl der Schiffe gab es ein Gleichgewicht der Kräfte, in waffentechnischer Hin-



12

ZUR GESCHICHTE VENEDIGS sicht jedoch war die Flotte der Liga jener der Türken haushoch überlegen. Letzteres 

manifestierte sich unter anderem an den sechs von Franzesco Duodo befehligten 

venezianischen Galeassen, veritablen „Seeschlössern“ von ungeheurer Feuerkraft, 

die vor allem die Anfangsphase des Kampfes bestimmten, ehe sich die Schlacht in 

zahlreiche Enter-Duelle auflöste. Das Treffen endete mit einem durchschlagenden 

Erfolg der christlichen Flotte. Der Gegner hatte etwa 25.000 Tote und den Verlust 

von zwei Dritteln seiner Galeeren zu beklagen. Aufseiten der Liga gab es 8.000 

Gefallene, davon über 4.000 Venezianer – auch ein Zeichen dafür, dass die Repub-

lik, die im Übrigen mehr als die Hälfte der Schiffskapazität stellte, die Hauptlast des 

Krieges trug. Indessen wurde der geschlagene Feind nicht verfolgt. In der Tat wäre 

es ein Leichtes gewesen, den flüchtigen Rest der türkischen Flotte zu vernichten. 

Dahinter stand eine bilancia-Politik Spaniens, die danach trachtete, Venedig nicht 

mehr als notwendig zu stärken. Nordafrikanische Gebietsansprüche Philipps II. 

machten eine Präsenz der spanischen Flotte im westlichen Mittelmeer erforderlich 

– mit ein Grund, weshalb es Don Juan d’Austria untersagt wurde, weiter nach Os-

ten zu segeln, um sich dort für Venedig einzusetzen.7 Die Serenissima musste sich 

– angesichts des heroischen Einsatzes ihres Flottenkommandanten, Sebastiano Ve-

niers, und der horrenden Menschenopfer – um die Früchte des Sieges betrogen 

fühlen. Da ihr eine politische Ausbeute der großen Schlacht völlig versagt blieb, 

hatte sie letztlich einen Pyrrhus-Sieg errungen. Trotzdem hat sie es verstanden, 

den Ruhm der Schlacht von Lepanto, in Bildern von Tintoretto, Tizian und Paolo 

Veronese verewigt, zum Mythos zu erheben, dessen Wahrheitsgehalt freilich nur 

darin bestand, dass der „Nimbus des unaufhaltsamen Vorrückens der Türken zum 

ersten Mal gebrochen war“.8

Die Heilige Liga hatte sich für die Seerepublik letztlich als wertlos erwiesen. 

Ein Separatfriede mit der Hohen Pforte schien unerlässlich. Auf Vermittlung des 

französischen Kardinals, François de Noailles, wurde dieser im März 1573 unter-

zeichnet. Unter welch ungünstigem Stern die Friedensgespräche standen, dafür 

gibt ein an die venezianischen Unterhändler adressierter Ausspruch Salomon Asch-

kenasis, des türkischen Verhandlungsleiters, einen treffenden Hinweis: „Der Sultan 

hat euch einen Arm abgehackt, indem er Zypern eroberte, ihr aber habt ihm nur 

den Bart versengt.“9 Die Friedensbedingungen waren hart und standen in keinem 

plausiblen Verhältnis zum Sieg von Lepanto. Venedig musste nun Zypern auch of-

fiziell abtreten, zudem – abhängig von der türkischen Getreideausfuhr – eine hohe 

Kriegsentschädigung zahlen, wollte es nicht auch noch Dalmatien und à la longue 

Kreta verlieren. Von Anbeginn der Verhandlungen war klar, dass es opportuner sei, 

die Handelsbeziehungen zur Türkei wieder aufzunehmen, als an der Seite Spani-

ens gegen sie zu kämpfen. Wie Benzoni bentont, „ist für Venedig nicht die Hohe 

Pforte der eigentliche Feind, sondern Spanien“.10 Diese lapidare Feststellung prä-

zisiert Hellmann folgendermaßen: „Der Ausbau der spanischen Stellung in Italien, 

wo seit dem Frieden von Cateau-Cambrésis (1559) Mailand und Neapel-Sizilien 

als spanische Besitzungen von Frankreich anerkannt worden waren, berührte Ve-

nedig unmittelbar.“11 In der Tat waren die spanischen Vizekönige in Mailand und 

Neapel gefährliche Nachbarn – für Venedig Grund genug, seine bilancia-Politik mit 



13

CAMBRAI BIS LEPANTOBlick auf Frankreich zu revidieren. Ein schlagender Beweis dafür war der beispiellos 

prunkvolle Empfang, den die Lagunenstadt dem letzten der Valois, Heinrich III., 

nachdem dieser auf die polnische Krone zugunsten der französischen verzichtet 

hatte und auf seinem Weg nach Paris in Venedig eingetroffen war, 1573 bereitet 

hatte. Auch später noch, 1589, als die französischen Bourbonen auf den Thron 

gelangten, bewies die Serenissima ihre frankreichfreundliche Politik, indem sie als 

erster unter den europäischen Staaten Heinrich IV. anerkannte.

Obwohl sich der Schwerpunkt des Handels zusehends aus dem Mittelmeer-

raum in die von Spanien und Portugal beherrschten überseeischen Gebiete ver-

lagerte, war der Reichtum Venedigs immer noch beeindruckend und dessen 

Ansehen noch so groß, dass es in der europäischen Politik des 16. Jahrhunderts 

eine geachtete Rolle spielte.12 Ihr Defizit im Levantehandel vermochte die Repu

blik durch verstärkte Handelsbeziehungen mit dem Norden allerdings nur zum 

Teil auszugleichen. Wirtschaftliche Erwägungen mussten nun schärfer auf die 

Entwicklung der Landwirtschaft auf der Terraferma und den Ausbau der Industrie 

fixiert werden. Einen besonderen Aufschwung erlebte die Textil- und Glasindus-

trie und Berühmtheit erlangten die Waffenschmieden von Belluno und Brescia. 

Hinzu kamen die Stickerei- und Spitzenherstellung sowie die Keramikproduktion 

und Goldschmiedekunst, zusätzlich sämtliche Disziplinen des Kunsthandwerks. 

Der Rolle der zu Schiff reisenden Kaufleute entwachsen, gaben sich die nobili der 

Liebe zu Prunk und Vergnügen hin. Nicht nur dass sie ihren Reichtum genossen, 

sie stellten ihn auch wirkungsvoll zur Schau. „Das Spektakel eines vergnügungs-

süchtigen und leichtsinnigen Venedigs“ fand in der immer länger währenden Kar-

nevalssaison und in unzähligen Festlichkeiten seinen Niederschlag, alles verschärft 

von einer „Welle des Konsumrausches, der sich bei den Reichen in Baufieber, 

Sammelwut und Prunksucht ausdrückte und bei den weniger Reichen in einer Art 

Vergnügungswahn“.13 Dieses Verhalten kennzeichnete nicht nur einzelne Magna-

ten, sondern war eine Angelegenheit des Kollektivs, die gesamte Lagunenstadt 

sollte glanzvoll erstrahlen. Demgemäß waren 1535 zwei savi gewählt worden, 

mit dem Auftrag, dafür „zu sorgen, die Stadt auszuschmücken und bequem zu 

machen“.14 Auch die Reize und Vorteile des Landlebens auf der Terraferma, dem 

Ort der villeggiatura, sowie der privaten und öffentlichen Nutzung, wurden ‚ent-

deckt‘. Gipfelnd in dem von Palladio entwickelten Typus des „Villentempels“, wur-

den zahllose Landhäuser und Villen errichtet, zu deren malerischer Ausgestaltung 

man bedeutende Künstler, wie etwa Paolo Veronese und Zelotti, berief. Getragen 

von einem ausufernden Mäzenatentum, in dem die Patrizier und Scuolen mit dem 

Staat konkurrierten, genossen Wissenschaft, Musik (verkörpert vor allem von den 

Komponisten Andrea und Giovanni Gabrieli), Theater, Architektur (Jacopo Sanso-

vino und Andrea Palladio) und die bildende Kunst besondere Förderung. Indessen 

war die Dominanz der Malerei unbestritten. Aus allen Gegenden der Terraferma 

strömten Künstler, wie Giorgione, Tizian und Veronese – um nur die wichtigs-

ten zu nennen –, nach Venedig, um Beschäftigung und Ruhm zu erlangen. Mit 

Worten Zorzis: „Venedig schickte sich an, das zu werden, was es das ganze Jahr-

hundert hindurch bleiben sollte, nämlich die große internationale Hauptstadt der 



14

ZUR GESCHICHTE VENEDIGS Künste.“15 Anders ausgedrückt: Das Bestreben der Serenissima zielte darauf ab, 

eingebettet zwischen Illusion und Wirklichkeit, mit den Mitteln der Kunst das zu 

kompensieren, was es an politischem Einfluss eingebüßt hatte.



15

G I O R G I O N E

Biografie, kulturelle Voraussetzungen, Quellenlage und Bemerkungen 

zur Giorgione-Forschung

Zu Recht bezeichnet Pignatti Giorgione als einen „der genialsten – wenngleich 

undurchschaubaren – Protagonisten der venezianischen Renaissance des frühen 

Cinquecento“.16 Und wenn man, beginnend mit Gabriele d’Annunzio: „Giorgione 

scheint mehr ein Mythos als ein Mensch zu sein […]. Man weiß nichts, oder fast 

nichts, über ihn […]. Und doch scheint die gesamte venezianische Kunst von sei-

ner Offenbarung befeuert“, bis in die Gegenwart vom „Geheimnis Giorgione“ 

spricht, so hängt dies vor allem mit den äußerst spärlich dokumentierten Angaben 

zum Lebenslauf des Künstlers, dessen schwer deutbaren Bildinhalten sowie quan-

titativ bescheidenem Œuvre zusammen; letztlich sind kaum mehr als fünf Gemälde 

als authentisch gesichert anzusehen.17 Lediglich auf zwei Bildern, dem Frauenbild-

nis (Laura) und dem Bildnis eines Mannes (Terris), sind der Name des Malers (ZORZI 

[= Giorgio] DE CHASTEL FR…) und die jeweilige Datierung vermerkt. Als Gior

gione (= Zorzon) scheint Giorgio aus Castelfranco erstmals 1528 im Inventar der 

Sammlung von Marino Grimani auf. Vasari zufolge steht dieser Beiname in Bezug 

zur „[großen] körperlichen Gestalt“ und zum „großen Geist“ des Künstlers.18 Die 

wichtigste Quelle über das Leben Giorgiones sind Giorgio Vasaris Vite, die in zwei 

Ausgaben 1550 und 1568 erschienen sind.19 Das in der ersten Ausgabe mit 1477 

genannte Geburtsdatum des Künstlers wurde in der zweiten mit Bezug auf den 

Dogen Giovanni Mocenigo (reg. 1478–1485) auf 1478 korrigiert. Als Sterbeda-

tum nennt Vasari das Jahr 1511. Wie jedoch ein Briefwechsel zwischen Isabella 

d’Este und Taddeo Albano belegt, war Giorgione bereits 1510 der Pest zum Op-

fer gefallen.20 Vasari spart auch nicht mit persönlichen Bemerkungen, wenn er 

schreibt, Giorgione habe sich „obwohl von niedriger Abkunft […] doch immerdar 

liebenswert und von edlen Sitten [gezeigt]. In Venedig erzogen fand er immer 

Gefallen an Liebesabenteuern, vergnügte sich gerne auf der Laute und spielte und 

sang so wunderbar, dass er von vornehmen Leuten oft zu Musikfesten gebeten 

wurde“.21 Offensichtlich konnte sich Carlo Ridolfi mit dem Makel „von niedriger 

Abkunft“ nicht abfinden, wenn er, basierend auf konstruierten Argumenten, in 

seinen Le maraviglie dell’arte (1648) berichtet, dass der Künstler aus der adligen 

Familie der Barbarella in Castelfranco stamme. Über die Authentizität dieser Iden-

tifikation wurde, bisweilen zum Mythos gesteigert, viel gerätselt. Nachdem vor 

allem Pignatti, der von „romantischen Verfälschungen“ spricht, dieser Abstam-

mungstheorie nur wenig abzugewinnen vermochte, brachte erst jüngst Renata 

Segre Licht in die Herkunftsfrage. In den Archiven Venedigs gelang ihr ein außer-



16

GIORGIONE gewöhnlicher Fund: das Inventar von Giorgiones bescheidenem Besitztum, das 

nach dessen Pesttod erstellt wurde. Darin steht Giorgiones richtiger Name: Giorgio 

Gasparini, Sohn des Giovanni Gasparini aus Castelfranco. Wer nun genau die-

ser Giovanni Gasparini war, geht daraus allerdings nicht hervor; mit großer Wahr-

scheinlichkeit war er jedoch nicht adliger Herkunft. Nach Giovannis frühem Tod im 

Jahre 1489 könnte sich m. E. das Familienoberhaupt der Barbarella – zugegeben, 

eine etwas gewagte These – des etwa elfjährigen, nunmehr halb verwaisten Gior-

gione als Förderer angenommen haben. Ohne dem nun Beweiskraft zuzubilligen, 

ist immerhin zu bedenken, dass Giorgione seine ausgeprägte Bildung und seinen 

frühzeitigen Zugang zur venezianischen Jeunesse dorèe ohne adlige Protektion 

wohl kaum erlangt hätte.22

Nur bedingt zuverlässig sind auch die Informationen zur künstlerischen Ausbil-

dung des Malers. Den Vite von 1550 zufolge habe Giorgione die Malerei „durch 

die Zusammenarbeit mit Giovanni Bellini in Venedig sowie von selbst erlernt“. Eine 

weitere Nachricht Vasaris besagt, er habe „in seinen Anfängen […] viele Madon-

nenbilder und Bildnisse, die so lebensvoll, als schön sind“ gemalt.23 Dies wirft ei-

nerseits ein bezeichnendes Licht auf Giorgiones um beziehungsweise vor 1500 

geschaffenes, wiewohl vorwiegend verschollenes Frühwerk, das sich im Übrigen 

mit Giovanni Bellinis bevorzugtem Themenkreis deckt, andererseits lässt sich da

raus folgern, dass der junge Künstler Aufträge dieser Art vermutlich dem Altmeis-

ter zu verdanken hatte. Anscheinend hat sich Giorgione von der durch die Stillage 

des Quattorcentos geprägten Zusammenarbeit mit Giovanni einen künstlerisch auf 

die Dauer nur begrenzten Fortschritt versprochen. Für einen frühzeitigen Austritt 

aus Bellinis Atelier spricht vielleicht auch, dass er sich in der auf der Rückseite sei-

ner mit 1506 datierten Laura als cholega di maistro vicenzo chaena [= Catena] 

bezeichnet, was die Forschung mitunter dazu bewog – jüngst erst auch Eller – 

Gemälde, wie die Madonna Benson (Washington) und die Anbetung der Könige 

(London), fälschlicherweise Catena zuzuschreiben.24 Um sich vom erdrückenden 

Einfluss Giovannis zu befreien, dürfte sich Giorgione Catena, gleichfalls ein Bellini-

Schüler, der Ateliergemeinschaft angeschlossen haben, zumal dieser, da aus rei-

cher Familie stammend, schon früher als Giorgione in der Lage war, einen eigenen 

Werkstattbetrieb zu führen.25

Vasari beginnt die Vita Giorgiones mit dem Satz: „In der Zeit, da die Werke 

Leonardos der Stadt Florenz so großen Ruhm erwarben, wurde Venedig durch 

die Tüchtigkeit und Vortrefflichkeit eines seiner Mitbürger verherrlicht, der die 

dort so hoch gepriesenen Bellini sowie alle anderen Meister, die bis dahin in je-

ner Stadt gearbeitet hatten, weit übertraf.“26 Giorgione habe, so der Vitenverfas-

ser ergänzend, „die trockene, harte und steife“ Manier der Bellini überwunden 

und so einen entscheidenden Meilenstein in der Entwicklung der venezianischen 

Malerei gesetzt. Die Tatsache, dass Vasari Giorgione unmittelbar nach Leonardo 

nennt, gibt auch einen Hinweis darauf, welchen Stellenwert er dem Venezianer 

in der Rangordnung der italienischen Renaissance-Malerei zubilligt. Kurz nach der 

Charakterisierung Leonardos, den er als den Begründer der „terza maniera, che 

noi vogliamo chiamare la moderna“, bezeichnet, schildert er Giorgiones Arbeits-



17

GIORGIONE-FORSCHUNGweise mit den Worten „Il quale sfumò le sue pitture, e dette una terribil movienza 

[= erschreckende Beweglichkeit] a certe cose …“.27 Damit nobilitiert er Giorgione, 

gemeinsam mit Michelangelo und Raffael, als einen der führenden Repräsentan-

ten der maniera moderna und bringt ihn, was noch wichtiger ist, mit Leonardos 

sfumato in Beziehung. Und in der Tat wäre es sehr verwunderlich, wenn Giorgione 

den berühmten Toskaner während dessen einmonatigen Venedig-Besuchs im 

März 1500 nicht begegnet wäre. Vermutlich empfing der Venezianer damals den 

zukunftweisenden Impuls, um mit seiner auf einer differenzierten Lichtführung 

basierenden Farbgebung eine neue Dimension zu erschließen, die dem großen Ko-

loristen Rubens den Ausspruch entlockte: „Qui si trova la vera pittura!“28 Laut Eller 

„verknüpfte Giorgione Leonardos sfumato mit der lasierenden Technik und Farb-

wahl der niederländischen […] Malerei“. Folge davon war eine über Leonardos 

sfumato-Möglichkeiten hinausgehende Steigerung der „tonalen Brechungen des 

Lichts“. Farbe und Licht sind die dominanten Ausdruckswerte, sodass die Figuren, 

bedingt auch durch das Fehlen kleinteiliger Genauigkeit, mit der landschaftlichen 

Umgebung zu verschmelzen scheinen. „Als erstem Maler der neuzeitlichen euro-

päischen Kunstgeschichte“, so Eller, „gelingt es Giorgione, Poetik und Natürlich-

keit zu verbinden“.29 Vasari zufolge scheint der Künstler diese auch im sfumato 

ausgereifte Entwicklungsstufe um 1507 erreicht zu haben. Ausführlicher als in der 

ersten Ausgabe der Vite berichtet Vasari in der zweiten über Giorgiones Maltech-

nik: „[…] venuto poi l’anno circa 1507, Giorgione da Castelfranco […] cominciò 

a dare alle sue opere più morbidezza e maggiore rilievo con bella maniera […] 

senza far disegno […].“30 Daraus geht hervor, dass die Farben stärker miteinan-

der verschmelzen (morbidezza), die Gemälde mehr Weichheit zeigen und über ein 

größeres Relief (rilievo) verfügen, in dem sich ein erweitertes Raumgefühl mani-

festiert. Besonders aufschlussreich ist der Verzicht auf vorbereitende Zeichnungen 

auf Papier (senza far disegno), was darauf schließen lässt, dass „Licht und Farbe 

nicht komplementär der Zeichnung hinzugefügt sind, sondern von vorneherein 

zur Erfindung des Bildganzen gehören“.31 Hornig fasst Vasaris Mitteilungen wie 

folgt zusammen: „1. Giorgione ist für ihn der Schöpfer der maniera moderna in 

Venedig. 2. Ab 1507 ging er zur Gestaltung einer Werkgruppe über, die man mit 

Vorsicht als „Spätwerk“ bezeichnen kann. 3. Er arbeitete unmittelbar auf der Lein-

wand – womöglich nach lebenden Modellen – ohne Vorentwürfe auf Papier anzu-

fertigen. 4. Sebastiano [del Piombo] und Tizian waren seine Schüler [Vasari: „duoi 

eccellenti, suoi creati“]. 5. Giorgione ist der Schöpfer des Hell-Dunkel in Venedig 

[sfumato; rilievo; terribilmente scuro; movienza].“32

Der Mangel an öffentlichen Aufträgen durch Staat, Kirche und Scuolen erklärt 

sich gewiss nicht allein aus Giorgiones „erstaunlichem Desinteresse“ (Pignatti). 

Vielmehr ist anzunehmen, dass man derlei Aufträge anstatt eines auf diesem 

Sektor noch unerfahrenen Malers eher arrivierten Künstlern, wie Giovanni Bellini, 

Cima da Conegliano, Alvise Vivarini oder Carpaccio, anvertraute. Selbst Giorgio-

nes Altargemälde, die Madonna von Castelfranco, entstand für die Familienka-

pelle des Kondottiere Tuzio Costanzo im Dom von Castelfranco, hatte also pri-

vaten Auftragscharakter. Auch staatlicherseits scheint man dem jungen Künstler 



18

GIORGIONE nicht viel Beachtung gezollt zu haben. Dokumentiert ist lediglich ein Gemälde, 

das der Maler nach einer Anzahlung von 20 Dukaten für den Audienzsaal des 

Consiglio dei Dieci im Dogenpalast ausführte und das vermutlich mit dem Salomo-

Urteil identisch ist.33 Zu den öffentlichen Arbeiten zählen ferner die Freskierung 

von Palästen, wie etwa jene der Grimani in San Marcuola oder der Soranzo in San 

Polo, wobei lediglich von den Fassadenfresken des Fondaco dei Tedeschi Spuren 

erhalten geblieben sind. Dieses Öffentlichkeitsdefizit mag dazu beigetragen ha-

ben, „dass Marin Sanudo, der aufmerksame und verlässliche Chronist, den Namen 

Giorgiones nicht einmal erwähnt. [Giorgiones] Ruhm drang zu Lebzeiten nicht 

über die Grenzen der Lagune hinaus“.34 Wie der Korrespondenz Isabella d’Estes 

mit Taddeo Albano und den von Marcantonio Michiel zwischen 1525 und 1543 

veröffentlichten Gemälde-Inventarlisten zu entnehmen ist, waren Giorgiones 

Auftraggeber hauptsächlich „Privatleute, Mitglieder der merkantilen Oberschicht 

mit kosmopolitischem Horizont“ (Eller), in deren „Kunstkabinetten“ Werke des 

Künstlers einen Ehrenplatz innehatten. Für den privaten Hintergrund sprechen 

zum einen die meist kleinen Bildformate sowie die zahlreichen, etwa ein Drittel 

des Giorgione-Œuvres ausmachenden Porträtdarstellungen, zum anderen die vor-

wiegend änigmatischen Bildinhalte, die zu entschlüsseln den Sammlern, wie etwa 

Taddeo Contarini, Girolamo Marcello und Gabriele Vendramin, – nicht zuletzt zur 

Selbstüberprüfung ihres literarischen und philosophischen Bildungsniveaus – gro-

ßes intellektuelles wie ästhetisches Vergnügen bereitet haben dürfte.

Vielleicht war es der berühmte Kondottiere Barbarella aus Castelfranco, der 

Giorgione den Zugang zu venezianischen Adelskreisen ermöglicht hat. Wie schon 

erwähnt, war dieser bei deren Versammlungen und konzertanten Veranstaltun-

gen als vorzüglicher Lautenspieler ein gern gesehener Gast, der mit seiner attrak-

tiven Erscheinung – laut Vasari ständig in „Liebeshändel“ verstrickt – vor allem die 

weiblichen Mitglieder der Adelsfamilien beeindruckt haben mag. Wie Padoan vor-

schlägt, waren die Compagnie della Calza – Vereinigungen junger Adliger, die un-

ter anderem für die Organisation von Festlichkeiten, Regatten und Umzügen ver-

antwortlich waren – vermutlich Giorgiones erste gesellschaftliche Anlaufstellen.35 

Ausgestattet mit vivezza dello spirito (= geistige Lebendigkeit), wie Vasari aus-

drücklich vermerkt, beteiligte sich der Künstler nicht nur am geselligen, sich durch 

musikalische Darbietungen auszeichnenden Treiben der herrschenden Klasse, 

darüber hinaus frequentierte er als Freund von Gerolamo Donà wahrscheinlich 

auch philosophische und literarische Zirkel.36 Unbestritten scheint jedenfalls, dass 

die Teilnahme am kulturellen Geschehen Venedigs ein wichtiger Bestandteil in Gi-

orgiones Leben war. Hier stellt sich die Frage, welche kulturellen Voraussetzun-

gen der Künstler vorfand, als er von der Terraferma in die Lagunenstadt übersie-

delte.37 Bevorzugtes Ausbildungsziel der Söhne begüterter Patrizierfamilien war 

die Universität von Padua, wo Philosophie, Recht und aristotelisch ausgerichtete 

Naturwissenschaften gelehrt wurden und man sich anhand antiker und zeitgenös-

sischer Texte in humanistisches Gedankengut vertiefen konnte. „Der Zeitgeist der 

geistigen Eliten folgte weitgehend einem neuplatonischen Synkretismus“ (Eller). 

Mit Worten Pochats: „[…] man bemüht sich um den Ausgleich zwischen dem 



19

GIORGIONE-FORSCHUNGGeistigen und dem Sinnlichen. Die venezianische Kultur hat jene Elemente des 

Neuplatonismus […] aufgenommen, die ihren praktischen Bedürfnissen und auch 

aristotelischer Schulung entsprachen.“38 In Florenz war Dante, in Venedig die Po-

esie Petrarcas das Vorbild dieser Humanistengeneration geworden. Neben Padua 

bot indes auch Venedig ein reiches geistiges Betätigungsfeld. Schon seit 1446 gab 

es hier eine Humanistenschule, die sich neben dem Griechischen und Latein auch 

dem Studium der Geschichte und Geografie zuwandte. In der Folge wurde die 

Seerepublik „dank ihrer Literaten- und Philosophenschulen sowie ihrer Typogra-

phen zum ausgedehntesten und aktivsten Umschlagplatz für Bücher und geistiges 

Gut im Europa der Renaissance“.39 Dem entsprang, so Pignatti, „eine Art poly-

glotter Universalismus der in Zirkeln organisierten Kultur: der lateinische Zirkel im 

Gefolge des Almorò Barbaro; der griechische an der Accademia Aldina, gegründet 

von Manuzio; der historisch-geographische mit Sabellico, Sanudo und Ramuzio; 

schließlich der poetische mit Bembo“.40 Die zentrale Schaltstelle all dessen war 

das vor allem zwischen 1495 und 1505 in Blüte stehende ‚Verlagshaus‘ des Al-

dus Manuzius. Besonders anregend für Giorgiones verschlüsselte Ikonografie und 

poetische, auf der Antikentradition der Pastorale fußende Landschaftsauffassung 

war die Herausgabe von Ovids Fasti und Metamorphosen (1497), Francesco Co-

lonnas Hypnerotomachia di Polifilo (1499), Sannazaros Arcadia (1502) und Bem-

bos Gli Asolani (1505). Für die Venezianer war Arcadia gleichbedeutend mit der 

Terraferma, wo sie auf Basis einer luxuriösen Villenkultur ihre villeggiatura genos-

sen. Und dort, in Asolo, hatte sich Caterina Cornaro, Ex-Königin von Zypern, ihre 

Residenz eingerichtet. Umgeben von Gelehrten, Philosophen und Poeten, unter 

denen Bembo wohl eine zentrale Stellung bekleidete, entfaltete sie ein lebhaftes 

Geistesleben. Laut Ballarin und Pignatti scheint es naheliegend, dass Giorgione an 

ihrem Zirkel teilhatte.41 Als Beleg dafür dient einmal mehr Vasari, der ein Bildnis 

Caterinas als Werk des Malers erwähnt. Den Kontakt Giorgiones zum Hof von 

Asolo könnte Tuzio Costanzo, der Begleiter der Ex-Königin auf ihrem Weg von Zy-

pern ins Exil und Auftraggeber der Madonna von Castelfranco, vermittelt haben.42 

Besonders beeindruckt zeigte sich der Künstler vermutlich von Bembos Asolani, 

deren Poesie, so Pignatti, er „malerische Form verliehen zu haben scheint“.43 Dazu 

Pochat ergänzend: „Es sollte Giorgione vorbehalten bleiben, dieser Strömung 

durch die Idealisierung und den unergründlichen Zusammenschluss von Figur und 

Landschaft einen eigenen poetischen Gehalt zu verleihen“, wofür sein Concert 

champêtre (Paris, Louvre) ein beredtes Zeugnis gibt.44

Vasari erwähnt nur wenige Werke, die von der Forschung allgemein oder 

wenigstens mehrheitlich als Autograf Giorgiones anerkannt werden. So z. B. ein 

Selbstbildnis des Malers mit langem Haar, Brustharnisch und dem Haupt des Go-

liaths. Vermutlich handelt es sich dabei um das Braunschweiger Selbstbildnis, das 

sich allerdings aufgrund des fehlenden Goliath-Kopfs in fragmentarischem Zu-

stand zeigt.45 Hinzu kommt ein Knabe mit Lockenhaar, der mit dem Hirten mit 

der Flöte (Hampton Court) zu identifizieren ist. Ferner nennt Vasari ausdrücklich 

eine Kreuztragung (Venedig, Scuola di San Rocco) als Werk von Giorgione, eine 

Zuweisung, die er in der zweiten Vitenausgabe zugunsten Tizians revidiert, womit 



20

GIORGIONE er eine Problematik berührt, welche die Kunstgeschichte bis heute entzweit. Unter 

den Freskoaufträgen hebt er jenen am Fondaco dei Tedeschi hervor, der Giorgione 

großen Ruhm eingetragen habe.46

Wesentlich ergiebiger als Vasaris sparsame Werkhinweise ist die zwischen 

1525–1543 erstellte Liste (Notizia d’opere di disegno) des Marcantonio Michiel, 

bis heute die wichtigste Quelle und das einzige Zeugnis, das sich erhalten hat. 

Auch Michiel gehörte venezianischen Literaten- und Philosophenzirkeln an, hatte 

folglich leichten Zugang zu den privaten Sammlungen führender Patrizier, etwa 

zu jener des Domenico Grimani, des Patriarchen von Aquileia und vielleicht be-

deutendsten Kunstsammlers in Venedig. Laut Michiel besaß Grimani drei Gemälde 

Giorgiones, darunter das Selbstbildnis als David. Weitere wichtige Sammler waren 

Gabriele Marcello, Taddeo Contarini und Gabriele Vendramin, in dessen Besitz sich 

die heute für Giorgione als gesichert geltenden Gemälde die Schlafende Venus, die 

Drei Philosophen, die Tempesta und die Alte befanden.47 Michiel notiert insgesamt 

16 Gemälde des Künstlers, allerdings ohne dessen öffentliche Fresko-Aufträge zu 

berücksichtigen. Abgesehen von den erwähnten Werken gelten die übrigen ent-

weder als verloren, nicht identifizierbar oder werden von der modernen Forschung 

angezweifelt. Zu den Zeitgenossen Giorgiones zählt auch Baldassare Castiglione, 

der in seinem 1528 publizierten Libro del Cortegiano in einem fiktiven Gespräch 

am Hofe von Urbino im Jahr 1507 einen Diskutanten auftreten lässt, der, zum 

Thema „Parallelen zwischen Dichtkunst und Malerei“ Stellung nehmend, Giorgi-

one da Castelfranco zu den berühmtesten Künstlern seiner Zeit rechnet und ihn 

im selben Atemzug mit Leonardo da Vinci, Mantegna, Raffael und Michelangelo 

nennt.48 Lodovico Dolce fügt dieser illustren Reihe in seinem Malereitraktat Dialogo 

della Pittura (1557) noch Tizian, Correggio, Parmigianino und Pordenone hinzu. 

Der Chronologie der Quellen folgend sei weiters Francesco Sansovino genannt, 

der in seinem wichtigen Quellenwerk Venetia (1581) das Hochaltarbild (eine Sacra 

Conversazione) in San Giovanni Crisostomo in Venedig erwähnt und mitteilt, Gior-

gione habe es begonnen und Sebastiano del Piombo vollendet. Daraus lässt sich 

schließen, dass zumindest der Entwurf des Gemäldes von Giorgione stammt, eine 

Erkenntnis, die von der rezenten Forschung – von Ausnahmen, wie Hornig und 

Eller, abgesehen – angesichts einer fast vorbehaltlosen, letztlich auf Vasaris zweite 

Ausgabe der Vite rekurrierenden Zuschreibung des Werks an Sebastiano zu Un-

recht vernachlässigt wird.49 Carlo Ridolfi ist die bis dahin umfangreichste Lebens-

beschreibung Giorgiones zu verdanken. Überschwänglich verlieh er dem Künstler 

den Ehrentitel des „genialsten Malers der neueren Zeit“. In seinen Le Maraviglie 

dell’arte (1648) erstellte er einen weit über Vasari und Michiel hinausgehenden 

Katalog, der, wiewohl viel zu hoch gegriffen, 65 Werke umfasst, die selbst von 

der aktuellen Forschung noch zum Teil anerkannt werden. Die opulente Werkliste 

erklärt sich daraus, dass sie auch die zahlreichen, längst verblichenen Fresken Gior-

giones beinhaltet, weiters aus dem Umstand, dass Ridolfi offensichtlich Opfer des 

damals kursierenden Giorgionismo beziehungsweise der zahlreichen Giorgione-

Imitatoren geworden war, als „deren Urheber sich Pietro Muttoni (auch della Vec-

chia genannt) bekannte“.50 Davon abgesehen ist indes zu bedenken, dass – stellt 



21

GIORGIONE-FORSCHUNGman die historisch bedingte Verlustquote an Bildern in Rechnung – in der Mitte des 

17. Jahrhunderts, so Eller, noch durchaus 80 bis 100 Werke Giorgiones existiert 

haben könnten.51 Erstmalig berichtet Ridolfi von der Castelfranco-Madonna, was 

nichts daran ändert, dass die neuere Literatur seine Zuverlässigkeit immer wieder 

in Zweifel zieht. Exemplarisch dafür das Urteil Salomos (Kingston Lacy), das sie – 

entgegen Ridolfis Zuschreibung an Giorgione – mit Ausnahme von Hornig aus dem 

Œuvre des Künstlers gestrichen und Sebastiano del Piombo zugewiesen hat.52 An-

ders als etwa Michiel hat Ridolfi den Stil des Meisters sehr eingehend charakteri-

siert, wenn er etwa von dessen technischen Errungenschaften im Umgang mit der 

Farbe („wofür er mit höchster Weichheit die Schatten mit den Lichtern abstimmte“) 

berichtet.53 Zu den wichtigsten Werkquellen des 17. Jahrhunderts zählen die Ge-

mäldeinventare der Sammlung des Erzherzogs Leopold Wilhelm. Dieser besaß in 

Brüssel eine der wertvollsten und größten Sammlungen europäischer Malerei (mit 

Schwerpunkt Italien), die uns durch David Teniers d. J. Stichwerk Theatrum Picto-

rium (1658) überliefert ist. Unter den 15 Giorgione zugeordneten Werken befinden 

sich auch vier Gemälde, die bereits Michiel als Schöpfungen des Venezianers iden-

tifiziert hatte: die Drei Philosophen, der Raub der Europa, die Auffindung des Paris 

und der sogenannte Hieronimo Marcello.54

In der Giorgione-Rezeption des 18. Jahrhunderts spielt A. M. Zanetti eine heraus-

ragende Rolle. Seine Ausführungen in Della Pittura Veneziana (1771) haben bis in 

die Gegenwart nichts an Aktualität eingebüßt. Beispielhaft dafür seine Hommage 

an Giorgione: Er sei „der Erste, der die Malerei zum vollen Rang der Kunst erhob, 

in Verstand und Kenntnis fügte er Fülle und Eigenart der Erfindung. Jeder sah 

die Größe dieses Stils, wenige verstanden seine Grundlagen“. Mit seinem künst-

lerischen Einfühlungsvermögen hinsichtlich Giorgiones Koloritauffassung steht er 

auch heutigen Kommentaren in nichts nach. Dazu eine ausführliche Textpassage 

aus seinem Traktat: „[Giorgione] hat die Schatten absichtlich gedämmt […] und 

vor allem mit Freiheit die Massen und die Dunkelheiten behandelt […] und sie so 

zarter und heiterer gemacht durch ihre Verbindung […], voll Feuer und Gewalt 

(violenza) überwand er die alte Ängstlichkeit und gab seinen Gestalten die Leben-

digkeit die bis dahin fehlte […], die gemalten Dinge haben plastische Kraft und 

die festen Umrisse sind vertrieben […]. Die Dunkelheiten sind bald sehr geistvoll 

gegenüber der Natur verstärkt, bald zarter ineinander gehend und sich verlierend. 

Die sich im Helldunkel befindlichen Partien bleiben so zwischen Deutlichkeit und 

Undeutlichkeit. Mit höchster Meisterschaft setzt er die Farben so gegeneinander, 

dass sie sich bei aller Einfachheit wechselseitig steigerten. Dadurch konnte er das 

Sich-Abheben der Gegenstände und ihre räumliche Wirkung erzielen und doch 

die Farbe ihrer Schönheit wahren.“55 Zanetti hebt vor allem den Seesturm in der 

Scuola di San Marco (heute: Venedig, Accademia) hervor und verteidigt dieses 

Werk – darin Vasari folgend – nachdrücklich gegen diejenigen, die es Palma Vec-

chio zuschreiben wollen. Damit hat er einen bis heute andauernden Gelehrten-

streit entfacht, der sich in wechselnden Zuschreibungen niederschlägt.56 Etwa zwei 

Jahrhunderte später findet er in Hornig einen Mitstreiter, der die „Voreingenom-



22

GIORGIONE menheit der heutigen Literatur, Giorgione sei ausschließlich ein Lyriker gewesen“ 

kritisiert (womit laut Gegner der Zuschreibung seine Autorschaft bezüglich des 

‚dramatischen‘ Seesturms auszuschließen sei) und betont, „dass alle stilistischen 

Merkmale des Werks für Giorgione sprechen. Hierzu gehört das dramatische Hell-

Dunkel, das […] sich aber nirgendwo bei Palma Vecchio findet“.57

Mit Crowe und Cavalcaselle, deren Beiträge bis heute die Grundlage der Gior-

gione-Forschung geblieben sind, beginnt die eigentliche kunstwissenschaftliche 

Beschäftigung mit dem mythenumwobenen Künstler.58 Im Anschluss daran eine 

mehr als ein Jahrhundert umfassende kritische Zusammenfassung der wissen-

schaftlichen Giorgione-Literatur geschrieben zu haben, ist ein bemerkenswertes 

Verdienst von Hornig.59 Auf einer rigorosen Auswahl basierend, beinhaltet der Ka-

talog des Autorenpaars lediglich elf Werke Giorgiones, darunter auch das Urteil 

Salomos in Kingston Lacy, das als Hauptwerk des Künstlers bezeichnet wird, wo-

mit sich eine Problematik eröffnet, die noch die heutige Forschung entzweit.60 Eine 

Zuschreibung des Seesturms und des Concert champêtre (Paris, Louvre) an Gior-

gione stößt hingegen auf Ablehnung. Auch Morellis Katalog umfasst elf Gemälde 

des Künstlers. Im Gegensatz zu Crowe und Cavalcaselle ist für Morelli unbestrit-

ten, dass es sich beim Louvre-Konzert um ein Werk Giorgiones handelt, womit er 

einen Gelehrtenstreit entfesselte, der bis heute noch nicht entschieden ist. Zudem 

gelang es dem Autor, die Dresdener Venus – ausgenommen die Landschaft, die er 

Tizian zuschreibt – als Werk Giorgiones zu identifizieren, das Michiel im Hause des 

Girolamo Marcello gesehen hatte.61 Folgenschwer für die künftige Forschung war 

seine Entscheidung, Giorgione zum „Lyriker“ und Tizian zum „Dramatiker“ zu er-

klären, eine polarisierende Formel, die, so Hornig, „bis heute eine Art ‚Dogma‘ der 

gesamten Literatur werden sollte“.62 Demzufolge war er nicht bereit, das „große“ 

Salomo-Urteil in seinen Werkkatalog aufzunehmen. Ratlos fragt sich Morelli: „Ich 

konnte es mir nie recht vorstellen, dass Giorgione seiner Gewohnheit entgegen 

einen solchen Gegenstand [Salomo-Urteil, Kingston Lacy] in einem so großen For-

mat dargestellt haben sollte.“63 Wie Crowe und Cavalcaselle hält auch H. Cook 

das „große“ Salomo-Urteil für ein Hauptwerk Giorgiones. Sein Verdienst besteht 

vor allem darin, die sogenannte Allendale-Gruppe (Anbetung der Könige [Lon-

don], Anbetung der Hirten [= Allendale; Washington] und die hl. Familie-Benson) 

erstmalig in das Œuvre des Künstlers einbezogen zu haben.64 

Einen Höhepunkt kunstwissenschaftlicher Forschung markiert L. Justis mo-

numentale Giorgione-Monografie von 1908, der 1937 eine völlig veränderte 

Neuausgabe folgte.65 Wie Hornig zu Recht betont, sind Justis „Analysen der 

Einzelwerke an Schärfe und Feinheit des Blicks sowie Gründlichkeit der Dar-

legung – [methodisch immer von den fünf unzweifelhaft gesicherten Werken 

– Castelfranco-Madonna, die Dresdner Venus, Drei Philosophen, Tempesta und 

Fondaco-Fresken – ausgehend] – bis heute nicht mehr erreicht worden“.66 Jene 

kompositionellen Merkmale Giorgiones, die Justi immer wieder hervorhebt – die 

Bevorzugung von Diagonalstrukturen, Figurenüberschneidungen (das heißt, die 

Entfaltung einer räumlichen Vertiefung des Bildaufbaus) und die Zusammenfas-

sung aller Bildteile aufgrund einer „Rhythmisierung durch Licht und Schatten“ der 



23

GIORGIONE-FORSCHUNGBildfläche – könnten noch heute manchen Bildanalysen als brauchbare Grundla-

gen dienen.67 Der versierte Analytiker wäre wohl nie der Idee verfallen, sich mit der 

verallgemeinernden Formel von Giorgione dem „Lyriker“ und Tizian dem „Drama

tiker“ abzufinden. Demgemäß hat auch eine großformatige Komposition, wie das 

Urteil Salomos, in Kingston Lacy seinen gebührenden Platz in Justis Giorgione-

Werkverzeichnis, das in dessen Buchneuausgabe von 1936 24 Arbeiten des Malers 

umfasst. Folgerichtig behandelt der Autor in einem eigenen Kapitel „die Grenzen 

gegen Sebastiano [del Piombo]“ in einer Eindringlichkeit und komparatistischen 

Genauigkeit, wie sie, so Hornig, „seitdem nie wieder innerhalb der Giorgione-

Literatur beobachet werden konnte“.68 Wie wenig Justi seitens der italienischen 

Forschung rezipiert, geschweige denn verstanden wurde, zeigt sich vor allem bei 

L. Venturi, der das „große“ Urteil Salomos, das Konzert im Louvre und die Glas-

gower Adultera (= Ehebrecherin) als Werke Sebastianos anführt und die gesamte 

Allendale-Gruppe Catena zuschreibt. Schon dem Buchtitel Giorgione e il Giorgio-

nismo ist zu entnehmen, wohin Venturi tendiert: zu einer rigorosen Reduktion des 

Giorgione-Œuvres (acht Werke) zugunsten des künstlerischen Umfelds des Malers 

(eben des Giorgionismo), darin nur noch von L. Hourticq übertroffen, der dem 

Künstler – einer völlig inakzeptablen Abschreibungsorgie gleich und in Verbindung 

mit einer beginnenden Aufwertung Tizians – lediglich fünf Gemälde zubilligt.69 

– In seinem Buch von 1937 erstellte G.M. Richter einen kritischen, schon dem 

rezenten Forschungsstand angenäherten Katalog mit ungefähr 23 Werken, der 

laut Hornig „bis heute von bleibender Bedeutung geblieben ist“. Er formuliert den 

kompositionellen Topos der „Musikalität“, worunter er – wie schon zuvor Justi – 

Giorgiones Beweglichkeit des Bildbaus aufgrund eines beherrschenden Systems 

von Diagonalen, die Zusammenfassung von Figurengruppen in einer Bildfigur (be-

ziehungsweise ganzheitlichen Bildgestalt) sowie „the predominance of rhythmic 

curves […] circles and semicircles“ versteht und, daraus resultierend, das „große“ 

Urteil Salomos und das Concert champêtre als sichere Arbeiten des Künstlers an-

sieht. Und Hornig zufolge war der Verfasser der Erste, der das Bildnis eines Man-

nes (Terris; San Diego), das auf der Rückseite inschriftlich als Werk Giorgiones be-

glaubigt ist, „allgemein zugänglich“ publiziert hat.70

1933 setzte A. Ferriguto mit seinem aufsehenerregenden Giorgione-Beitrag 

einen Meilenstein ikonografischer Forschung, vornehmlich mit Blick auf die zeit-

genössische Paduaner Philosophie (z. B. Almorò Barbaro).71 G. F. Hartlaub (1925) 

nähert sich auf andere Weise ikonografischen Problemen. Er beginnt seine Ab-

handlung mit einem Satz von A. Bayersdorfer: „Seine [Giorgiones] Bilder sind wie 

Träume von einem anderen Dasein, voll hoher Ahnung, als Gegenstand nur halb 

verständlich. Sie klingen wie alte Weissagungen, die man nicht mehr versteht, wie 

Musik von einem anderen Stern, als wären in ihnen die verbliebenen Erinnerungen 

des Menschengeschlechts zusammenhanglos zum Bewusstsein erwacht und rie-

fen nach Erklärung.“72 Dieser Text birgt bereits Hartlaubs Zielsetzungen und Hang 

zum Esoterischen. Motiviert von der schweren Deutbarkeit der Bilder Giorgiones, 

entdeckt der Verfasser – vielleicht in Analogie zu S. Freuds Tiefenpsychologie – 

gleichsam dessen „Unbewusstes“ und vermutet Beziehungen zur aus der Antike 



24

GIORGIONE entnommenen Temperamentenlehre, ferner zur Kabbala und zu neuplatonischen 

Strömungen – Überlegungen, die auch in der Folgezeit bei den meisten Ikonogra-

fen (s. etwa G. Tschmelitschs Bemühungen um eine psychologische Durchdringung 

der Persönlichkeit Giorgiones) noch ihr Echo finden.73 Seitdem vollzog sich eine 

Aufspaltung der Giorgione-Literatur: in eine formalanalytisch-stilkritische und ge-

lehrt-ikonografische Partei – Richtungen, die einander nicht selten unversöhnlich 

gegenüberstehen. In den letzten Jahrzehnten zog sich die Giorgione-Forschung 

immer stärker auf ikonografische Untersuchungen zurück. Dazu die zu Recht be-

stehende Kritik Hornigs: „Da das Anbringen von Gelehrsamkeit zur Zeit [und bis 

heute] im Vordergrund des Fachs steht, sind analytische und beschreibende Dar-

stellungen nicht sehr gefragt“, weshalb, wie wir hinzufügen, beispielsweise neue 

Datierungsvorschläge häufig auf tönernen Füßen stehen.74 Der Autor ist meines 

Wissens der letzte Kunsthistoriker, der sich – auf Basis einer methodisch ebenso ge-

wissenhaften wie minutiösen Analyse- und Komparationstechnik – für eine ‚Rück-

holaktion‘ des großen Salomo-Urteils, des Hochaltarbilds in San Giovanni Crisos-

tomo in Venedig sowie des Concert champêtre zugunsten Giorgiones eingesetzt 

hat. Was das Pariser Konzert anlangt, fand er später – auf den Spuren Pochats 

(1973) – vor allem bei J. Anderson und Eller Zustimmung.75 Wie schon in seinem 

Giorgione-Buch von 1969, hat Pignatti das Concert champêtre auch in seiner 

jüngsten Monografie (Katalogteil von Pedrocco) Tizian zugeschrieben. Mit Verzicht 

auf eine eigene Analyse beruft er sich darauf, dass sich „die Zuordnung an Tizian 

in jüngster Zeit einhellig [?] durchgesetzt“ habe.76 Pignattis/Pedroccos Katalog der 

Giorgione zuschreibbaren Werke umfasst 30 Gemälde, jener schon acht Jahre da-

nach von Eller publizierte hingegen nur 28. Diese geringe Differenz wäre an sich 

noch kein Problem, bestünden nicht zwischen den beiden Werklisten manche Un-

terschiede, die anzeigen, dass sich an den auf dem Sektor der Zu- und Abschrei-

bungsproblematik von jeher abzeichnenden Forschungsdiskrepanzen bis in die Ge-

genwart nur wenig geändert hat, Unsicherheiten in der Giorgione-Forschung – die 

Datierungsfrage inbegriffen – wohl auch weiterhin Bestand haben werden.

Probleme der frühen Schaffensperiode

Den drei wichtigsten Quellen – den Vite Giorgio Vasaris, dem Notizbuch (Noti-

zie d’opere di disegno) des Marcantonio Michiel und Carlo Ridolfis Le Maraviglie 

dell’arte – sind nur spärliche, zudem höchst interpretationsbedürftige Hinweise auf 

Giorgiones künstlerische Anfänge zu entnehmen. So gesehen ist es nicht verwun-

derlich, dass sich die Forschung hier auf unsicherem Terrain bewegt. Ausdrücklich 

erwähnt Vasari eine Tätigkeit in Castelfranco, dem Geburtsort des Künstlers, wo 

dieser seine Lehre bei einem lokalen, namentlich nicht bekannten Maler absolviert 

hat. Dass er seine Ausbildung, so Eller, erst um 1501/02, mithin als etwa 22- oder 

23-Jähriger, abgeschlossen hat, ist auszuschließen.77 Ausgehend vom Geburtsda-

tum 1478 sollte Giorgione seine Lehrzeit um 1495 zu Ende gebracht haben. In 

den folgenden Jahren dürfte er in seiner Geburtsstadt und mitunter auf der umlie-



25

FRÜHE SCHAFFENSPERIODE

genden Terraferma bereits mit kleinen selbstständigen Aufträgen auf dem Sektor 

der Tafel- und Freskomalerei betraut worden sein. Wann sich der junge Maler dazu 

entschlossen hat, der provinziellen Enge zu entgehen und nach Venedig zu über-

siedeln, ist ungewiss; ein Zeitraum um 1500 wäre m. E. in Erwägung zu ziehen. 

Zunächst in der Werkstatt des damaligen Oberhaupts der venezianischen Male-

rei, Giovanni Bellini, unterzukommen war Giorgiones wohl vordringlichstes Ziel. 

Dies scheint eine Mitteilung Vasaris zu belegen, wonach Giorgione „die Malerei 

durch die Zusammenarbeit mit Giovanni Bellini in Venedig sowie von selbst erlernt 

habe“. Zudem bemerkt der Vitenverfasser, dass der Künstler „in seinen Anfängen 

[…] viele Madonnenbilder und Bildnisse […] gemalt hat“, sich also mit Themen 

1	 Giorgione, Madonna mit Kind, Holz, 
68 x 48 cm, Bergamo, Privatsammlung



26

GIORGIONE befasste, die auch bei Bellini eine Vorrangstellung innehatten.78 Darin bestätigt 

sich das Faktum der „Zusammenarbeit“, das lediglich die Vorstellung eines ge-

lockerten Lehrer-Schüler-Verhältnisses zulässt. Die „vielen Madonnenbilder“, die 

Giorgione während seiner vermutlich kurzen Kooperation mit Bellini gemalt hat, 

sind entweder in Verlust geraten oder, was wahrscheinlicher ist, in dem Schaffen 

der zahlreichen, zumeist anonymen Schüler und Mitarbeiter des Altmeisters, der 

sogenannten Belliniani, aufgegangen, folglich nur sehr eingeschränkt als indivi-

duelle Leistungen des Künstlers identifizierbar. Indessen ist nicht auszuschließen, 

dass sich Giorgione schon vor seinem Eintritt in das Bellini-Atelier mit dem Thema 

des Madonnenbildes auseinandergesetzt hat. Zwei in Form, Farbe und Komposi-

tion von Giovanni Bellini weit entfernte „Madonna mit Kind“-Gemälde – das eine 

in bergamaskischem Privatbesitz, das andere in der Eremitage von St. Petersburg 

aufbewahrt – scheinen dies zu bestätigen. Das Erstere wurde anfänglich als ein 

Werk Romaninos (u. a. von Borenius, Gregori und Ferrari) angesprochen, ehe es 

Testori 1963 dem Frühwerk Giorgiones zugeschrieben hat. Ihm folgten Volpe, Pal-

lucchini, Tschmelitsch, Ballarin und Hornig, wobei die beiden Letztgenannten für 

eine Datierung um 1499 und um 1495 plädieren. In der rezenten Forschung ist 

das in Bergamo befindliche Andachtsbild aus dem Œuvre des Künstlers gestrichen 

worden – kommentarlos etwa in Pignattis jüngster Monografie –, insofern ver-

wunderlich, als sich der Autor in seinen früheren Arbeiten diesbezüglich noch für 

Giorgione eingesetzt hatte. Ratlosigkeit kennzeichnet Eller, der, völlig unbegrün-

det, eine Zuschreibung an Borgognone in Erwägung zieht, während Anderson sich 

mit „venezianische Schule“ begnügt.79

Hornig zufolge handelt es sich „um das früheste erhaltene Gemälde (um 1495) 

von Giorgione“, wobei die Zuschreibungsfrage wahrscheinlich auch weiterhin um-

stritten bleiben wird.80 Die Madonna sitzt auf einer gemaserten Holzbank mit dem 

liegenden, leicht aufgerichteten Jesusknaben auf dem Schoß. Dahinter erstreckt 

sich ein extrem dunkler, mit Spuren von Rotbeimengungen versehener Vorhang 

über zwei Drittel der Bildbreite, rechts den Blick auf eine ausschnitthaft über einer 

rahmenden Brüstung erscheinende und im Dämmerlicht liegende Gebirgsland-

schaft freigebend. Zutreffend verweist Hornig auf das ausgewogene System von 

Vertikalen und Horizontalen – man beachte etwa die beiden schmalen roten Vor-

hangstreifen, welche die Madonna eng umfassen und ihr Höhenstreben betonen. 

Darin manifestiert sich eine Grundstruktur, die jene der hl. Familie-Benson (Wa-

shington), so der Autor weiter, „im Keim“ anzukündigen scheint. Richtig ist auch, 

dass der an sich selten an der Kleidung Mariens anzutreffende Farbakkord, Rot 

(Mantel) – Grün (Kleid), Jahre danach an der Castelfranco-Madonna wiederkehrt. 

Wichtig ist ferner die Beobachtung etlicher dunkler Konturlinien, die im Sinne von 

Vor- oder Unterzeichnungen als formumreißende erste Skizzen gedeutet und als 

Indiz für Giorgione als Autor geltend gemacht werden können. Erinnert sei hier 

an Vasaris senza far disegno-Hinweis, wonach Giorgione – ohne Vorentwürfe auf 

Papier anzufertigen – unmittelbar auf der Leinwand arbeitete. Das von bellinesken 

Gesichtszügen weit entfernte, flach wie eine Scheibe ausgebildete Antlitz Ma-

riens ist durch tief gesenkte Augenlider, eine linear in den linken Brauenbogen 

Abb. 1, S. 25

Böhlau Verlag
Notiz
Die Abbildungsverweise sind verlinkt



27

mündende Nase, ein schmallippiges Mündchen und einen streng ovalen Umriss 

gekennzeichnet. Offensichtlich fühlte sich der Künstler hier in allen Details durch 

den marianischen Gesichtstypus Alvise Vivarinis angeregt, wofür u. a. dessen um 

1490/95 entstandenes Madonnenbild in der Chiesa del Redentore in Venedig ein 

beredtes Zeugnis gibt.81 Hinzu kommen die schräg geführten Oberarme, die – 

analog zu allen Marienandachtsbildern Alvises – dem Oberkörper der Gottesmut-

ter eine dreieckige Struktur verleihen. Besondere Aufmerksamkeit gebührt dem 

liegenden Jesuskind, das sich nicht nur aufgrund seiner durchgebogenen Körper-

achse von allen Jesuskind-Darstellungen Bellinis unterscheidet. Eigentümlich ist vor 

allem die massig ausgebildete Stirnpartie des Knaben, die an leonardeske Wur-

zeln erinnert (s. Leonardos Madonna dell Fiore, St. Petersburg, Eremitage). Hier 

kommt Albrecht Dürer ins Spiel, der schon während seiner ersten Reise nach Vene-

dig (1494/95) mit Werken Leonardos in Berührung gekommen sein dürfte.82 Von 

Dürer ist eine mit 1495 datierte Federzeichnung (Paris, Louvre) mit der Darstellung 

eines Christusknaben erhalten geblieben, die in vielen Details – z. B. bezüglich der 

gekurvten Körperhaltung, der gedrungenen Kopfform sowie der Physiognomie 

– bemerkenswerte Parallelen zu Giorgiones Jesuskind zeigt. Die gravierendste Affi-

nität manifestiert sich indes in der an den Mund herangeführten linken Hand, de-

ren Zeigefinger vermutlich auf den Logos, Ich bin das Wort bedeutend, verweist. 

Diese Geste, die keinesfalls besagt, dass das Kind „den Finger in den Mund steckt“ 

(Hornig), tritt m. W. erstmals in Fra Filippo Lippis Altarbild Die Anbetung im Walde 

(ca. 1459; Berlin, Gemäldegalerie) in Erscheinung. Desgleichen findet man sie in 

einer Studie Leonardos für eine Anbetung der Hirten (Federzeichnung, Hamburg, 

Kunsthalle).83 Der scharlachrote Mantel umhüllt blockartig den Unterkörper Mari-

ens, breitet sich abrupt umbrechend am Boden aus und zeigt seitlich eine knittrig 

und scharfkantig strukturierte Faltengebung, wie sie noch später in Giorgiones hl. 

Familie-Benson, Judith und Castelfranco-Madonna stilprägend bleiben wird. Von 

vivarinesken wie bellinesken Gewandmodellen gleichermaßen distanziert, ist an-

zunehmen, dass der Künstler hier Anregungen seitens der deutschen Druckgrafik 

(vor allem Schongauers und Dürers) verarbeitet hat.

Auch in der Madonna mit Kind in einer Landschaft (St. Petersburg, Eremitage) 

ist der Faltenwurf des Marienmantels von nördlichen Vorbildern beeinflusst. Wie im 

Falle des in Bergamo aufbewahrten Marienbilds, gibt es auch hier für das kleinere 

Andachtsbild keine einhellige Forschungsmeinung. Ursprünglich wurden Künstler, 

wie Giovanni Bellini (Werkstatt), Previtali, Bissolo und Rocco Marconi, als Schöpfer 

des St. Petersburger Tafelbilds in Erwägung gezogen, ehe Cook erstmals Giorgi-

one vorschlug. Der Durchbruch erfolgte erst 1955, anlässlich der großen, von Zam-

petti kuratierten Ausstellung in Venedig, als sich eine qualifizierte Mehrheit von 

Forschern für Giorgione aussprach. Indes verstummten auch damals nicht Zweifel 

an dessen Autorschaft, etwa bei Anderson, die sich wegen angeblicher Qualitäts-

schwächen („trop mauvais“) lediglich zur Bezeichnung „venezianische Schule des 

16. Jahrhunderts“ durchringen konnte. Angeregt durch Berenson, der einst für den 

„Cariani-Umkreis“ plädiert hatte, ging jüngst Eller um einen Schritt weiter, indem 

er das Gemälde direkt Cariani zuschrieb – und dies mit der einzigen, nicht nachvoll-

2	 Albrecht Dürer, Liegender Christusknabe, 
Federzeichnung, Paris, Louvre

Abb. 3, S. 28



28

GIORGIONE

ziehbaren Begründung: „Ausdruck von Madonna und Jesuskind [seien] für Giorgi-

one zu extravertiert“; zudem, so der Autor weiter, sei „die Haltung der Madonna 

zu steif“. Ähnliche Diskrepanzen bestehen auf dem Sektor der Datierungsproble-

matik, nachdem sich bereits Zampetti in seinem Ausstellungskatalog von 1955 für 

ein Jugendwerk („periodo giovanile“) ausgesprochen hatte. Diesen Standpunkt 

vertritt in der neueren Forschung vor allem Lucco, indem er das Bild – mit Sicherheit 

zu früh – auf ca. 1495/96 datiert, wogegen Pignatti, am zeitlichen Gegenpol ange-

siedelt und den Stellenwert der Tafel als Frühwerk Giorgiones bestreitend, für eine 

wenig überzeugende Datierung „nach 1506“ eintritt. Meines Erachtens ist Hornigs 

und Ballarins Datierungsvorschlag („um 1500“) zu präferieren.84 

Gegen Pignattis Spätdatierung sprechen mehrere Phänomene: Zunächst das 

Verhältnis Figur/Landschaft, in dem sich laut Hornig ein „Bruch in der Perspek-

tive zwischen Vorder- und Hintergrund“ abzeichnet. Genauer beobachtet: Hin-

ter dem Felsblock, auf dem Maria sitzt, erhebt sich unmittelbar eine nahezu bis 

3	 Giorgione, Madonna mit Kind, Holz (auf 
Leinwand übertragen), 44 x 36,5 cm, 
St. Petersburg, Eremitage



29

FRÜHE SCHAFFENSPERIODEzum oberen Bildrand reichende Berglandschaft. Wie in den beiden in der zwei-

ten Hälfte der 90er-Jahre entstandenen Uffizien-Bildern (Feuerprobe des Moses 

und Urteil Salomos), folgt dem bühnenhaften Vordergrund fast übergangslos der 

Landschaftsraum. Davon hat sich Giorgione in seiner von Pignatti/Pedrocco um 

1505 datierten Anbetung der Hirten (Allendale) – in der irrigen Annahme, dass 

die St. Petersburger Madonna erst danach entstanden sei – mit der perspektivisch 

konsequenten Landschaftserschließung in Vorder-, Mittel- und Hintergrund bereits 

deutlich distanziert. Als entscheidendes Argument für eine um 1500 ansetzbare 

Datierung des St. Petersburger Gemäldes, das somit noch als Frühwerk Giorgiones 

anzusprechen ist, dient der Hinweis auf den karminroten Marienmantel, dessen 

starre, am Boden knittrig umbrechende Falten auch Pignatti – im Widerspruch zu 

seiner Spätdatierung – als „gotisierendes“ Element zur Kenntnis nimmt. Im spä-

teren Schaffen des Künstlers kaum vorstellbar ist weiters der Umstand, dass der 

in Dreiviertelansicht wiedergegebene Oberkörper der Madonna mit deren frontal 

ausgerichteten Kniepartie, von anatomischer Korrektheit abweichend, kontras-

tiert. Dementsprechend ist auch der Jesusknabe, der hinsichtlich seiner Haltung 

(abgesehen vom Fingergestus) mit jenem im bergamaskischen Marienbild korre-

spondiert, bildparallel dargestellt. Der wesentliche Unterschied vom einige Jahre 

zuvor entstandenen Pendant besteht im neuartigen Umgang mit dem Faktor 

Licht, der sich sowohl mittels Licht-Schatten-Spiels im Antlitz der Gottesmutter als 

auch an deren Mantel niederschlägt und tendenziell auf Giorgiones Castelfranco-

Madonna vorausweist. Weiße Lichthöhungen auf den Faltenstegen wechseln mit 

Hell-Dunkel changierenden Faltentälern. Pignatti zufolge, der dies zum Hauptan-

lass seiner Spätdatierung zu nehmen scheint, handelt es sich hier um ein „quasi 

Sich-Aufsplitten der chromatischen Materie unter Lichteinfall […]. Farbe und Licht 

sind gewissermaßen nicht mehr partielle Gegenspieler, sondern sie verschmelzen 

zur Gesamtschau der Natur“.85 In der Tat ist von all dem im bergamaskischen Ma-

rienbild, wo der mit gesättigtem Scharlachrot gemalte Mantel als kompakte Masse 

jegliche Lichteinwirkung abweist und das flache Gesicht Mariens sich modellieren-

dem Hell-Dunkel strikt widersetzt, nichts zu bemerken. 

Zu den frühesten Leistungen Giorgiones zählt eine Gruppe Kleiner Landschaf-

ten, Täfelchen, die angesichts ihres extremen Kleinformats und einer fa presto-

Machart sehr wahrscheinlich für Möbel oder Truhen (cassoni) angefertigt wurden. 

Dem entspricht die Mitteilung Ridolfis (1648), wonach Giorgione „rotelle, armari 

e molte casse in particolare“ sowie „recinti da letto“ (das heißt: Scheiben, Kästen, 

viele Truhen und Verschläge) bemalt habe.86 Man könnte mithin von Gebrauchs-

kunst sprechen, einem vornehmlich für junge, noch nicht arrivierte Künstler geeig-

neten Betätigungsfeld. Tschmelitsch zufolge „wurde hier vom Auftraggeber kein 

berühmter Meister gesucht, freilich der Name des Malers bald vergessen …“. Dazu 

der Autor weiter: „Vom Besteller her war gewiss fast alles sehr anspruchslos und 

gewichtlos verstanden. Doch gerade diese Freiheit von vorgefassten Vorstellungen 

mag für die jungen Künstler eine Verlockung gewesen sein, sich dem völlig Neuen 

hinzugeben, einem Weg noch ohne Namen, der keine Geste verlangte, der völlig 

schlicht blieb und vielleicht doch fast wie ein Spiel erschien.“87



30

GIORGIONE Die erste Zuschreibung der beiden in Padua (Museo Civico) befindlichen Kleinen 

Landschaften (Ländliche Idylle und Leda mit dem Schwan) stammt von Cook 

(1900), dem – überblickt man ein Jahrhundert Forschungsgeschichte – allerdings 

nur eine Minorität von Fachleuten (u. a. Zampetti, Ballarin und Pignatti) zustimmte. 

Eine Mehrheit von Wissenschaftlern (darunter della Pergola, Pallucchini und Be-

renson) bezeichnet die Täfelchen als Werkstattarbeiten oder begnügt sich, wie 

Anderson, mit dem Attribut „giorgionesk“. In rezenten Monografien (z. B. Lucco 

und Eller) werden die beiden cassone-Bilder überhaupt aus Giorgiones Werkliste 

gestrichen. Jene Bilder für den Autografenkatalog Giorgiones zurückgewonnen zu 

haben, ist ein Verdienst Pignattis, dem zufolge „die geringen Abmessungen und 

kursive Ausführung [der Gemälde] eine voreilige Klassifizierung als ‚Dekorations-

malereien‘ provozierten, sodass ihnen jegliche Chance verwehrt war, als Frühwerk 

eines bedeutenden Künstlers betrachtet zu werden“.88

Aus der Gruppe der Kleinen Landschaften seien jene in Padua aufbewahrten 

hervorgehoben, die sich allein schon aufgrund der genau übereinstimmenden 

Maße (12 x 19 cm) als zusammengehörig erweisen und auch m. E. als Autografen 

Giorgiones anzusehen sind. Es handelt sich um idyllische, im Abendlicht liegende 

Stimmungslandschaften, in denen sich die Sehnsucht des Malers nach einem 

neuen Arkadien widerzuspiegeln scheint. Das Kleinformat sowie der banale, dem 

praktischen Gebrauch dienende Bildträger (vermutlich ein cassone) begünstigen 

eine experimentelle Machart, die sich in einer flüchtigen, nahezu aquarellistisch 

anmutenden und etwa pflanzliche Details vernachlässigenden Farbgebung nie-

derschlägt. Am unteren Bildrand der Ländlichen Idylle kauert eine Mutter, Schoß 

und Beine mit einem zwischen Gelb und Orange changierenden Mantel bedeckt 

und ihr nacktes Kind in den Armen wiegend, auf einem Wiesengrund – in einer 

Position, die Gedanken an eine Madonna dell’Umiltà wachruft. Ihr gegenüber sitzt 

ein mit einem dunkelroten Wams bekleideter Jüngling, der ihr verehrend einen 

Blütenzweig darbietet. Wie so oft in Gemälden Giorgiones, ist auch hier der ikono-

logische Gehalt der Szene nicht zu entschlüsseln, geschweige denn die konkrete 

literarische Quelle ausfindig zu machen. Die eigentliche Attraktion ist ohne Zweifel 

die Landschaft, die sich in der unteren Bildhälfte aus schräg miteinander verzahn-

ten Wiesenmatten zusammensetzt. Von Schattenpartien durchdrungen, changiert 

das flächig und detailresistent aufgetragene Kolorit zwischen Grün-, Grüngelb- 

und Olivtönen. Die beiden Figuren werden von kugelförmigen Gebüschen flan-

kiert, auf deren Grün gelbe, mit spitzem Pinsel aufgetragene Blätter hingestreut 

sind, die – einem goldenen Schimmer gleich – das Abendlicht der hinter dem Ho-

rizont verschwundenen Sonne reflektieren. Rechts im Mittelgrund erhebt sich ein 

doppelzylindrischer Zentralbau, von dem sich, summarisch dargestellt, wellenför-

mig schräg verlaufende Baumgruppen bis zu einem mächtigen Kastell erstrecken, 

an das ein befestigtes Städtchen mit vorgelagertem Wachturm schließt. Zwei hin-

tereinander gestaffelte, schräg abfallende Bergrücken führen konvergierend bis 

zum Fluchtpunkt am Horizont. Diese Raumerschließung steht im Zeichen einer 

meisterlich beherrschten Luft- und Farbperspektive, die sich in einer sukzessiven 

Abstufung von Grün- und Türkiswerten bis hin zum hellblaugrauen, mit dem Fir-

Abb. 4, S. 31



31

FRÜHE SCHAFFENSPERIODE

mament verschmelzenden Gebirgszug manifestiert. Die idyllische Stimmungsland-

schaft vermittelt einen nahezu mystischen Eindruck, den Tschmelitsch in poetisch 

angemessene Worte kleidet: „Das Ganze glüht in einem Licht, wie es nur seltene 

Augenblicke zwischen Tag und Dämmerung schenken. In diesem Verzögern eines 

Werdens, das uns bezaubert, ohne dass wir um Kommendes fragen, ist schon der 

ganze Giorgione“, kündigt sich, fügen wir hinzu, das geheimnisvolle Eingebettet-

sein der menschlichen Existenz in die Natur an, wie es sich dereinst in der Tem-

pesta erfüllen wird.89 Da der spezifische Eindruck des Täfelchens vor allem auf den 

Einsatz eines märchenhaften, von der Wirklichkeit abgehobenen Kolorits zurück-

zuführen ist, erscheint es wenig zweckmäßig, vergleichend auf Landschaftsstiche 

des Paduaners Giulio Campagnola zu verweisen, in ihm womöglich den Schöpfer 

des Täfelchens – die ebenso der Gruppe der Kleinen Landschaften zugehörigen, 

Leda mit dem Schwan und Der Astrologe, inbegriffen – zu vermuten, zumal der 

Vergleich zwischen Druckgrafik und Malerei ohnedies hinkt und Campagnolas An-

kunft in Venedig erst nach 1507 dokumentiert ist.90 Daraufhin Giulios Kupferstich-

Landschaften, so Pignatti, „als Echo verlorener Giorgionewerke zu interpretieren“, 

fällt wohl in den Bereich nur schwer verifizierbarer Hypothesen.91 Auch in der Da-

tierungsfrage besteht kein Konsens. Am plausibelsten erscheinen die Vorschläge 

Morassis und Ballarins, die sich für um 1498/99 einsetzen, wogegen sich Zampetti 

völlig unbegründet für 1505 ausspricht.92

Noch um eine Spur düsterer als in der Ländlichen Idylle präsentiert sich die vom 

Abendlicht umflorte Landschaft des zweiten Paduaner cassone-Bildchens. Im Vor-

dergrund den Bildrand tangierend, liegt Leda, halb aufgerichtet und angesichts 

ihrer streng überkreuzten Beine anscheinend noch nicht ganz bereit, den zum 

Schwan mutierten Göttervater Zeus zu empfangen. Vor ihr neigt sich ein bild

hoher Baumstamm, von einem zarten Bäumchen überschnitten, das sich mit sei-

ner schütteren Belaubung wie vom Wind erfasst nach rechts neigt und, gleichsam 

als Allusion auf Ledas überkreuzte Beine, sich der Vereinigung mit dem kräftigen 

Baumstamm vorerst zu widersetzen scheint. Im Rücken Ledas erstreckt sich, di-

4	 Giorgione, Ländliche Idylle, Holz, 12 x 19 cm, 
Padua, Museo Civico 

Abb. 5, S. 32



32

GIORGIONE

rekt dem unteren Bildrand entwachsend, ein dichtes Gebüsch, dessen Blattwerk 

mit kleinen Pinselstrichen und minutiös aufgesetzten Lichtern wiedergegeben ist, 

„welche die einzelnen Blätter – ähnlich wie in den Landschaftsdarstellungen Cam-

pagnolas – in ihrer „typischen flächenförmigen Anordnung beleben“.93 Von links 

eilt eine Frauengestalt herbei, mit Blick auf den Betrachter und einer Stange in den 

Händen, an deren Ende ein von Zweigen eingefasster Spiegel befestigt ist, dessen 

Reflexlichter das Weiß des Schwans aufnehmen. Schon hier kündigt sich Giorgio-

nes geheimnisvoll anmutende Ikonologie an, insofern die Standarte mit dem em-

blematischen Zeichen bislang nicht gedeutet werden konnte, mithin die Szenerie 

kaum zu enträtseln ist. Auch hier nimmt der Maler, angesichts von ‚Möbelmalerei‘ 

seitens einer künstlerisch-spezifischen Erwartungshaltung des Auftraggebers we-

niger präjudiziert, die Gelegenheit wahr, mittels eines experimentellen Umgangs 

mit Luft- und Farbperspektive atmosphärische Werte zu gewinnen. Anders als in 

der Ländlichen Idylle dehnt er die Landschaft, ausgehend von der braun schat-

tierten, den Vordergrund abschließenden Flächendiagonale, in die Breite, erreicht 

er Räumlichkeit durch Hintereinanderstaffelung der Bildgründe. Treffend bringt 

Tschmelitsch den arkadischen Stimmungsgehalt des Täfelchens auf den Punkt: 

„Traum und Welt, Abend und Erfüllung des Unsagbaren ist in solchem Bild […] 

– ist nicht darin schon mit ein Grundelement dieser Kunst Giorgiones?“ Pignatti, 

der noch 1978 Zweifel an der Authentizität der Handschrift des Künstlers hegte, 

vertrat ungeachtet dessen schon damals die Meinung, dass sich hier bereits we-

sentliche Aspekte der Tempesta anzukündigen scheinen.94

In den Maßen mit den beiden Paduaner Bildchen übereinstimmend (nur in der 

Länge um 5 mm abweichend), dürfte auch jenes in Washington (Phillips Memorial 

Gallery) für denselben cassone geschaffen worden sein. Stellt sich nur die Frage, 

ob es sich hier ebenfalls um ein Autograf Giorgiones handelt. Während dies für 

Coletti, Tschmelitsch und Pignatti außer Streit steht, haben andere Forscher (z. B. 

Bonicatti, Lucco und Anderson) Zweifel daran erhoben, indem sie das Täfelchen 

entweder einem Anonymus im Giorgione-Kreis zuschreiben oder sich ganz all-

5	 Giorgione, Leda mit dem Schwan, Holz, 
12 x 19 cm, Padua, Museo Civico

Abb. 6, S. 33



33

FRÜHE SCHAFFENSPERIODE

gemein mit „venezianischer Schule des 16. Jahrhunderts“ begnügen.95 Auch die 

Ikonografie und im Verbund damit der Bildtitel Der Astrologe geben Rätsel auf, 

wiewohl die Forschung an dieser von jeher gebräuchlichen Bezeichnung ebenso 

hartnäckig wie fälschlich festhält, unabhängig davon, dass schon Stedman Sheard 

die Figur des angeblichen Astrologen als den Zeitgott Chronos und den daneben 

auf der Viola spielenden vermeintlichen Engel als Orpheus identifiziert und damit 

den wahren ikonologischen Gehalt aufgedeckt hat.96

Analog zu Leda mit dem Schwan expandiert die Landschaft, skandiert durch 

schräg verlaufende Bodenschwellen, mehr in die Breite als in die Tiefe. Wie in 

der Ländlichen Idylle wird das Figurenpaar von Buschgruppen flankiert, auf de-

nen braune, tupfenartig aufgesetzte Blätter verstreut sind, die dem Ganzen einen 

herbstlichen Anstrich verleihen. Abgesehen von Orpheus’ weißlichem Kleid sind 

dunkle Farbtöne vorherrschend, die nahezu den Eindruck eines notturno wachru-

fen. Letzteres hängt damit zusammen, dass die hinter einer v-förmigen Gebirgs-

senke wie ein Feuerball untergehende Sonne mit ihrem von Orange zu Gelb wech-

selnden Lichthof die beiden Bergrücken im Gegenlicht somit in Düsternis versetzt 

erscheinen lässt. Signifikant für das Bild ist dessen lyrische Stimmung, die sich in 

ambivalenter Weise mit einer spezifischen Lichtdramaturgie verbindet, wie sie sich 

dereinst auch in der Tempesta manifestieren wird. Darüber hinaus gibt nicht zu-

letzt die Übereinstimmung der Bildmaße mit jenen der beiden Paduaner Täfelchen 

den mitentscheidenden Anlass, das Washingtoner Bild Giorgione zuzuschreiben.97 

Hornig zufolge „haben von allen sog. Cassone-Tafeln des Giorgione-Kreises 

nur die beiden Bilder [Auffindung und Übergabe des Paris; Mailand, Slg. Gerli] 

jene Eigentümlichkeit und jenes technische Können, das eines bedeutenden Ma-

lers würdig ist“.98 Abgesehen vom etwas übertriebenen, implizit den Stellenwert 

der Kleinen Landschaften verkennenden Qualitätsurteil ist auch die Bezeichnung 

cassone-Bild problematisch, zumal die beiden Gemälde (ursprünglich auf Holz ge-

malt) über ein deutlich größeres Format als die Kleinen Landschaften verfügen, 

zudem angesichts ihrer minutiösen Kleinteiligkeit in Figur und Landschaft jene 

6	 Giorgione, Orpheus und die Zeit, Holz, 
12 x 19,5 cm, Washington, Phillips Memorial 
Gallery

Abb. 7, S. 34

Abb. 8, S. 34



34

GIORGIONE

künstlerische Freiheit vermissen lassen, wie sie für die besprochenen cassone-Bil-

der charakteristisch ist. Zutreffender ist Tschmelitschs Beurteilung der beiden Bil-

der, denen „etwas sehr Kindliches, eine bescheidene, unverbildete Fabulierlust“ 

anhaftet, eine „infantilità-palese“, wie bereits Fiocco festgestellt hat.99 Schon 

zuvor hatte Cook das Bilderpaar als Werk des 15- oder 16-jährigen Giorgione 

benannt. Mit dem Datierungsvorschlag „the earliest of his panel pictures“ folgte 

ihm Conway, der die Landschaften als Gegend um Marostica und Tal der Brenta 

identifiziert, folglich als „natural landscape“ anspricht. Als Gegensatz dazu nennt 

er Giovanni Bellinis Allegoria Sacra (Anf. 16. Jahrhundert; Florenz, Uffizien), de-

ren idealisiert-konstruierte Landschaft er antitypisch als „artificial landscape“ be-

zeichnet – auch ein Beweis dafür, wie sich hier Giorgiones neuartige Landschafts-

auffassung bereits im Keim ankündigt.100 Wie schon Conway, setzt auch Hornig 

die beiden Gemälde aus der Sammlung Gerli in die Zeit um 1495, sinngemäß 

als stilistische Vorstufe zu den beiden in den Uffizien aufbewahrten Bildern (Feu-

erprobe des Moses und Das Urteil Salomos). Der in der Forschung umstrittenen 

Zuschreibungsproblematik – neben einem venezianischen Anonymus werden auch 

Catena und Campagnola in Betracht gezogen – begegnet der Verfasser mit einem 

Hinweis auf „verblüffende“ Parallelen zu den beiden Uffizien-Bildern – Überlegun-

gen, die von der folgenden Fachliteratur (Anderson, Lucco, Pignatti und Eller) mit 

der kommentarlosen Streichung der Paris-Bilder aus Giorgiones Werkverzeichnis 

ignoriert wurden. 

Wie in den Uffizien-Gemälden sind auch in den Paris-Szenen die Figuren im 

Vordergrund angeordnet. Da die Auffindung des Paris die m. E. künstlerisch ge-

lungenere Lösung präsentiert, sei hier von einer Besprechung der Übergabe des 

Paris Abstand genommen. Die Figuren der Auffindung entsprechen in ihrer steifen 

Haltung und ihren „eckigen, gebrochenen, teigigen Faltenbahnen“ jenen im Urteil 

Rechts:
7	 Giorgione, Auffindung des Paris, Holz, 

44 x 65 cm, Mailand, Sammlung Gerli 

Links:
8	 Giorgione, Übergabe des Paris, Holz, 

44 x 65 cm, Mailand, Sammlung Gerli

Rechte Seite:
9	 Giorgione, Urteil Salomos, Holz, 89 x 72 cm, 

Florenz, Uffizien

Abb. 7





36

Salomos. Auf ein und derselben Ebene postiert, sind sie locker gruppiert und auf 

rein narrative Funktionen beschränkt. Im Unterschied zum Urteil hat der Künstler 

auf eine kompositionelle Strukturierung der Protagonisten fast vollständig verzich-

tet. Gleichwohl sind hinsichtlich der Figurenhaltung determinierende Analogien 

zum späteren Uffizien-Bild nicht zu leugnen. Laut Hornig entspricht der Jüngling 

mit seinem quer über den Körper geführten, auf den nackten Paris-Knaben ver-

weisenden rechten Arm der greisen Männergestalt im Urteil Salomos, für welche 

die in entgegengesetzten Richtungen kommunizierende Kopf- und Armhaltung 

gleichfalls charakteristisch ist. Bei den beiden bürgerlich gekleideten Männern im 

Zentrum des Paris-Bildes ist es der linke, der mit seinem weggestreckten Arm und 

der Faltenstruktur des Mantels eine merkliche Affinität mit der auf der Bildachse 

angeordneten guten Mutter des Salomo-Urteils erkennen lässt. Zampetti zufolge 

besteht bei den Paris-Bildern bezüglich der Integrationsfähigkeit des Figuralen in 

das Landschaftsambiente ein gravierender Mangel: „Bisogna tuttavia notare, che 

mancha quella fusione tra figure e paesaggio.“101 Dies mag für die Übergabe des 

Paris zutreffen, weit weniger für die Auffindung. Zampetti interpretiert die man-

gelhafte Fusionierung von Figur und Landschaft als Zeichen einer frühen künstleri-

schen Entwicklungsstufe, um gleich danach eine „collaborazione“ zweier Künstler 

– der eine für die Landschaft, der andere für das Figurale verantwortlich – zu ver-

muten. Im Übrigen hat Giorgione auch in den Uffizien-Bildern auf einen kontinu-

ierlichen Übergang vom Figuralen zum Landschaftsraum insofern verzichtet, als 

er die beiden Bereiche einerseits durch eine steil aufgerichtete Bodenwelle, ande-

rerseits durch eine wandähnliche Gebüschformation strikt voneinander trennt. So 

gesehen ist die Integration des Figurenensembles in den Landschaftsraum in der 

Auffindung des Paris im Vergleich mit den Uffizien-Bildern – sofern man darin ein 

Qualitätskriterium zu sehen glaubt – als geglückter zu betrachten.

Ein schon am unteren Bildrand sichtbarer Fluss, dessen Verengung durch einen 

Brettersteg überbrückt wird, verläuft schräg in die Tiefe und bewirkt eine diago-

nale Bildhalbierung mit rhythmisch abgestuften Bergmotiven, mit denen eine klare 

Unterteilung in Vorder-, Mittel- und Hintergrund einhergeht. Das rechte Bildviertel 

wird von einem steilen, rechts und oben vom Bildrand überschnittenen Berghang 

beherrscht, den ein sandiges Bodenareal umgürtet. Daraus resultiert ein proszeni-

umsartig in den Vordergrund gerücktes Versatzstück, das dem Paris-Knaben und 

den mit wenig Bodenhaftung versehenen Männern als Standfläche dient. Unter 

diesen nimmt der auf das Kind weisende Jüngling eine Schlüsselstellung ein, zu-

mal er, dynamisch nach zwei Seiten vermittelnd, optisch in die Keilspitze des einer 

Kulisse gleich in das Bild eindringenden Hügels eingebunden ist. Schräg gegen-

über erhebt sich, räumlich zurückgestuft und – kontrastierend mit dem dunklen 

Berghang im Vordergrund – dem Licht ausgesetzt, ein von einem Kastell bekrönter 

Hügel, an dessen Felswand sich ein befestigtes Städtchen schmiegt. Wie die de-

taillierte Darstellung der Gebäude, lassen auch die auf dem Fluss schwimmenden 

Schwäne an die naive Handschrift eines jugendlichen Künstlers denken. Diese De-

tailtreue macht sich sogar noch im Hintergrund bemerkbar, wo ein bildparallel 

angelegter Gebirgszug, in den Rhythmus der Hell-dunkel-Kontraste eingebunden, 

Rechte Seite:
10	 Giorgione, Feuerprobe des Moses, Holz, 

89 x 72 cm, Florenz, Uffizien





38

GIORGIONE den Abschluss bildet. Im Ganzen gesehen kündigt sich hier bereits Giorgiones ex-

zeptionelle Leistungsfähigkeit als Landschaftsmaler an, dem – wie auch die kleinen 

cassone-Bilder bestätigen – der Entwicklungsschritt von der künstlichen (artificial 

landscape) zur natürlichen (natural landscape) Landschaft zu verdanken ist, wie-

wohl eine gelungene Integration des Figuralen noch auf sich warten lässt.

1795 gelangten das Urteil Salomos und die Feuerprobe des Moses, ursprünglich 

als Werke Giovanni Bellinis bezeichnet, in den Besitz der Uffizien in Florenz. 1843 

wurden die Tafelbilder erstmals von Rosini – 1871 von Cavalcaselle wissenschaftlich 

bestätigt – Giorgione zugewiesen. Laut Morelli habe der Künstler die Bilder „in sei-

nem 16. oder 18. Jahre gemalt“. Damit plädiert der Autor für eine Zuordnung der 

beiden Werke in die frühe Schaffensperiode Giorgiones, eine Grobdatierung, der 

die Forschung – abgesehen von Schwankungen zwischen ca. 1495 bis 1500 – bis 

heute nur selten widersprochen hat.102 Seit Gronau (1908) hat sich die Erkenntnis 

durchgesetzt, dass das Urteil Salomos – angesichts stilistischer und qualitativer Un-

terschiede – früher als die Feuerprobe entstanden ist.103 Gleichwohl gehören die 

beiden Tafeln aufgrund genau übereinstimmender Maße zusammen, was auf einen 

gemeinsamen Auftraggeber – laut Lucco vielleicht eine Persönlichkeit der venezia-

nischen Justiz, wie die Themen der Gemälde nahelegen – schließen lässt, der erst 

mit einiger Verzögerung die Feuerprobe nachbestellt hat.104 Bezüglich Giorgiones 

Eigenhändigkeit erhob schon Fiocco (1915) die ersten Zweifel, die bis heute nicht 

restlos getilgt wurden. Ein Paradebeispiel ist Eller, der die Tafeln in seiner jüngst 

edierten Monografie aus dem Œuvre-Verzeichnis Giorgiones eliminiert und mittels 

unhaltbar komparatistischer Maßnahmen Carpaccio zugeschrieben hat. Damit 

reiht sich Eller in jene Schar von Kunsthistorikern, die, Giorgiones Beteiligung aus-

schließend, Romanino, Rocco Marconi und Catena als Schöpfer der Uffizien-Bilder 

betrachtet haben. Hinsichtlich der Ausführung der Gemälde hat Fiocco vor allem 

Giulio Campagnola ins Spiel gebracht – eine These, die sogar noch sechs Jahr-

zehnte später bei Tschmelitsch ein positives Echo fand. Mit dem Aufkommen der 

Erkenntnis, dass es sich bei den Landschaftsteilen um zweifelsfrei authentische Leis-

tungen Giorgiones handelt – laut Pedrocco sind es „die ersten, authentisch giorgio-

nesken Landschaften“ –, gelangte Berenson zu folgendem Resümee: „Landschaft 

eigenhändig, Figuren von Mitarbeitern“, eine auf die Nennung Campagnolas ver-

zichtende Einschätzung, der bis in die Gegenwart manche Fachleute etwas abge-

winnen können. Geht man von der wohl in erster Linie entwicklungsmäßig be-

dingten, ebenso qualitativ wie kompositionell konstatierbaren Differenz zwischen 

Landschaftlichem und Figuralem aus – Ähnliches ist schon bei den Paris-Bildern zu 

beobachten –, so sind im Nebulosen stecken bleibende Hilfsbegriffe, wie „Mitarbei-

ter“ oder „Giorgione mit Werkstatt“ (Pignatti, 1969, S. 98), eigentlich überflüssig, 

zumal sich ein noch nicht 20-jähriger Künstler wohl kaum den Aufwand einer eige-

nen Werkstatt leisten konnte. Selbst erheblich später war Giorgione noch auf die 

Beteiligung am Atelier Catenas angewiesen. So gedacht ist es nicht verwunderlich, 

dass sich eine ansehnliche Gruppe von Kunsthistorikern (Conway, Zampetti, Hor-

nig, Perissa Torrini, Lucco und Anderson) dazu entschieden hat, Giorgiones weitge-

hende Eigenhändigkeit an den Uffizien-Bildern anzuerkennen.105

Abb. 9, S. 35



39

FRÜHE SCHAFFENSPERIODEHornig zufolge bestehen zwischen dem Urteil Salomos und den Paris-Bildern 

„enge Beziehungen“, die vermeintlich dazu berechtigen, das Gemälde in den Uf-

fizien mit jenen aus der Sammlung Gerli in Mailand nahezu zeitgleich, also um 

1495/96, zu datieren. Ihm war Ballarin vorangegangen, der das Urteil etwas spä-

ter, um 1496, entstanden sieht – durchaus legitim, wenn man hier auch im figu-

ralen Bereich den gegenüber den Paris-Bildern vollzogenen Entwicklungsschritt in 

Betracht zieht. Die Authentizität Giorgiones steht für Hornig außer Frage – eine 

Einschätzung, die Ballarin mit dem Vermerk „nicht ganz eigenhändig“ nur gering-

fügig relativiert und Pergola auf „Giorgione e aiuti“ ausdehnt.106 Schon lange zu-

vor hatte Justi den frühen, noch ganz dem Quattrocento verpflichteten Figurenstil 

des Malers ebenso bündig wie treffsicher auf den Punkt gebracht, ohne dessen 

Eigenhändigkeit auch nur im Geringsten infrage zu stellen: „Das Urteil Salomos, 

das erkennt man schon auf den ersten Blick, muss ein besonders frühes Werk 

Giorgiones sein. Die Bewegungen sind zum Teil puppenhaft, die Zeichnung der 

Falten trocken. Alles ist peinlich nach Modellen gezeichnet, manches besonders 

auffallend, etwa das schwebende Kind, das natürlich nicht in Wirklichkeit vor dem 

Maler schweben konnte, daher das Steife der Bewegung […]. In der Landschaft 

zeigt sich untrüglich die Hand Giorgiones“, und nachsetzend bekundet er Gewiss-

heit, „dass die Figuren nicht etwa von einem anderen gemalt sind“.107

Das Figurenensemble nimmt etwa ein Drittel der Bildfläche ein und ist, wie 

schon erwähnt, durch eine dicht verwachsene Gebüschreihe vom Landschafts-

bereich hermetisch abgetrennt. Lediglich Salomo, in einen scharlachroten Mantel 

gehüllt, überragt die Vegetationswand. Salomo sitzt auf einem optisch von zwei 

Würdenträgern verstellten Thron und erteilt mit seiner gestreckten Rechten dem 

modisch gekleideten Schergen den Befehl zum Urteilsvollzug. Dieser macht sich 

mit erhobenem Schwert bereit, den unnatürlich fixierten Säugling zu teilen. Zwi-

schen dem Schergen und Salomo befinden sich sieben Figuren, die, der Quattro-

cento-Tradition folgend, in parataktischer Reihung und Isokephalie angeordnet 

sind, sodass man erst auf den zweiten Blick hin gewahr wird, dass die gute Mut-

ter mit ihrem Begleiter, der ein weißes Kopftuch trägt – abgehoben von den fünf 

Assistenzfiguren –, um einen Raumschritt nach vorne tritt. Um der Gefahr erstarr-

ter Figurenaddition zu begegnen, hat der Künstler die in der hinteren Reihe be-

findlichen Beobachter, den Schergen inbegriffen, mit abgewinkelten Armen ver-

sehen, die einerseits den Zusammenhalt der Gestaltenkette sichern, andererseits 

aufgrund ihrer ondulierenden Richtungskontinuität eine Spur von Dynamik ins 

Bild bringen. Unterstrichen durch das Weiß ihres Mantels, das mit dem Schwarz 

und dem Rot der sie flankierenden Männer wirkungsvoll kontrastiert, bildet die 

gute Mutter das Zentrum der Szene. Mit hoheitsvoller Geste gebietet sie der Ur-

teilsvollstreckung Einhalt, nahezu einem Befehl gleich, den ihr Nachbar in torsie-

render Haltung an Salomo weiterleitet. Ihr schräg gegenüber am unteren Bildrand 

kniet die in Schwarzgrün und Weiß gekleidete böse Mutter, die ihr gewickeltes 

totes Kind anstarrt. Beachtung verdient, wie Giorgione binnen Kurzem (seit den 

Paris-Bildern) insofern einen bemerkenswerten Entwicklungsschritt setzt, als er 

das sich zum Halboval fügende Figurenensemble in vier Raumschichten aufteilt 



40

GIORGIONE und seine erste kompositionelle Maßnahme trifft, indem er die Mütter und den 

Schergen in einer dreieckigen Kompositionsstruktur zusammenschließt. Ob nun 

Giorgione, so Pignatti, lediglich die Köpfe der Figuren gemalt, die Ausführung der 

spröden, „schwer lastenden“ Gewandfalten aber einem „unbekannten, noch im 

Banne Mantegnas arbeitenden Assistenten (mit einem Hauch von Carpaccio)“ 

überlassen habe, sei dahingestellt.108 Eine brauchbarere Erklärung bietet der Hin-

weis auf die nur wenig früher entstandenen Paris-Bilder, an deren versteiftem und 

brüchig-linearem Faltenstil der Maler vorerst noch festhält. Indessen steht außer 

Zweifel, dass, so Tschmelitsch, „der rhythmische Wechsel kalter und warmer Far-

ben […] der hier zuerst erscheint, gewiss die Errungenschaft Giorgiones war“.109 

Dem sind nur noch die vor allem zwischen Weiß, Schwarz und Rot bestehenden 

Korrespondenzen hinzuzufügen, die für einen zusätzlichen Zusammenhalt der 

Komposition sorgen.

Meines Erachtens ist unverkennbar, dass in beiden Uffizien-Gemälden Gior-

giones Handschrift zutage tritt. Wie schon erwähnt, handelt es sich, so Pedrocco, 

um „die ersten authentisch giorgionesken Landschaften […] mit wachsendem 

Interesse an arkadischer Poesie, die sich als wesentliche Stimmungskomponente 

im Schaffen des Malers aus Castelfranco manifestieren sollte“.110 Lediglich im Fall 

des Salomo-Urteils wurden bisweilen Zweifel an der Authentizität Giorgiones er-

hoben, so von Pergola, welche die „schwere, klobig staffagehafte Landschaft“ 

kritisiert – ein m. E. viel zu streng gefälltes Urteil, dem sich allerdings auch Pochat 

nicht verschließt.111 Direkt der Gebüschwand entwachsen, ragen im Salomo-Urteil 

veritable Baumriesen in den Himmel. Sechs davon, knapp an der Bildachse ange-

ordnet, verschmelzen im Kronenbereich zu einer dunklen Masse. Zwei Stämme 

– der eine schlank ausgebildet und mit zart gefiedertem Laubwerk versehen, der 

andere wuchtig hervortretend – akzentuieren die gute Mutter und ihren Begleiter, 

der Salomo auffordert, den Urteilsvollzug abzubrechen. Die Krone des mächtigen 

Baums wölbt sich nach rechts und bildet einen vegetabilen Baldachinbogen, un-

ter dem der königliche Richter seinen Schiedsspruch verkündet.112 Links erhebt 

sich ein Baum, der mit seiner Gabelung auf die drohende Zweiteilung des Kindes 

anspielt und in gefährlicher Neigung an die Schräglage von Schwert und Arm des 

Schergen erinnert. Zwischen der dunklen Masse der Bäume öffnen sich fenster-

artig Durchblicke auf die ausschnitthaft geteilte, übergangslos auf dem Vorder-

grund lastende Landschaft, deren Gebäuden, Felsen und Wiesenmatten in der 

Tat etwas Staffageartiges anhaftet. Wie der figurale Bereich, lässt auch die Inho-

mogenität des wie künstlich affichierten Landschaftshintergrunds die Schlussfol-

gerung auf einen frühen Entstehungszeitpunkt zu. Gleichwohl besteht hier eine 

merkliche Differenz gegenüber dem rational konzipierten Landschaftsraum der 

Auffindung des Paris, was einmal mehr Fragen nach deren Giorgione-Authenti-

zität aufwirft.

Dass sich in der Landschaftsauffassung der Feuerprobe des Moses gegenüber 

dem Salomo-Bild ein beträchtlicher Wandel vollzogen hat, darüber ist sich die 

Forschung einig. Hornig nimmt diesen Stilwechsel mit zum Anlass, zwischen den 

beiden Gemälden, darin Justis schon lange zuvor geäußerter Argumentation fol-

Abb. 10, S. 37



41

FRÜHE SCHAFFENSPERIODEgend, einen zwei- bis dreijährigen Zeitabstand anzunehmen, folglich die Feuer-

probe mit ca. 1498/99 zu datieren.113 Lediglich Eller schert aus der Front der Gior-

giones Eigenhändigkeit bestätigenden Fachleute aus, indem er die Landschaft für 

Giorgione als „zu archaisch, zu unruhig und zu hart aufgeteilt“ kritisiert und sie 

mitsamt dem Figuralen ohne überzeugende Begründung Carpaccio zuschreibt.114 

Pochat zufolge „scheint der Landschaftshintergrund ganzheitlich, spontan erfasst 

und in einem Zug gemalt worden zu sein – vielleicht hat sich Giorgione schon 

hier jener Malweise bedient, die von Vasari erwähnt wurde“, und sich in einer 

Fülle von Pentimenti manifestiert.115 Ellers Vorwurf einer „zu harten Aufteilung“ 

mag auf das Urteil Salomos zutreffen, wo die zentrale Baumgruppe die Land-

schaft in zwei voneinander völlig unabhängige, nahsichtige und flächenhafte 

Kompartimente unterteilt. In der Feuerprobe sind die Baummassen in der linken 

Bildhälfte platziert, sodass der Blick im rechten oberen Bildquadranten – nach 

einer sanft gekurvten Bodenschwelle – ungehindert in die Landschaft schweift, 

zu deren Tiefenerstreckung die Stellung der nach dem perspektivischen Gesetz 

des Größengefälles angeordneten Bäume einen wichtigen Beitrag leistet. Den 

Anfang macht links ein kräftiger Stamm, dem sich zwei dünnere hinzugesellen. 

Es folgen auf abschüssigem Gelände zwei Paare gertenhaft schlanker, mit trans-

parent schütteren Kronen versehener Bäumchen, deren gestaffelte Position sich 

in der schräg verlaufenden Licht-Schatten-Grenze eines Teichs fortsetzt. Eine Burg 

und ein Herrenhaus mit anschließenden Gebäuden erstrecken sich am Fuß eines 

Bergrückens, deren dunkle Teile sich scherenschnittartig vom hellen, im Dunst des 

leicht bewölkten Himmels verschwimmenden Gebirgszugs im Hintergrund abhe-

ben. Mittels Hell-dunkel-Kontrasten, Licht- und Farbperspektive mit sukzessiver 

Formvernachlässigung und einem Tiefenzug, der rechts am Bildrand seinen ima-

ginären Fluchtpunkt findet, gelangt Giorgione hier zu einem dynamischen, mithin 

höchst ausdrucksvollen Ergebnis, wobei wir mit Arnheim unter „Ausdruck“ die 

„wahrgenommene Wirkung visueller Kräfte“ verstehen.116 Den richtigen Schluss 

daraus zieht Pochat, wenn er schreibt: „Nicht in den Figuren sondern in der Land-

schaft kommt das dramatisch-dynamische Element, das eigentlich der Handlung 

innewohnt, zum Ausdruck.“117 In all dem steckt bereits der Keim von Giorgio-

nes künftiger Meisterschaft als Landschaftsmaler, wie er etwa in der Tempesta 

zur Blüte gelangen wird. Daraus und laut Pignatti aufgrund einer stilistischen, 

den Baumwuchs betreffenden Nähe zu Albrecht Dürer – im Zusammenhang mit 

dessen zweitem Venedig-Aufenthalt (1505/06) – auf ein spätes Entstehungsda-

tum („um 1505“) zu schließen greift zu kurz.118 Da die Figurenszene noch sehr 

der Quattrocento-Tradition verpflichtet ist, würde dies bedeuten, dass Giorgione 

die Landschaft erst nachträglich nach der Intervention eines Mitarbeiters im Bild-

vordergrund (Fiocco plädiert hartnäckig für Giulio Campagnola) hinzugefügt 

hat; eine m. E. völlig unhaltbare These. Dessen ungeachtet ist es korrekt, wenn 

Pignatti gewisse Eigentümlichkeiten der Bäume mit „deutschen Vorbildern“ in 

Verbindung bringt: „Offensichtlich übernahm [Giorgione] naturalistische Motive 

Dürers: hohe Pappeln und dicht belaubte Robinien, Steineichen mit abgerunde-

ten Kronen, fächerförmige Zweige mit kleinteilig gezeichneten Stengeln und Blät-



42

GIORGIONE tern.“ Um zu solchen Ergebnissen zu gelangen, bedurfte es jedoch gewiss nicht 

der Präsenz Dürers in Venedig, dafür genügte schon eine Auseinandersetzung mit 

dessen schon zuvor verbreiteter Druckgrafik.

Auch im figuralen Bereich offenbart sich gegenüber dem Urteil Salomos ein 

nicht unerheblicher Entwicklungsschritt, der vor allem in einer deutlich differen-

zierteren Kompositionsweise seinen Niederschlag findet. Völlig verfehlt beurteilt 

Eller – auf Carpaccio fixiert – den strukturellen Aufbau der Figuren, „die weitge-

hend ohne Spannung aneinandergereiht“ seien.119 Eine Affinität zum Urteil Salo-

mos besteht lediglich im Hinblick auf die Kleingliedrigkeit der Figuren sowie deren 

bühnenhafte Inszenierung, die sich aus der Abspaltung des Vordergrunds vom 

kulissenartigen Landschaftsraum erklärt. Das äußerst selten dargestellte Thema 

der Feuerprobe wurzelt nicht im Alten Testament, sondern ist durch den Talmud 

überliefert. Demzufolge war dem Pharao prophezeit worden, der Mosesknabe 

werde im Mannesalter dessen Herrscherwürde an sich reißen und nach seinem 

Reichtum streben. Zur Überprüfung dieser Voraussage ließ der Pharao dem Kna-

ben zwei Schalen reichen, eine mit glühenden Kohlen und eine mit Gold gefüllt. 

Mit dem Griff des Kindes nach den glühenden Kohlen waren die Bedenken zer-

streut, erwies sich die Weissagung als haltlos. Auf einem hohen geschwungenen 

Thronpodest sitzend, beobachtet der Herrscher das spannungsvolle Geschehen. 

Vor ihm steht in Rückenansicht als Repoussoirfigur ein Mitglied seines Hofstaates, 

dessen grüner Mantel mit dem scharlachroten Teppich des Podests komplementär 

kontrastiert und dadurch den Auftakt der Komposition verstärkt. Die bis über die 

Bildachse vorstoßende Thronbasisstufe bildet eine Plattform, auf der die im Profil 

dargestellte, schwarz gekleidete Tochter des Pharaos den Mosesknaben den in 

zeitgenössischer Tracht wiedergegebenen jugendlichen Schalenträgern entgegen-

hält. Die in leichter Drehbewegung und kontrapostischer Schrittstellung gezeig-

ten Jünglinge sind in ihrer räumlichen Staffelung jener Schrägen angeglichen, die 

vom Würdenträger mit der goldenen Kette ihren Ausgang nimmt und sich in der 

perspektivisch fluchtenden Plattformkante fortsetzt. Hinter dieser Dreiergruppe 

haben fünf ebenso malerisch wie variationsreich gekleidete Figuren in halbovaler 

Formation Aufstellung genommen. Von der relativ eintönigen Komposition, den 

hölzern versteiften, isokephal und in additiver Reihung dargestellten Figuren im 

Urteil Salomos ist hier kaum noch etwas zu bemerken. Stattdessen ist das Figure-

nensemble, unterteilt durch markante Zäsuren und in höherem Maße als zuvor die 

räumlichen Kompositionsmöglichkeiten nutzend, in drei Hauptgruppen gegliedert. 

Auch die partiell verschatteten Gesichter der Protagonisten sowie deren, entgegen 

Ellers Aussage, durchaus vorhandene „innere Anteilnahme am Geschehen“ lassen 

an Giorgiones Handschrift m. E. keinen Zweifel aufkommen.120 Abschließend noch 

eine Bemerkung zur Landschaft, die sich dem Blick in ihrer Ausschnitthaftigkeit 

laut Klauner wie durch ein Fenster öffnet.121 Davon abgesehen stehen die drei 

Bäume der linken Bildhälfte in deutlicher Beziehung zur Vordergrundszene, der 

mächtigere davon auf den Königsthron, das Paar mit den dünneren Stämmen auf 

den Mosesknaben ausgerichtet, symbolisch auf dessen Entscheidung zwischen 

den beiden Schalen hindeutend.



43

FRÜHE SCHAFFENSPERIODEIn der Tat fühlt man sich, so Pochat, an Giovanni Bellinis Allegoria Sacra erinnert, 

„die Giorgione sehr vertraut gewesen sein dürfte“.122 In beiden Fällen ist der büh-

nenhafte Vordergrund deutlich von der Hintergrundlandschaft abgesondert. Zu-

dem besteht eine bemerkenswerte Übereinstimmung bezüglich der links platzier-

ten, in Seitenansicht wiedergegebenen und von Figuren flankierten Thronanlagen, 

deren Stufenbasis weit nach rechts ausgreift. Aus Giorgiones Kenntnisnahme der 

Allegoria Sacra könnte man schließen, dass die Fertigung der Feuerprobe erst nach 

dessen Eintritt in das Atelier Bellinis erfolgte.



11	 Giorgione, Anbetung der Könige, Holz, 
29 x 81 cm, London, National Gallery



45

D I E  V E N E Z I A N I S C H E  F R Ü H P H A S E 

 D ie sich mit der Heiligen Familie (Benson) und der Anbetung der Hirten (Al-

lendale) zur sogenannten „Allendale-Gruppe“ formierende Anbetung der 

Könige bildet den Auftakt zu einer neuen, mit Giorgiones Eintritt in das Atelier 

Giovanni Bellinis anhebenden Schaffensperiode, in der laut Pignatti „Anklänge 

an bellinianische Figuren“ nicht zu übersehen sind. Der stilistische Umbruch ge-

genüber der parataktischen, noch ganz der Quattrocento-Tradition verpflichteten 

Figurenkomposition in den beiden Uffizien-Bildern ist tief greifend und schlägt sich 

auch in einer völlig neuen Koloritauffassung nieder. Dass die Tafel, ehe sie 1884 in 

die Londoner National Gallery gelangte, bei den Vorbesitzern als Werk Giovanni 

Bellinis galt, ist nicht ganz unverständlich. Die erstmalige Zuschreibung an Gior-

gione erfolgte durch Crowe & Cavalcaselle – später durch Cook, Justi u. a. bestä-

tigt.123 Indes meldeten sich alsbald Gegenstimmen, die sich, angeführt von Morelli, 

für die Autorschaft Catenas einsetzten – eine Zuschreibung, die sogar jüngst bei 

Eller mit der fragwürdigen Argumentation „für Giorgione in der malerischen Aus-

führung erheblich zu schwach“ Anklang findet.124 In der abschätzigen Beurteilung 

der Anbetung der Könige war Fiocco noch um einen Schritt weiter gegangen, 

als er warnend bemerkte: „[Allein] an ihn [Giorgione] zu denken erscheint Läste-

rung.“ Sein indiskutabler Vorschlag, „das Werk eher Palma Vecchio zuzuschrei-

ben“, ist ein signifikantes Beispiel kunstwissenschaftlicher Fehlkalkulation.125 Erst 

ab der Mitte des 20. Jahrhunderts setzte sich die Zuweisung an Giorgione durch, 

wiewohl es auch in der Folge nicht an abweichenden Meinungen fehlte.126 An-

gesichts des extremen Querformats der Tafel (29 x 81 cm) sahen Richter und Be-

renson in ihr den ursprünglichen Teil einer Altarpredella, ohne zu bedenken, dass 

die Fertigung von Predellen in der venezianischen Malerei (nach G. Bellinis Pala di 

Pesaro) zunehmend obsolet geworden war. Auch Wilde vermag dieser These – auf 

Basis eines Vergleichs mit Masaccios themengleicher Predellentafel (Berlin, Gemäl-

degalerie) – etwas abzugewinnen, wiewohl er auch einen cassone als Bildträger 

für möglich hält. Heute besteht allgemeiner Konsens, dass es sich hier um ein 

Andachtsbild handelt, wenngleich dem das für diese Bildgattung höchst unge-

wöhnlich breit gestreckte Format zu widersprechen scheint.127

Links außen befindet sich die Geburtshöhle, gekennzeichnet durch eine im 

Halbdunkel liegende Felswand mit einem überhängenden Vordach. Davor kauert, 

begleitet von Ochs und Esel, die Gottesmutter, gehüllt in einen blauen Mantel, 

dessen spröde Faltendrapierung ihre Sitz-, Bein- und Armhaltung verunklärt. Justi 

zufolge ist ihre „bildhauerische Durcharbeitung […] noch nicht weit gediehen. 

Zwischen Maria und dem Kind besteht kein rechter Zusammenhang“.128 Wie im 

Madonnenbild von Bergamo führt das unsicher sitzende Jesuskind den Zeigefin-

Abb. 11, S. 44



46

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE ger im Sinne einer Logos-Geste an den Mund. Der Felswand entspringt ein vom 

oberen Bildrand angeschnittenes und etwa drei Viertel der Bildbreite einnehmen-

des Mauerwerk, dessen „architektonische Elemente in einer weitgehend von der 

Wirklichkeit [abgehobenen] Form als rhythmische Gliederungsmittel zur Verfesti-

gung des Aufbaus und Hervorhebung von Haupt- und Nebenfiguren dienen […] 

sie gehorchen ausschließlich künstlerischen Gesetzen und […] rein gestalterischen 

Zielsetzungen“.129 Indessen ist evident, dass der fragmentarische Eindruck der Ar-

chitektur durch die geringe Höhe des Bildformats präjudiziert ist und nicht nur, wie 

Hornig meint, als „Durchbruch zur Kunstform des Cinquecentos, das heißt [als] 

Überwindung des ‚Realismus‘ des 15. Jahrhunderts“ anzusehen ist.130 Die Struktur 

des in warmen Brauntönen gehaltenen und dem Figurenensemble im Wechsel 

von Hell und Dunkel als foliierender Grund dienenden Mauerwerks setzt sich aus 

Hochrechtecken zusammen, die als Mauerkanten oder gestaffelte Wandpfeiler die 

Figuren, vereinzelt wie als geschlossene Gruppe, akzentuieren, rahmen und zu-

gleich voneinander trennen. Von Maria deutlich entfernt, mit ihr gleichwohl durch 

das Blau seines Kleides und seiner ähnlich schräg orientierten Dreiviertelansicht 

korrespondierend, thront Josef in erhöhter Lage, hinterfangen sowie eingegrenzt 

durch das Dunkel eines Durchgangs und einen räumlich davon abgesetzten Pfeiler. 

Abweichend von der ikonografischen Tradition ist ihm eine besonders hervorge-

hobene Stellung zugedacht. Dafür sorgen seine weiträumige Isolation, der Kom-

plementärakkord Bau/Gelborange seiner Kleidung sowie der Umstand, dass er in 

größerem Maßstab als die anderen Gestalten dargestellt ist – alles Faktoren, die 

sein Wahrnehmungsgewicht verstärken und ihm eine zentrale Bildposition sichern; 

auch die hervorstechende Leuchtkraft des gelborangen Mantels leistet dazu einen 

entscheidenden Beitrag. Josef neigt sein halb verschattetes Antlitz, versunken in 

eine meditative Betrachtung jenes Goldgefäßes, das ihm zuvor der mittlere der 

drei Könige überreicht hatte.

Der Ausdruck stillen Sinnens kennzeichnet auch die Könige, die alle kniend 

dargestellt und in Abkehr von der Bildtradition des Quattrocentos ungewöhnlich 

weit von der Heiligen Familie entfernt sind. Zusammen mit ihrem sie überragen-

den Gefolge bilden sie eine kompakte Figurenmasse, strukturell gesehen eine 

„Figurenkugel“ (Hornig), deren Volumen aus zahlreichen Überschneidungen und 

eng gestaffelten Raumschichten resultiert. Mit dieser interferierenden Figurenver-

dichtung, die mit den vereinzelt beziehungsweise isoliert positionierten Gestalten 

Mariens und Josefs kontrastiert, betritt der Künstler gestalterisches Neuland, von 

dem in der nur etwa ein bis zwei Jahre zuvor geschaffenen Feuerprobe des Moses 

mit ihrem locker und gleichmäßig verteilten Figurenensemble noch kaum etwas zu 

bemerken ist. Rechts außen bewachen zwei Gefolgsleute die Pferde der Könige, 

in deren Braun der farbliche Grundton des Mauerwerks seinen Widerhall findet. 

Am vorderen Pferdeknecht, der in Rückenansicht und ausgreifender Schrittstellung 

wiedergegeben ist, hat Giorgione erstmalig vom Haltungsmotiv des Kontraposts 

Gebrauch gemacht. In dynamischer Drehbewegung blickt er auf sein frontales 

Pendant: einen teilnahmslos dastehenden, modisch gekleideten Knappen. Analog 

zur räumlich isolierten Position Josefs öffnet sich zwischen den beiden Figuren ein 

Abb. 10, S. 37



47

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASELeerraum, ein freies Bodenareal, das zusammen mit dem hellblauen Himmelsaus-

schnitt einen wenn auch verhaltenen Tiefenzug erzeugt. Ein Vergleich mit dem 

frühen Urteil Salomos bezeugt jenen tief greifenden Stilumbruch, den Giorgione 

hier vollzogen hat. „Bildeten dort die Figuren […] noch eine Figurenkette, und 

wurden dort noch die Zäsuren durch auf Lücke gestellte Füllpersonen überbrückt, 

so wagt es der Maler hier nun, die Einschnitte als Leerräume unverstellt einzuset-

zen, wodurch sie als Spannungsträger in Erscheinung treten“ und die Rhythmik 

von Einzelpersonen und Figurenballung verstärken.131

Die Zuschreibung des Gemäldes an Giorgione stützt sich u. a. auf dessen strah-

lendes und buntes Kolorit, das, so Hornig, „in der gesamten venezianischen Malerei 

der Zeit nur bei Giorgione vorkommt“.132 Der hohe Grad an Buntheit ist jedoch auch 

im Schaffen des Künstlers eine Ausnahmeerscheinung – für Eller ein weiterer Grund, 

die Tafel fälschlich Catena zuzuweisen. Indessen ist zu bedenken, dass es sich hier 

um eine vielfigurige, so im künftigen Œuvre Giorgiones nicht mehr wiederkehrende 

Komposition handelt, die auch einen entsprechenden Reichtum an Farbwerten er-

fordert. Das Kolorit dient zudem dem Zusammenhalt der extrem breit gestreckten 

Komposition. So wiederholt sich etwa das Blau von Maria und Josef, eine beträcht-

liche Distanz überbrückend, an den beiden Pferdeknechten. Ferner werden zentrale 

Bildstellen durch Komplementärkontraste unterstrichen, bei Josef durch den Blau-

Gelborange-Akkord, in der Gruppe der Könige durch die Gegenüberstellung von 

Scharlachrot und Grün. Dass keine ungezügelte Buntheit Platz greift, dafür sorgt der 

künstlerisch freie Einsatz des Lichts, der, um nur ein Beispiel zu nennen, das Schar-

lachrot des jugendlichen Königs in seinem hohen Sättigungsgrad unberührt lässt, 

hingegen dem benachbarten Purpurrosa des älteren Königs mittels Hell-dunkel-Auf-

spaltung viel an Substanz entzieht. Unter den stark schwankenden Datierungsvor-

schlägen ist jener von Hornig (ca. 1500–1501) m. E. der plausibelste.133

Unter den drei seit Phillips als Allendale-Gruppe angesprochenen Tafelbildern 

nimmt die Hl. Familie-Benson (Washington, National Gallery) eine zeitliche Mit-

telstellung ein. Vermutlich schuf Giorgione das kleinformatige Andachtsbild bald 

nach seinem Eintritt in das Atelier Bellinis, demnach in einer Zeit, als er, so Vasari, 

„viele kleine Madonnenbilder malte, die so lebensvoll als schön sind“. Laut Ander-

son befand es sich ursprünglich in der Sammlung Giovanni Grimanis, wo es unter 

der Bezeichnung „quadro de uno prexepio de man de zorzi da Chastel Franco per 

ducati 10“ inventarisiert war.134 In der Folge scheint es häufig den Besitzer ge-

wechselt zu haben, ehe es 1887 in Brighton auftauchte. Daraufhin gelangte es in 

den Kunsthandel, wurde von R. H. Benson (von daher der Beiname des Gemäldes) 

erworben und später nach Amerika veräußert.135 Zeitgleich mit der Erwerbung der 

Tafel durch Benson (1894) wurde diese von Berenson als Werk Catenas angespro-

chen – eine Zuschreibung, der jüngst auch Eller zustimmte, dessen Begründung 

kurios genug ist, um zitiert zu werden: „Dem Gemälde fehlt die typische geistige 

und intellektuelle Spannung Giorgiones. Die Figuren wirken, als wären sie wegen 

der Kälte in der Mitte des Raums zusammengerückt.“136 Abgesehen von dieser 

argumentativen Fehleinschätzung besteht heute allgemeiner Konsens, dass das 

Werk von Giorgione stammt.137

Abb. 9, S. 35

Abb. 12, S. 48



48

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE

Wie das von links bildparallel einfallende Licht nahelegt, ist die Hl. Familie – ganz 

auf das Bildzentrum ausgerichtet und von überflüssigem Detail unbehelligt – im 

Hof eines Hauses platziert, von dem nur der Erdboden und die vom oberen Bild-

rand überschnittene Rückwand mit einem ein Drittel der Bildbreite umfassenden 

Rundbogenfenster zu sehen sind. Die das gesamte Gemälde durchmessende und 

der bildteilenden Horizontalachse entsprechende Bank besteht, wie die Bauele-

mente in der Anbetung der Könige, aus Backstein und bildet zusammen mit dem 

hellen, vertikal auf das Jesuskind abzielenden Wandstreifen gleichsam das Rück-

grat der Komposition, das mit seiner den Bildachsen angeglichenen Kreuzform 

auch auf den künftigen Opfertod des Erlösers anspielt. Wie im Londoner Gemälde 

dienen die hochrechteckigen, in unterschiedlichen Intervallen zwischen Hell und 

Dunkel wechselnden Wandfelder der Rhythmisierung der Bildfläche. Zwar sind 

diese, empirisch betrachtet, als Wandpfeiler räumlich abgestuft, in der Wahrneh-

mung aber präsentieren sie sich als flächenprojektive Strukturelemente. Dadurch 

dominieren die Vertikalen der Mauerkanten, welche die Figuren akzentuieren, 

trennen und zugleich miteinander verbinden. Abgehoben von der ihn rahmenden 

Dunkelfolie des Wandrechtecks, sitzt Josef auf der Steinbank, mit ehrfurchtsvoll 

gesenktem Haupt in die Betrachtung des Gottessohns vertieft. Ähnlich verinner-

licht der Gesichtsausdruck der Madonna, die das kommende Schicksal ihres Kin-

des zu erahnen scheint. Durch ihre Schrägstellung räumlich von Josef getrennt, 

sitzt die Gottesmutter nicht, wie man zunächst vermutet, auf der Steinbank, son-

dern auf einem Felsblock, von dem man rechts nur ein Stück zu sehen bekommt. 

In ihren Armen hält sie den Jesusknaben, der, schräg positioniert, einerseits das 

Elternpaar miteinander verbindet, andererseits mit den in Gegenrichtung schräg 

12	 Giorgione, Heilige Familie (Benson), Holz, 
37,3 x 45,6 cm, Washington, National 
Gallery

Abb. 11, S. 44



49

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEfallenden Falten am Schultertuch und Mantel Mariens ein „Diagonalenkreuz“ bil-

det, das die Zentriertheit der Komposition zusätzlich verstärkt.138 Ausgehend vom 

Umriss des Figurenpaars, wandelt sich dessen zunächst räumlich differenzierte 

Stellung in eine sich strukturell zum Ganzen fügende Flächenprojektion, die vor 

allem in den runden Schulterpartien und einander zugeneigten, sich induktiv zum 

Halbkreis schließenden Köpfen ihren Niederschlag findet. Diese Kompositionsidee 

konkretisiert sich am Rundbogenfenster, einem aus dem Repertoire Alvise Vivarinis 

stammenden Motiv.139 Einem ‚Bild im Bild‘ gleich, rahmt das Fenster einen Aus-

blick auf eine skizzenhaft wiedergegebene Landschaft, deren Himmel sich gelblich 

färbt und die Dämmerung ankündigt – angemessen der „Zeit des Feierabends, 

der Einkehr zum häuslichen Glück“, wie Justi poetisch formuliert.140 Der Bogen-

schwung des Fensters mündet in die Schulterrundung Mariens, wo er sich – nach 

dem Wahrnehmungsgesetz der durchlaufenden Linie – im Mantelsaum bis zum 

Boden fortsetzt. Der perzeptive Nutzeffekt besteht darin, dass das zwischen Maria 

und dem Fenster objektiv bestehende Raumintervall zugunsten der Flächenkom-

position negiert wird. Ergebnis ist jene strukturelle Eigenschaft, die Hetzer als das 

typisch venezianische Gestaltungsprinzip des Ornamentalen bezeichnet hat. Der 

gestelzten Bogenform des Figurenpaars ist mit dem sich nach unten zu weit aus-

breitenden Marienmantel ein mächtiges Dreieck eingeschrieben.

Dass der Drapierung der Gewänder – angeregt durch Grafiken nordischer 

Künstler, wie Schongauer und Dürer – ein gotisches Stilelement innewohne, ist 

eine These, die sich seit Suida in der kunstgeschichtlichen Literatur eingebürgert 

hat. So auch bei Pignatti, der im Faltenwurf des am Boden umbrechenden Mari-

enmantels Parallelen zu Schongauers und Dürers (Madonna mit der Meerkatze; 

Kupferstich) Madonnendarstellungen zu entdecken meint.141 Dem Versuch, Gior-

giones Faltengebung von grafischen Arbeiten Dürers herzuleiten, hat D. A. Brown 

erst jüngst eine klare Absage erteilt: „Die Drapierungen […] von Dürer und Kolle-

gen haben nämlich einen scharf facettierten Charakter und sind den geschnitzten 

Falten in der zeitgenössischen Holzskulptur ähnlich. Die Kleidung von Josef und 

Maria in der Hl. Familie fällt jedoch in geschwungenen Falten, die gerafft oder auf 

dem Boden ausgebreitet sind. Sie machen einen merkwürdig steifen Eindruck“, 

auf den im Übrigen schon J. Dunkerton hingewiesen hat. Letzterer konstatiert 

„eine lineare Reduktion von Giorgiones Stil der Drapierung, die an steife, fast pa-

pierartige Stoffe denken lässt“.142 Dunkertons Beobachtung aufgreifend, entdeckt 

Brown bei Verrocchio analoge Gegebenheiten, zumal dessen Werkstattpraxis darin 

bestand, „Stoffe in Lehmwasser einzutauchen und in steifen Falten zu arrangieren 

[…]. Es könnte daher signifikant sein, dass Verrocchio von ca. 1482 an in Venedig 

war und am Reiterdenkmal von Bartolomeo Colleoni arbeitete“.

Umfangen von der in warmen Braun- und Ockertönen gehaltenen, von Bunt-

farben völlig freien Architektur- und Bodenfolie, entfaltet sich das Kolorit des Fi-

gurenpaars wie ein „leuchtender Strauß prächtiger Farben“ (Justi). Gegenüber der 

von starker Buntkraft gekennzeichneten Anbetung der Könige vertritt Giorgione 

nunmehr eine merklich abgewandelte Farbauffassung, welcher der modellierende 

Zugriff eines von links einfallenden Streiflichts zugrunde liegt. Dementsprechend 



50

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE ist etwa das Blau des vom Licht abgekehrten Teil des Marienmantels weitgehend 

abgedunkelt, wogegen die der Lichtquelle zugewandte Kleidung der Gottesmut-

ter mit Lichtreflexen übersät ist, die den Sättigungswert von Blau und Rot fast 

gänzlich absorbieren. Josefs subalterne Position wird durch die Sekundärfarben 

Grün und Violett verdeutlicht, deren prinzipiell passive Wirkung die meditative 

Haltung des Dargestellten unterstreicht. Gleichwohl erfüllt das Farbenpaar nicht 

nur eine Trennfunktion, darüber hinaus ist ihm auch die Eigenschaft immanent, 

mit dem Primärfarbakkord der Madonna zu kommunizieren. Zum einen steht das 

dunkle Grün in einem komplementären Kontrastverhältnis zum Rosaton im obe-

ren Abschnitt des Marienkleids, zum anderen entspringt das Violett, die Trauer 

über das künftige Schicksal des Erlösers symbolisierend, der Mischung von Rot und 

Blau. „Die juwelenhafte Schönheit des Rot und Grün und Blau, der außerordent

liche Geschmack in der Zusammenordnung ihrer Werte und Ausdehnungen verei-

nigt sich mit der feinen Zartheit des Auftrags und der schlichten Innigkeit des Aus-

drucks zu bezaubernder Wirkung“, so das ebenso treffende wie gefühlsbetonte 

Urteil Justis.143 Dem sei nur ein kurzes, weniger emotional gefärbtes Resümee hin-

zugefügt: Gegenüber der noch weitgehend dem koloristischen Prinzip verpflich-

teten Anbetung der Könige vollzieht Giorgione hier einen beachtlichen Entwick-

lungsschritt, der ihn als Verfechter jener luminaristischen Farbgebung ausweist, die 

in seiner nur wenige Jahre danach entstandenen Tempesta zur Hochblüte gelan-

gen wird.144 In der Forschung gibt es eine Mehrheit, die sich – darunter vor allem 

Pignatti/Pedrocco – für eine Datierung der Tafel „vor 1504“, dem Grenzdatum 

für das Altarbild von Castelfranco, einsetzt und damit dem m. E. zu präferieren-

den Vorschlag Hornigs (ca. 1502/03) nahe kommt.145 Indes fehlt es auch nicht an 

Gegenstimmen, die, wie Lucco und Ballarin, das Gemälde mit dem Hinweis auf 

eine vermeintlich „spätgotische“ Faltengebung mit „nicht nach 1500“ datieren.146 

Obwohl sich Brown entschieden gegen die These ausspricht, die Drapierung der 

Gewänder von den noch spätgotisch anmutenden brüchigen Knitterfalten Schon-

gauers und Dürers herzuleiten, schlägt er völlig unbegründet, vor allem Giorgiones 

gewandelte Koloritauffassung missachtend, „ca. 1498“ als Entstehungsdatum vor, 

womit er das Gemälde in die vorvenezianische Zeit des Künstlers versetzt und es, 

stilistisch unhaltbar, in die Nähe etwa der Feuerprobe des Moses rückt.147

Dass die Anbetung der Hirten (Allendale-Anbetung; Washington, National 

Gallery) von Giorgione stammt, darüber gibt es in der aktuellen Forschung ei-

nen nahezu einstimmigen Konsens.148 Das war nicht immer so. Der ersten wis-

senschaftlichen Zuschreibung an Giorgione durch Crowe & Cavalcaselle (1871) 

widersprach alsbald Morelli (1880), der sich – und, ihm folgend, Berenson und L. 

Venturi – für Catena einsetzte.149 Viel später revidierte Berenson seine Meinung, 

indem er vor allem bezüglich der Madonna und der Landschaft einen Beitrag des 

jungen Tizian zu entdecken glaubte.150 Berensons These fiel vor allem bei Sharpley 

auf fruchtbaren Boden, der zwar, abweichend von seinem Vorgänger, die prinzipi-

elle Autorschaft Giorgiones nicht leugnete, gleichwohl in Tizian den Vollender des 

Gemäldes sah. Lucco zufolge scheint Sharpleys Zuschreibung in der US-amerikani-

schen Forschung bis in die jüngere Vergangenheit nichts an Faszination eingebüßt 

Abb. 13, S. 51



51

zu haben.151 Richters Ansicht, das Gemälde stamme von einem Schüler Giovanni 

Bellinis, fand in der weiteren Forschung – außer bei Heinemann und den beiden 

Tietze – keinen Anklang.152

Die Quellenlage zur Allendale-Anbetung ist dürftig und beschränkt sich auf 

zwei Fakten. Zunächst auf einen von Isabella d’Este an ihren Kunstagenten Tad-

deo Albano adressierten und mit 8. November 1510 datierten Brief, in dem die 

Herzogin schreibt, sie habe vom Tod Giorgiones gehört und hätte den Wunsch, 

ein im Nachlass des Künstlers befindliches Gemälde – „una nocte [= Nacht], molto 

bella et singolare“ – zu erwerben. Albanos Nachforschungen im verwaisten Ate-

lier Giorgiones sind jedoch erfolglos, stattdessen weiß er zu berichten, dass der 

Künstler zwei nocti (= Nächte) gemalt hätte, das eine, „nicht sehr vollendet (non 

é molto perfecta)“, für Taddeo Contarini, die andere „von besserer Komposition 

und besser vollendet als das Gemälde Contarinis“ für Vittore Beccaro, beide aller-

dings unverkäuflich. Die Tatsache, dass die im Wiener Kunsthistorischen Museum 

13	 Giorgione, Anbetung der Hirten (Allendale), 
Holz, 90,8 x 110,5 cm, Washington, 
National Gallery



52

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE aufbewahrte zweite Version der Allendale-Anbetung unvollendet ist, hat Ander-

son dazu veranlasst, diese mit dem Gemälde Contarinis zu identifizieren.153 Das 

Briefdokument Isabellas hat allein noch keine zwingende Beweiskraft. Es gewinnt 

erst an Bedeutung, wenn man die Allendale-Anbetung mit der Wiener Fassung 

in Zusammenhang bringt, wobei die in beiden Fällen verwendete Bezeichnung 

nocte für das an sich im Tageslicht gezeigte Thema der Anbetung der Hirten kei-

neswegs befremdet, sofern man sie im Sinne von „Heiliger Nacht“, also Bezug 

nehmend auf Jesu Geburt zu nächtlicher Stunde, interpretiert.154 Der dokumenta-

rische Wert der Wiener Fassung besteht vor allem darin, dass sich dessen Proveni-

enz viel weiter als jene der Allendale-Tafel zurückverfolgen lässt und sie von jeher 

Giorgione zugeschrieben wurde. Erstmalig fassbar wird sie in der Sammlung von 

Bartolomeo della Nave, der sie 1636 an den englischen Botschafter in Venedig, 

Lord Basil Feilding, verkaufte. 1659 kam sie in den Besitz des Erzherzogs Leopold 

Wilhelm, in dessen Sammlungsinventar sie als „Nachtstück“ wie folgt beschrie-

ben wird: „Ein Nachtstuckh von Ölfarb auf Holcz, warin die Geburth Christi in 

einer Landschafft, das Kindtlein ligt auf der Erden auf unser Lieben Frawen Rockh, 

wobei Sct. Josef und zwey Hirdten undt in der Höche zwy Enegelen […] Man 

halts von Giorgione Original.“155 Da diese Beschreibung auch auf die Allendale-

Anbetung zutrifft, geht daraus zweierlei hervor: zum einen die zuverlässige Aus-

sagekraft von Albanos Antwortschreiben an Isabella, zum anderen – und daraus 

folgend – die Tatsache, dass sich die „vollendete“ Allendale-nocte ursprünglich 

in Besitz von Vittore Beccaro befand. Die einst in der Sammlung Contarinis be-

findliche Wiener Fassung wurde von Berenson dem jungen Tizian zugeschrieben, 

den auch Pignatti für das Werk verantwortlich macht.156 Dem gegenwärtigen, in 

den Wiener Ausstellungskatalogen veröffentlichten Forschungsstand zufolge ist 

die Tendenz vorherrschend, das unvollendete Gemälde (ohne Nennung Tizians) als 

von Giorgione selbst gefertigte oder zumindest begonnene Kopie anzusehen, wie-

wohl sogar Anderson – trotz ihrer überzeugenden ‚pro Giorgione‘-Argumentation 

– nicht darauf verzichtet, in ihrem Katalogbeitrag, wie später Lucco, dem Namen 

des Künstlers ein Fragezeichen hinzuzufügen.157 Im Übrigen ist fraglich, ob die bei-

den Versionen laut Anderson „bis zu einem gewissen Stadium nebeneinander ge-

malt wurden“. Dagegen spricht zumindest ein Faktum: das ebenso valeuristische 

wie dunkle Kolorit der Landschaft der Wiener Fassung, von dem sich die Land-

schaft der Washingtoner Version mit ihrer hellen, farblich differenzierteren und 

darin zum Teil noch der Quattrocento-Tradition verpflichteten Ausführung deutlich 

unterscheidet. Demzufolge könnte man bei der Wiener Fassung den traditionel-

len Begriff nocte auch im Wortsinn als Nachtstück interpretieren. Angesichts ihrer 

allgemein anerkannten Giorgione-Authentizität und ihres von Albano als vollen-

det und „bessere Komposition“ gepriesenen Rangs sei im Folgenden lediglich die 

Allendale-Anbetung Gegenstand der Analyse.

Die Platzierung der Heiligen Familie am rechten Bildrand ist insofern eine neue 

Idee, als sie das im 15. Jahrhundert entwickelte Hierarchie-Konzept geradezu re-

volutionär konterkariert. Diese Verlagerung des narrativen Kerns hat zur Folge, 

dass den Hirten ebenso zwangsläufig wie gewollt das Zentrum vorbehalten bleibt, 



53

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEdiese demnach als Nebendarsteller fast schon die Hauptrolle übernehmen.158 Da

raus resultiert für die Landschaft ein im vorliegenden ikonografischen Kontext bis-

lang ungewöhnlich großes Areal, das mehr als das linke Bilddrittel in Anspruch 

nimmt, die Landschaft, so Pignatti etwas übertrieben formulierend, „nun wahr-

haftig zum Hauptdarsteller avanciert“.159 Ebenso innovativ, wiewohl auf eine alte 

Tradition zurückgreifend, ist die Idee, die in der abendländischen Malerei schon 

des Längeren übliche Darstellung des Stalls von Bethlehem durch die aus dem Pro-

toevangelium des Jakobus bekannte und in der byzantinischen Kunst noch lange 

gebräuchliche Geburtshöhle zu ersetzen.160 Maria kniet andächtig versunken vor 

dem Höhleneingang, ihr Kind anbetend, das gemäß der Vision der hl. Birgitta von 

Schweden hell leuchtend am Boden liegt. Die Heilige hatte die als Geburtsstätte 

des Herrn verehrte Grotte besucht und dort ihre Vision empfangen. Wie in der hl. 

Familie-Benson, ist die Gottesmutter in ein rotes Kleid und einen blauen Mantel 

gehüllt, der ähnlich drapiert breit ausladend zu Boden fällt. Zudem trägt sie ein 

weißes Kopftuch, das zusammen mit ihrem Inkarnat mit der Helligkeit des Jesus-

knaben korrespondiert. Ebenso analog zur hl. Familie-Benson ist Josef räumlich 

von ihr abgesetzt. Obwohl er sich in der Höhle befindet, leuchtet ein Teil seines 

orangefarbenen Umhangs aus dem Dunkel hervor. Wie in der Londoner Anbetung 

der Könige kontrastiert das Orange mit dem Blau des Marienmantels in einem 

komplementären, sich zur Farbtotalität ergänzenden Akkord, der die Einheit des 

Elternpaars – trotz räumlicher Abstufung – betont. Auf einen Felsblock gestützt 

und die Hände zum Gebet gefaltet, neigt der Nährvater sein Haupt, in einer kon-

templativen Weise, wie sie für alle drei Josefsdarstellungen der Allendale-Bilder-

gruppe charakteristisch ist.

Optisch durch die Vertikalzäsur der linken Höhlenbegrenzung von der Heiligen 

Familie getrennt, nehmen die beiden Hirten – der eine aufrecht in Schrittstellung, 

der andere kniend wiedergegeben – eine zentrale Stellung ein (der rote Ärmel des 

stehenden bezeichnet exakt den Bildmittelpunkt), genauso wie es auch in der Hir-

tendichtung der Zeit (s. Sannazzaros Arcadia!) üblich war. Vor diesem literarischen 

Hintergrund wird deutlich, dass die von einer arkadischen Landschaft flankierten 

Hirten, so Lucco, „Personen darstellen, für die Anmut […], charakterlicher An-

stand und Eleganz in der Haltung völlig normal sind: sie werden zu Fürsten in Hir-

tenkleidung […]. Die Rustikalität des Hirtenlebens ist völlig fiktional und eigentlich 

das Produkt seines Gegenteils, des kulturellen Raffinements“.161 Die beiden Hirten 

sind in geneigter Haltung in die Betrachtung des Jesuskinds versunken, wobei die 

Verschattung ihrer Gesichter laut Hornig „auf ihre ‚Unwissenheit‘ bezogen werden 

könnte, der nun die Erleuchtung durch das wahre Licht Christi wird.“162 Während 

das Kobalt, Zinnober und Weiß des stehenden Hirten mit dem analogen Farbdrei-

klang Mariens kommuniziert, steht das Braun am Mantel des knienden in Bezug 

zum Dunkel der Grotte und der darauf lastenden Felsmasse. Aus grundrisslich-

räumlicher Sicht bilden die links vom gekurvt abschließenden ‚Bühnen‘-Boden 

umfassten Hirten mit Josef und Maria ein liegendes Oval, mit dem göttlichen Kind 

im Zentrum. Unter dem Aspekt der Flächenprojektion setzt sich die gekrümmte 

Rückenkontur des stehenden Hirten direkt im Höhlenbogen fort. Zugleich fügt 

Abb. 12, S. 48

Abb. 11, S. 44



54

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE sich der Bogenansatz des Hirten mit der ebenfalls geneigten Kopfhaltung der Ma-

donna und dem Scheitel Josefs induktiv zur Form eines Halbkreises. Dass dieser 

Kompositionsgedanke an jenen in der hl. Familie-Benson erinnert, ist offensicht-

lich, zumal dann, wenn man zusätzlich deren Rundfenster als strukturelles Pendant 

zum Höhlenbogen anerkennt. Die Schlussfolgerung daraus: Flächenprojektion 

und Raumkomposition stehen in einem ambivalenten, folglich spannungsvollen 

Verhältnis zueinander. Mit Worten Pochats: „In echt venezianischer Weise [das 

Ornamentale im Sinne Hetzers] wird demnach das optisch Glaubhafte [= Raum] 

dem konstruktiv Richtigen [= Fläche] vorgezogen.“163

Aus der unauslotbaren Tiefe der Grotte wuchert ein Pflanzenbündel, das neues 

Leben in unwirtlicher Umgebung verheißt. Gleich daneben schweben, einem 

Schlussstein des Felsbogens vergleichbar, vier Cherubsköpfchen, die vielleicht die 

vier Evangelien versinnbildlichen. Gleichsam als Gegensymbol befindet sich links 

unten ein abgesägter Baumstamm, der vermutlich an den Untergang des Hei-

dentums erinnert. Betont sei, dass das Felsmassiv keineswegs nur die Funktion 

hat, dem Figurenensemble als Hintergrundkulisse zu dienen. Bildparallel ist ledig-

lich der Höhlenabschnitt angelegt. Ab seiner linken Begrenzung ist die Felswand 

schräg gestellt, eine Raumdistanz absteckend, die der deutlich zurückversetzte, 

dem Fuß des Bergs entspringende Baum verdeutlicht. Gemeinsam mit dem darü-

ber hängenden, schräg fallend zugespitzten Felsblock hebt mit ihr eine Raumdia-

gonale an, die in dem anschließenden Landschaftsausschnitt ihre Fortsetzung fin-

det. Daraus lässt sich folgern, dass die Landschaft eigentlich schon im Vordergrund 

beginnt. Ganz anders in den beiden Uffizien-Bildern, wo sie durch eine Barriere, 

folglich einen Raumsprung, von den Figuren im Vordergrund hermetisch abge-

hoben wird. Diesen Bruch im Raumkontinuum vermeidet der Künstler nunmehr, 

indem er der ovalen Plattform des Vordergrunds unmittelbar einen leicht abschüs-

sigen Mittelgrund hinzufügt, wo ein zerklüfteter, an die Form einer liegenden Dä-

monenfratze erinnernder Felsboden ein sandiges Becken umschließt, in das sich 

der Quell ewigen Lebens ergießt. Zwei auf den Guten Hirten anspielende Schäfer 

hüten ihre Schafe, während ein dritter vor dem pyramidalen Stallgebäude links 

außen kauert. Darüber erhebt sich ein Baum, in dessen Krone – winzig dargestellt 

– jener Engel erscheint, der den Hirten die Geburt des göttlichen Kindes verkün-

det. Das schmale Mittelgrundareal wird hinten durch eine dunkle Felskontur ab-

geschlossen, von der sich eine den Hintergrund einleitende gelbliche Fläche hell 

abhebt. Einem innerbildlichen Rahmen gleich, flankieren zwei bildhohe Bäume 

den Ausblick auf eine Landschaft, die dadurch wie ein ‚Bild im Bild‘ anmutet. Dort 

erstreckt sich ein grüner See, in den spitze Landzungen stechen. Sein Ufer wird 

von Gebäuden und Hügeln gesäumt, die sich vor dem Blau des Hochgebirgszugs 

verlieren. Darüber wölbt sich ein gleichfarbiges Firmament, das mit dem Blau des 

stehenden Hirten und des Marienmantels korrespondiert und gleichsam als Klam-

mer – neben der strukturell beherrschenden Raumdiagonale – zum Zusammenhalt 

der Bildhälften beiträgt. Hier ist dem rechten Baum eine Scharnierfunktion bei-

gemessen, da er zum einen direkt im Rücken des stehenden, bereits der rechten 

Bildhälfte zugehörigen Hirten zu entwachsen scheint, zum anderen sich mit seiner 

Abb. 12, S. 48

Abb. 9, S. 35; Abb. 10, S. 37



55

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEKrone weit vor dem Himmelsgrund ausbreitet. Diese ausgleichende Überbrückung 

von Fläche und Raum ist ein typisches Beispiel für das Ornamentale in der venezia-

nischen Malerei, dem hier auch Giorgione huldigt.

Pochat zufolge wird „unter Vermeidung der orthogonalen Bildraumkonstruk-

tion durch die Verwendung der Diagonale sowohl ein Eindruck der räumlichen 

Tiefe erweckt als auch durch Verzahnung die Fläche gewahrt“.164 Diese Ambiva-

lenz zwischen Fläche und Raum hat laut Klauner auch ihren Preis: „Ein gemein-

samer Fluchtpunkt [war hier] nicht zu erzielen, eine große, von oben gesehene 

Landschaft ist daher als Gesamtheit [hier im Kontext mit der rechten Bildhälfte] 

perspektivisch richtig nicht darzustellen. Richtig kann nur ein Ausschnitt wiederge-

geben werden.“165 Wie schon im Zitat angedeutet wird der Landschaftsausschnitt 

von einem leicht erhöhten Standort aus gesehen, dem naturgemäß eine ‚eigene‘ 

Perspektive innewohnt. Daraus resultiert, dass die mit hoch gelegenem Horizont 

versehene Landschaft zwecks Wahrnehmung vieler Details in merklicher Drauf-

sicht dargestellt ist. Kurz: Entgegen der empirisch fassbaren Naturrichtigkeit wird 

hier der künstlerisch bedingten Bildrichtigkeit der Vorzug gegeben. 

Einmal mehr gehen die Meinungen in der Datierungsfrage weit auseinander, 

wobei extreme Früh- (Ballarin: 1499; Lucco: ca. 1500) und Spätdatierungen (Mo-

rassi: 1508 bis 10) – da in keiner Weise begründbar – auszuscheiden sind.166 Für 

die Kritik schwerer fassbar geht Pignatti vor, indem er das Gemälde – anstatt es, 

wie es m. E. ratsam wäre, in zeitlicher Nähe zur hl. Familie-Benson, also um 1502 

anzusiedeln – mit „vor 1506“ datiert. Sein Argument zielt auf Lorenzo Lotto, der 

die Fernlandschaft mit seinem mit 1506 datierten Altarbild in Asolo nach dem 

Vorbild von Giorgiones Landschaft vermeintlich „kopiert“ hat, womit für die Al-

lendale-Anbetung ein Terminus ante gewonnen wäre.167 Bei genauer Betrachtung 

bemerkt man jedoch, dass Lottos Landschaftskonzept mit jenem Giorgiones fast 

nichts gemeinsam hat. Dennoch ist ein Vergleich insofern aufschlussreich, als Lotto 

den Gebirgshorizont extrem tief ansetzt, vom Zwang diktiert, der schwebenden 

Madonna genügend Platz einzuräumen. Daraus resultiert eine „naturrichtige“ Per-

spektivkonstruktion, allerdings um den Preis vernachlässigter Bildrichtigkeit. Denn 

im Unterschied zu Giorgiones Draufsicht-Darstellung bekommt der Betrachter bei 

Lotto von den perspektivisch bedingt dicht gedrängten Einzelmotiven der Land-

schaft nur wenig zu sehen. 

Hornig und jüngst auch Martin zufolge steht die Lesende Madonna mit Kind 

(Oxford, Ashmolian Museum) mit der Allendale-Gruppe in Verbindung – eine 

These, die sich aufgrund der ungewöhnlichen Leuchtkraft der hochgesättigten 

Primärfarben-Trias an der Kleidung Mariens mit einem vergleichenden Hinweis auf 

die intensive Buntkraft der Londoner Anbetung der Könige überzeugend verifizie-

ren lässt. Folgerichtig plädiert Hornig für eine Entstehungszeit des Andachtsbildes 

„um 1503“ – ein Datierungsvorschlag, der von jenem Pignattis (nach 1506), von 

dem noch die Rede sein wird, deutlich abweicht.168 Die Tafel befand sich im 18. 

Jahrhundert in der Sammlung von Marie-Josef, 13., Duc de Paris, nach dessen Tod 

sie 1756 als Werk Giorgiones in den englischen Kunsthandel gelangte.169 1949 

wurde sie bei Christie’s in London unter der Zuschreibung an Giovanni Cariani 

Abb. 14, S. 57

Abb. 11, S. 44



56

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE verkauft. Dem widersprach Parker umgehend mit der Zuordnung an Giorgione, 

wogegen Berenson an Cariani festhielt.170 Doch damit war die Diskussion noch 

keineswegs zu Ende, zumal Rusk Shapley und Robertson an einen Nachfolger 

Giorgiones dachten, wogegen Freedberg und Anderson Sebastiano del Piombo ins 

Spiel brachten.171 Heute bestehen an Giorgiones Autorschaft kaum noch Zweifel.

Die Madonna sitzt vor einem dunkelgrünen, fast schwarzen Vorhang, von 

dem sie sich in ihrer leuchtenden Farbenpracht wirkungsvoll abhebt. Die Drape-

rie erstreckt sich über zwei Drittel der Bildbreite und bildet zusammen mit der 

aus Steinquadern gemauerten Balustrade einen hochrechteckigen innerbild

lichen Rahmen mit einem Ausblick auf ein Stück Lagune und das Stadtzentrum 

von Venedig. Diese topografische Aktualisierung lässt auf einen Standort auf der 

Giudecca schließen, wo sich die Gottesmutter wie eine venezianische Patrizierin 

auf der Terrasse ihres Palazzos niedergelassen hat, um sich, das Kind beiseite-

gelegt, in die Lektüre eines Buches zu vertiefen. Ähnlich wie im St. Petersburger 

Marienbild, ist sie in Dreiviertelansicht wiedergegeben, nur mit dem Unterschied, 

dass ihre Beine hier bildparallel angeordnet sind. Letzteres ist durch die Engfüh-

rung zwischen der Balustrade und der Holzbank im Vordergrund bedingt, deren 

Furniermaserung deutlich an jene der Sitzbank im Madonna mit Kind-Gemälde 

(Bergamo), einem der frühesten Werke Giorgiones, erinnert. Eine Verbindung mit 

der Allendale-Gruppe bestätigt sich darin, dass zwischen dem Antlitz Mariens und 

deren Gesichtszügen in der hl. Familie-Benson und der Allendale-Anbetung eine 

bemerkenswerte Affinität besteht.172 Als weiteres Indiz für die Nähe zur hl. Fami-

lie-Benson verweist Hornig auf das schräg über die Brust verlaufende Kopftuch der 

Madonna, das sich dort analog wiederfindet.173 Indessen gibt es gegenüber dem 

Washingtoner Gemälde einen gravierenden Unterschied: Aufgrund seiner Intensi-

tät zeigt der Farbdreiklang (Gelb, Rot, Blau) an der Kleidung Mariens keinerlei Re-

flexe eines Beleuchtungslichts. Die Farben, so nur sporadisch im Œuvre Giorgiones 

wiederkehrend, sind gleichsam selbstleuchtend – vielleicht mit ein Grund, weshalb 

eine Gruppe von Forschern hier einen Nachfolger Giorgiones am Werk sah.174 Die 

Madonna liest in einem Buch, das einen Goldschnitt und dunkelgrünen Einband 

aufweist. Auf der mittleren der drei aufgeblätterten Seiten befindet sich, so Eller, 

eine in Spiegelschrift wiedergegebene Signatur, die mit „pinxit Giorgio“ auf Gior-

gione hindeutet: Ein Hinweis, der – abgesehen davon, dass m. W. nirgends in der 

Literatur von einer Signatur die Rede ist – nicht nachvollziehbar ist.175 Zu Füßen 

seiner Mutter ruht, von ihr merklich getrennt, der Jesusknabe in halb liegender, 

halb sitzender Haltung und schräg ausgerichteter Position auf einem Polster. Mit 

seinem linken durchgestreckten und seinem rechten stark abgewinkelten Bein-

chen gleicht er der Sitzstellung des Jesuskinds in Giovanni Bellinis halbfiguriger 

Sacra Conversazione (Maria flankiert von den hll. Katharina und Magdalena) in 

der venezianischen Akademie. Dieser vergleichende Hinweis könnte belegen, dass 

Giorgione zum Fertigungszeitpunkt seines Andachtsbilds noch in Bellinis Werkstatt 

tätig war. Im Gegensatz jedoch zu Giovannis Jesusdarstellung wendet Giorgiones 

Knabe sein verschattetes Köpfchen in jäher Drehbewegung nach rechts, zu seiner 

Mutter emporblickend, wie um mehr Aufmerksamkeit einzufordern. In der Tat ist 

Abb. 3, S. 28

Abb. 1, S. 25

Abb., 12, S. 48; Abb. 13, S. 51



57

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE

ein derartiger Mangel an mütterlicher Zuwendung weder bei Bellini noch m. W. 

den ihm folgenden madonneri zu beobachten. Auch in kompositioneller Hinsicht 

kommt Giorgiones Innovationsgeist zum Tragen. Dies zeigt sich in der flächenhaf-

ten Diagonalausrichtung der Madonna, die von der räumlich konzipierten Körper-

achse Jesu im Winkel von 90 Grad überschnitten wird. Ergebnis ist ein „Diago-

nalenkreuz“, das an jenes im Gemälde der hl. Familie-Benson mit dem analogen 

Richtungsgegensatz von Maria und Jesus erinnert.

Der Ausblick auf den Campanile – hier noch ohne den bekrönenden Helm, 

der erst 1513 hinzugefügt wurde –, der Uhrenturm und der Dogenpalast be-

stechen durch ihre fast schon impressionistische Farb- und Formenbehandlung, 

wie sie sonst – mit Ausnahme am Landschaftshintergrund der St. Petersburger 

Judith – im Œuvre des Künstlers nicht wiederkehrt; für Zampetti Grund genug, 

die Vedute als unvollendet zu betrachten.176 Der Campanile sticht in den blauen 

Himmel, unter dem über den Dächern ein blassgelber Streifen schwebt, der laut 

Lucco einen nahenden scirocco ankündigt. Als „fester Turm des Glaubens“ (Eller) 

14	 Giorgione, Lesende Madonna mit Kind, 
Holz, 76,6 x 60,2 cm, Oxford, Ashmolean 
Museum

Abb. 12, S. 48



58

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE akzentuiert er den Jesusknaben und verleiht ihm dadurch jenes Anschauungsge-

wicht, das dieser aufgrund seiner ungewöhnlichen Randposition auch nötig hat. 

Puppi hat sich mit den baugeschichtlichen Details der Vedute befasst und dabei 

festgestellt, dass die beiden Bauteile seitlich des Uhrenturms in ihrer nach 1506 

vollendeten Form dargestellt sind. Daraus resultiert laut Pignatti/Pedrocco für die 

Ausführung des Gemäldes ein exakter Terminus post quem, worin Pignatti eine 

Bestätigung seines schon 1969 getroffenen und von Robertson als „unsinnig“ be-

zeichneten Datierungsvorschlags (ca. 1507) sieht. Abgesehen von Puppis erstaun-

licher Scharfsichtigkeit im m. E. kaum nachvollziehbaren Umgang mit impressio-

nistisch ‚verschwommenen‘ Architekturdetails ist wohl auch nicht auszuschließen, 

dass Giorgione von der vor 1506 noch ausstehenden Errichtung der Seitenteile des 

Uhrenturms bereits in dessen Planungsphase Kenntnis hatte.177

Das im Palazzo Pitti in Florenz aufbewahrte Halbfiguren-Gemälde mit drei Män-

nern und einem Notenblatt befand sich einst in der Sammlung des Malers und 

Kunstagenten Niccolò Renieri (Régnier), in deren Inventar von 1666 es als „ein 

Marc Aurel, der zwischen zwei Philosophen studiert“ beschrieben und Palma il 

Vecchio zugewiesen wurde. Abgesehen von Anderson, die an der „Marc Aurel“-

Version festhält, hat sich indessen der Bildtitel Die drei Lebensalter durchgesetzt.178 

Nachdem die Tafel als Raubgut Napoleons nach Paris gelangt war, wurde sie von 

L. A. Claessens (nach einer Zeichnung von J. L. F. Touzé) um 1810 mittels eines 

Stichs reproduziert, wobei Giorgione erstmals als Autor des Bildes genannt wurde. 

Morelli bestätigte die Richtigkeit dieser Zuschreibung, wogegen Crowe und Ca-

valcaselle nur knapp zuvor das Bild als Jugendwerk Lorenzo Lottos eingestuft 

hatten.179 Im Anschluss an Longhis Idee, das Werk dem Umkreis des 80-jährigen 

Bellini zuzuordnen, wurde es von Pallucchini und Zampetti direkt dem Altmeister 

zugewiesen.180 Diese These ist insofern von Belang, als Bellini in seinem Spätwerk 

(z. B. in seinem Altarbild für San Giovanni Crisostomo in Venedig) in der Tat bis-

weilen künstlerische Eigenschaften des jungen Kollegen reflektiert hat. Mit seinem 

unverbindlicher formulierten Hinweis auf „Umkreis-Bellini“ eröffnet Longhi einen 

Interpretationsspielraum, der auch darauf schließen lässt, dass Giorgione, als er im 

Atelier Bellinis tätig war, auch mit dem bei Giovanni so beliebten Thema des Halb-

figurenstücks in Berührung kam, wofür ebenso dessen in Die drei Lebensalter vor 

dunklem Grund platzierte Sacra Conversazione (Madonna mit den hll. Katharina 

und Magdalena; Venedig, Accademia, 90er-Jahre des 15. Jahrhunderts) ein bered-

tes Zeugnis gibt.181 Mittlerweile – spätestens seit der Restaurierung von 1989, bei 

der die hohe Qualität des Gemäldes zutage trat – herrscht zunehmende Einigkeit 

zugunsten einer Zuschreibung an Giorgione.182

Im Gegensatz zu Bellini und seinen Nachfolgern aus drei Personen bestehen-

den halbfigurigen Sacra Conversazione-Andachtsbildern rückt Giorgione den 

Kopf der mittleren Figur aus der Symmetrieachse in die linke Bildhälfte, woraus 

ein gesteigertes Spannungs- und Bildzeitpotenzial resultiert. Seinen Niederschlag 

findet dies vor allem am links situierten Alten, dessen in Seitenansicht wiederge-

gebener Körper mit dem in jäher Drehbewegung ins Dreiviertelprofil gewandten 

Abb. 15, S. 59



59

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE

Haupt kontrastiert und dadurch auch ein zeitliches Moment ins Spiel bringt. Über 

die Schulter blickend, fixiert der greise Mann den Betrachter. Sein Gesichtsaus-

druck – gekennzeichnet durch eine gerunzelte Stirn, verschattete Augenpartie und 

einen verkniffenen Mund – verrät Skepsis, eine leise Ironie und Resignation, die 

auch eine geheimnisvolle Botschaft birgt, der vielleicht der Zweifel an den Zielset-

zungen der jüngeren Generationen innewohnt. Grelles Licht fällt auf den kahlen 

Schädel, der mit seinem scharfen Umriss wie aus dem Dunkel des Grundes her-

ausmodelliert erscheint. Aikema zufolge reflektiert das Antlitz sowohl die physi-

ognomischen Studien Leonardos als auch die Porträtkunst Jan van Eycks. In der 

Tat könnte man hier an verschiedene Greisenköpfe van Eycks denken, „in denen 

auch die kleinste Falte mit erbarmungsloser Präzision registriert wird“.183 Der Alte 

trägt einen Rock, dessen gesättigtes Scharlachrot keinerlei Reflexe eines Beleuch-

tungslichts zeigt, somit – darin der Quattrocento-Tradition verpflichtet – als reine 

Flächenfarbe in Erscheinung tritt. Nahezu übergangslos taucht das Rot rechts (im 

Ärmel- und Schulterbereich des Rocks) in den Schatten, dadurch die farbliche Kol-

lision mit dem Knaben mildernd. Dieser trägt ein dem Dunkel des Grundes ange-

nähertes, Stirn und Augenpartie verschattendes Barett, unter dem schulterlanges 

Haar hervorquillt. Sein träumerisch gesenkter Blick fällt in schräger Richtung auf 

ein Notenblatt, das er in seiner linken Hand hält. Wie die Überschneidung durch 

seinen greisen Nachbarn verrät, ist er um eine Raumschicht zurückgestuft. Gleich-

wohl verstand es der Künstler, dieses Raumintervall visuell zu neutralisieren: zum 

einen durch den bis zum Bildrand verkürzt vorgestreckten Unterarm des Knaben, 

zum anderen durch dessen breiten, orangefarbenen und keilförmig verlaufenden 

Mantelsaum, der links in Umrisskonkurrenz die Schulterlinie des Alten tangiert und 

15	 Giorgione, Die drei Lebensalter, Holz, 
62 x 77,5 cm, Florenz, Palazzo Pitti



60

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE mit seiner Spitze in dessen Armknick einzudringen scheint. Wie schon des Öfteren 

beobachtet, kommt auch hier das venezianische Gestaltungsprinzip des Ornamen-

talen zum Tragen, wird die zwischen Raum- und Flächenkomposition bestehende 

Ambivalenz zugunsten Letzterer entschieden. Dem entwächst die Konsequenz, 

dass der rechte Schenkel des v-förmigen Ausschnitts, den weiteren Verlauf der 

Komposition bestimmend, zur Schulterpartie der rechten Gestalt überleitet und 

vergessen lässt, dass auch diese, vom Knaben angeschnitten, räumlich abgestuft 

ist.

Die rechte Figur, unter den drei Protagonisten die mittlere Generation verkör-

pernd, ist dem Knaben zugewandt und verweist mit seinem Zeigefinger auf das 

Notenblatt, wie um seinen Schüler in die Geheimnisse der Musik einzuführen. Wie 

der Alte vollzieht er mit seinem Haupt eine Drehbewegung, sodass sich das Antlitz 

– im Gegensatz zur Dreiviertelansicht des Körpers – in strengem Profil darbietet. 

Im Grün seines Rocks klingt eine Oppositionshaltung an, die im komplementär 

kontrastierenden Rot des Alten deutlich zum Ausdruck gelangt. Vor allem sein 

vom Licht sanft umflortes Antlitz und vom dunklen Grund fast gänzlich absor-

biertes Haar haben in der Forschung im Sinne einer Begegnung mit Leonardos 

sfumato große Aufmerksamkeit erregt. Der Hinweis auf Leonardos sehr ähnliche 

Studienzeichnung für den Kopf des hl. Philippus aus dem Letzten Abendmahl hat 

hier in der Tat nahezu Beweiskraft.184 Man kann davon ausgehen, dass Giorgione 

mit Leonardo, als dieser im März 1500 in Venedig weilte, in Kontakt getreten war. 

In der zweiten Ausgabe seiner Künstlerviten überliefert Vasari, dass Giorgione von 

einigen Arbeiten Leonardos, die er in Venedig gesehen hatte, tief beeindruckt war 

und aus ihnen lernte, wie man in der maniera moderna malte.185

Laut Pignatti „gelten die beiden Tafeln, der Jüngling mit dem Pfeil [Wien, 

Kunsthistorisches Museum] und das Konzert [= Die drei Lebensalter] im Palazzo 

Pitti als intensivstes Moment der Tuchfühlung zwischen Giorgione und Leonardo. 

[…] Niemand kann ernsthaft eine bewusste Annäherung des Meisters aus Castel-

franco an Leonardo bezweifeln […]“. Differenzierter fordert der Autor an anderer 

Stelle, zu klären, „wie der venezianische Maler Leonardos sfumato umgesetzt hat: 

nicht eigentlich, indem er helle und dunkle Farbwerte chromatisch aufeinander 

bezog, sondern vielmehr als Konsequenz einer atmosphärischen Tiefe, die aus 

seiner reich abgestuften Farbskala erwuchs. Und hierbei konnte Giorgione wie-

derum auf seine jugendlichen Erfahrungen im Sinne Bellinis aufbauen“.186 Dieser 

erhellende Kommentar macht deutlich, dass das leonardeske sfumato im Ge-

mälde Jüngling mit Pfeil merklich ausgeprägter als in jenem der Drei Lebensalter 

in Erscheinung tritt. Während in Ersterem die Konsistenz des Jünglings zugunsten 

atmosphärischer, auf das Dunkel des Grundes reagierender Werte nahezu auf-

gehoben ist, ist in Letzterem bei den Figuren eine partielle, Leonardos sfumato 

widersprechende Betonung der Umrisse zu registrieren.187 Ohne Leonardos ent-

scheidenden Impuls infrage zu stellen, bleibt Pignattis Hinweis auf Giorgiones 

„jugendliche Erfahrungen im Sinne Bellinis“ bedenkenswert. In der Tat hatte sich 

Bellini mindestens so früh wie Leonardo mit dem Phänomen des sfumato – freilich 

in sehr eigenständiger Weise – befasst. Das charakteristischste Beispiel dafür ist 

Abb. 21, S. 89

Abb. 15, S. 59



61

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEwohl seine mit 1487 datierte Madonna degli Alberetti – ein Andachtsbild, dessen 

weiches Licht-Schatten-Spiel deutliche Anklänge an ein sfumato zeigt, wobei vor 

allem das halb verschattete Antlitz der Gottesmutter Giorgione beeindruckt haben 

dürfte.188 Dass das Gemälde im Palazzo Pitti in Giorgiones bellinianische Periode 

fällt, darüber besteht in der jüngeren Forschung ein weitgehender Konsens, was 

allerdings noch keineswegs dazu berechtigt, es – so Lucco im Anschluss an Pignatti 

– „in die ersten Monate von 1500“, also in unmittelbarer Übereinstimmung mit 

Leonardos Präsenz in Venedig zu datieren. Meines Erachtens kommt Anderson 

der Wahrheit am nächsten, wenn sie für eine knapp nach der Allendale-Gruppe 

liegende Entstehungszeit plädiert.189 

Das Gemälde ist vermutlich das früheste von Giorgiones änigmatischen, mehr-

deutigen Werken. Die im 17. Jahrhundert geprägte Bildbezeichnung „Marc Aurel 

zwischen zwei Philosophen“ erscheint beliebig gewählt, zumal der römische Kai-

ser ohne Weiteres auch von einem anderen, mit Philosophie und Kunst vertrauten 

Herrscher, wie etwa Alexander dem Großen, namentlich ersetzt werden könnte. 

Auch der Titel „Konzert“ (Pignatti) besagt wenig, wo es sich laut Lucco doch ledig

lich um eine „lezione di canto“ (= Gesangsstunde) handelt. Kurios erscheint mir 

Ellers Deutungsversuch, der im ein deutliches V bildenden Mantelsaum des Knaben 

den Buchstaben der Venus symbolisiert sieht, an Vasaris Text erinnernd, wonach 

Giorgione als versierter Lautenspieler sowohl der Musik als auch schönen Frauen 

sehr zugetan war.190 Viel naheliegender ist es, die V-Form als Anspielung auf den 

möglichen Auftraggeber, die Familie Vendramin, zu interpretieren, freilich nur unter 

der Voraussetzung, dass jenes einst in der Vendramin-Sammlung befindliche und 

im Inventar als „Bild mit drei Singenden“ beschriebene Gemälde („Un quadro de 

man de Zorzon de Castelfranco con tre testoni che canta“) tatsächlich mit den 

Drei Lebensaltern identisch ist. Sollte dies nicht zutreffen, ist immer noch zu be-

denken, dass sich damals, wie von Michiel verbürgt, auch Giorgiones Tempesta 

im Besitz der Vendramin befand.191 Bei genauer Betrachtung bemerkt man auch 

an der Rockbordüre des rechten Mannes zahlreiche kleine, in das Goldornament 

eingewobene v-Zeichen – ein weiteres Indiz dafür, dass hier drei, verschiedenen 

Generationen angehörende Mitglieder der Vendramin-Familie abgebildet sein 

könnten. Zumindest die extrem realistisch anmutenden Gesichtszüge des Alten las-

sen Gedanken an eine konkrete Porträtwiedergabe aufkommen. Doch damit sind 

hermeneutische Überlegungen zur Vielschichtigkeit der Bildaussage noch keines-

wegs erschöpft. Denkt man an die signifikante Affinität des rechten, vom sfumato 

besonders berührten Gesichts mit Leonardos Kopfstudie, ist sogar eine Hommage 

auf den großen Florentiner nicht auszuschließen. Stößt diese Idee auf Akzeptanz, 

wird der Betrachter vielleicht geneigt sein, den Knaben mit dem jungen Giorgione 

in Verbindung zu bringen, der von Leonardo über die neuen Zielsetzungen der Ma-

lerei und ihren Bezug zur Musik unterrichtet wird. So gedacht liegt es nahe, im Al-

ten Bellini zu vermuten, der den bevorstehenden Innovationen mit unverkennbarer 

Skepsis – einem typischen Wesenszug der älteren Generation – begegnet.

Über all diesen Bedeutungsebenen steht als universale Aussage die durch das 

Notenblatt verkörperte Beziehung zwischen Musik und Malerei, vom Umstand 



62

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE ausgehend, dass der einfühlsame Betrachter bestimmte Farbtöne und -kombinati-

onen häufig mit musikalischen Erfahrungen assoziiert. Gemäß den Vorstellungen 

des Neoplatonismus, der an der Universität in Padua sowie in den Bildungsstätten 

Venedigs großen Anklang fand, galt, wie Ballarin näher ausführt, „die Musik und 

insbesondere der Gesang als direktester Ausdruck der Seele“, wobei sich, so Eller, 

„die verschiedenen Tonarten mit den neuplatonischen Prinzipien der Harmonie 

und der Vollkommenheit verbinden“. Mit Worten Bandmanns: „Jedes Ding [so 

auch die Malerei] kann sich der Vollkommenheit nur in dem Maße nähern, in-

dem es selbst Musik in sich hat, indem es den ewigen Ordnungen angeglichen 

erscheint.“192 Mit neuplatonischem Gedankengut dürfte Giorgione vor allem bei 

seinen zeitweiligen Aufenthalten am Hof von Asolo, wo sich Caterina Cornaro mit 

einem Zirkel prominenter Humanisten mit dem Poeten Pietro Bembo als Mittel-

punkt umgeben hatte und sich wohl auch am Lautenspiel Giorgiones erfreute, in 

Berührung gekommen sein.193

Einst galt die Tafel Judith mit dem Haupt des Holofernes (von Holz auf Leinwand 

übertragen; St. Petersburg, Eremitage) als Werk Raffaels. In der Sammlung Pierre 

Crozats wird sie 1729 erwähnt und im Zusammenhang mit der Herstellung einer 

Kupferstich-Kopie von Toinette Larcher weiterhin als Arbeit Raffaels geführt.194 Erst 

1770, als die Tafel – etwa zwei Jahre vor ihrer Veräußerung an Katharina II. von 

Russland – in den Besitz Louis-Antoine Crozats gelangt, werden Zweifel an der 

Raffael-Authentizität wach, wird der Meister aus Castelfranco mit dem Vermerk 

„Giorgione non de Raphael“ erstmals als Schöpfer des Gemäldes in Betracht gezo-

gen.195 Doch erst beinahe ein Jahrhundert später wurde das Bildwerk von Penther, 

Richter und Morelli, nunmehr auf Basis kunstwissenschaftlich gestützter Überle-

gungen, Giorgione zugewiesen – eine Zuschreibung, die fortan fast ausnahmslos 

Akzeptanz fand.196

Mit der Darstellung der ihren Fuß auf das abgeschlagene Haupt Holofernes 

setzenden Judith betritt Giorgione ikonografisches Neuland. Ihre schlanke, bei-

nahe die gesamte Bildhöhe umfassende Erscheinung ist durch das extrem schmale 

Hochformat des einst wohl als Schranktür dienenden Gemäldes präjudiziert. Den 

Beweis dafür liefert ein Holzpfropfen in der Originaltafel, der – vor deren Über-

tragung auf Leinwand – das Schlüsselloch ausfüllte.197 Die biblische Heldin steht 

vor einem dunkelbraunen Gemäuer, dessen rhythmisch versetzter Steinquaderung 

man bereits in der hl. Familie-Benson und der Oxforder Madonna begegnet. Das 

Mauerwerk wird rechts, wo es Judith als Armstütze dient, von einem mächtigen 

Baumstamm überhöht und links abgestuft, den Blick auf eine Landschaft mit 

Stadtansicht und Gebirgshintergrund freigebend. Zusammen mit der Vertikalen 

des Baums und den horizontalen Landschaftsschichten bildet es das orthogonale 

Grundgerüst der Komposition, in das Judith straff eingebunden ist. Ihr leicht ge-

neigtes Haupt entspricht der Form eines Ovals, die von flächenhaft geglättetem 

Haar, aus dem sich nur zwei dünne Löckchen gelöst haben, zusätzlich betont wird. 

Das zwischen Licht und Schatten changierende und darin einmal mehr Leonardos 

sfumato angeglichene Antlitz zeigt sanfte, fast schon zärtlich gestimmte Züge, 

Abb. 16, S. 63



63

16	 Giorgione, Judith, Leinwand (urspr. Holz), 
144 x 68 cm, St. Petersburg, Eremitage



64

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE die an jene der Madonna von Castelfranco erinnern, womit eine Beziehung an-

klingt, auf die bereits Richter in einem an Morelli adressierten Brief mit Hinweis auf 

den „Castelfranco-Typus“ aufmerksam gemacht hat.198 Einem halbierten Nimbus 

gleich, wölbt sich über Judiths Haupt ein belaubter Zweig des Baums. Demütig 

senkt sie ihren Blick auf den Kopf des Holofernes, über dessen Schicksal sie, von 

Mitleid, vielleicht sogar Zuneigung erfüllt, nachzusinnen scheint. Das Gesicht des 

Feldherrn, das Pignatti für ein Selbstporträt Giorgiones hält, zeigt keinerlei Spu-

ren eines Todeskampfes.199 Wie die geschlossenen Augen verraten, wurde er vom 

Schwertstreich im Schlaf überrascht. Sein leicht geöffneter Mund ist keineswegs 

als Aufschrei, vielmehr als seliges Lächeln nach einem beglückenden Liebesakt zu 

deuten. 

Judith trägt ein rosafarbenes Kleid mit rundem Halsausschnitt, in dem sich das 

Oval des Kopfs, nunmehr quer gestellt, wiederholt. Wie die zurückgenommene 

rechte Schulter und der vom Körper partiell überschnittene rechte Arm verra-

ten, ist sie aus der Frontalansicht leicht nach links gedreht. So gesehen steht die 

Gestalt im Zeichen einer verhaltenen Dynamik, die durch die in Gegenrichtung 

zielende Kopfwendung, vor allem aber durch eine spezifische Lichtführung un-

terstützt wird, die einen markanten Hell-dunkel-Kontrast bewirkt. Demzufolge 

ist das Rosa am linken Teil des Kleides in eine tiefe Tonlage transponiert, woge-

gen es rechts fast gänzlich vom Licht absorbiert wird, so weit gehend, dass es 

schon beinahe dem Inkarnatston angeglichen ist. Eng an den Leib geschmiegt, 

lässt die Transparenz des Kleides Judiths Körperformen erahnen, nahezu den Ein-

druck von Nacktheit evozierend. Um das Kleid schlingt sich ein mit einer Schleife 

verknoteter Stoffgürtel, dessen provisorische Anordnung den hastigen Aufbruch 

nach der Liebesnacht und dem Schwertstreich bezeugt. Judiths linkes Bein, des-

sen elegante Kurvatur von der Schulter ihren Ausgang nimmt, ist, anscheinend 

unter Zuhilfenahme der Hand, bis zur Mitte des Oberschenkels entblößt – ein in 

den Augen der Zeitgenossen gewiss hocherotisches Motiv. Der Fuß ruht auf der 

Stirn des Enthaupteten, wider Erwarten keineswegs lastend, vielmehr behutsam 

aufgesetzt. Daran knüpft die gravierende Frage nach dem Standmotiv, das von der 

Ausgewogenheit eines Kontraposts denkbar weit entfernt ist, zumal die tragende 

Funktion des rechten, verhüllten Standbeins, dessen dem Haupt des Holofernes 

unterschobener Fuß fast völlig im Dunkel versinkt, nur sehr schwach zur Geltung 

kommt.200 Mit der Überlistung der Schwerkraft einhergehend, verliert die Gestalt 

an Bodenhaftung und scheint – darin an antike Nike-Figuren erinnernd – nahezu 

zu schweben. Dieser Eindruck wird durch die spezifische Drapierung des Kleides, 

der ein erhebliches dynamisches Potenzial anhaftet, wesentlich verstärkt. Wie von 

einem Windstoß erfasst, wird der untere Abschnitt des Kleids, den Bodenkontakt 

einbüßend, hochgewirbelt, dazu passend die nervös-knittrige Faltengebung, de-

ren stilistische Herkunft aus nordischen Vorbildern unverkennbar ist. Dass die Fal-

tenzüge einen relevanten Beitrag zur Komposition, ja, mehr noch, zur Bildaussage 

leisten, ist unverkennbar. Sofern Pignattis Identifikation des Enthaupteten mit ei-

nem Selbstporträt Giorgiones Akzeptanz findet, könnte man hier sogar den Willen 

des Künstlers zur Selbstreflexion in Erwägung ziehen, nicht zuletzt durch Vasaris 



65

Hinweis auf Giorgiones „Gefallen an Liebesabenteuern“ legitimiert. So gedacht ist 

nicht zu übersehen, dass die beiden wichtigsten Faltenbahnen – die eine schräg 

über Judiths Oberkörper drapiert, die andere zwischen deren Beine geklemmt – 

ein gemeinsames Ziel haben: den durch eine Faltenspalte unverhohlen preisgege-

benen Schoß der Heldin, der auch das formale Zentrum des Gemäldes markiert.

Steinböck zufolge „besteht eine gewisse Unentschiedenheit zwischen der 

durch das entblößte Bein besonders hervorgehobenen Körperlichkeit und der 

Verhüllung des Körpers durch eine flächenbetonte Draperie. Man gewinnt den 

Eindruck, als könnte sich die Figur von dieser Draperie ‚befreien‘, oder besser, als 

sei diese erst nachträglich hinzugefügt worden. Dies würde bedeuten, dass die 

Judith nackt konzipiert wurde“, wobei nur zu ergänzen wäre, dass Giorgione den 

Schritt zu völliger Nacktheit erst 1508 am Stehenden Frauenakt in einem Fresko 

am Fondaco dei Tedeschi vollzogen hat.201 Diese diskussionswürdige Theorie führt 

den Autor zur Frage nach der Genese des Judith-Figurentypus, dessen antike Wur-

zeln in der Forschung schon immer außer Streit standen. In der Tat gab es in den 

Sammlungen venezianischer Adelshäuser, vor allem in jener des Kardinals Grimani, 

genügend „Antiken“ (darunter auch der Typus einer stehenden Venus), die Gi-

orgione als Anregung gedient haben könnten. Steinböck nähert sich dem Prob-

lem gleichsam auf Umwegen, indem er zunächst auf Albrecht Dürers Kupferstich 

Die Entscheidung des Herkules (1498/99) verweist, dessen drei Figuren untrüglich 

antiken, durch Grafikkopien beziehungsweise -studien vermittelten Quellen ver-

pflichtet sind.202 Ein Vergleich mit Dürers Stich ist instruktiv, zumal die mit dem 

Stock auf die nackte Verführerin einschlagende Virtus mit ihrem nackten, vorge-

stellten Bein und dem vom Gewand verhüllten Standbein beachtliche Parallelen 

zur Judith zeigt, zudem teilt sie mit dieser allein schon durch ihre erhöhte Position 

den Anschein von Abgehobenheit. Auch ein Blick auf die der Antike prinzipiell nä-

her stehende florentinische Malerei bringt Analogien zutage. Hervorgehoben sei 

Steinböcks Hinweis auf Andrea del Sartos Justitia (Florenz, Chiostro dello Scalzo), 

deren Kontrapost-Haltung jedoch – und das ist der entscheidende Unterschied zur 

Judith – fest im Boden verankert ist. Hinzu kommt das Schwert, das Justitia osten-

tativ vorweist und mit festem Griff umfangen hält, wogegen es Judith – lediglich 

als unverzichtbares Attribut anmutend – dezent zurücknimmt und nur mit den 

Fingerspitzen berührt.203 

Wie problematisch eine am biblischen Text haften bleibende Deutung Ju-

diths sein kann, hat E. Wind geradezu beispielhaft bewiesen, wenn er von einer 

„schrecklichen Amazone […] von einer katzenhaften Eleganz und verderblichen 

Bezauberung“ spricht.204 Dass gerade das Gegenteil zutrifft, findet sich schon 

in Justis hermeneutischem Kommentar bestätigt: „Giorgione will nicht die Ge-

schichte der Judith erzählen, der Retterin Bethuliens, die tapfer und heuchlerisch 

in das Lager des furchtbaren Holofernes ging, ihn betörte und enthauptete. […] 

Kein Hinweis auf das Geschehnis, nicht durch die Dienerin, nicht einmal durch 

kleine Figuren im Hintergrund; nichts in Haltung oder Miene verrät etwas von gro-

ßer Tat […] von patriotisch-frommer Erniedrigung des Weibtums zu mordender 

Tücke.“205 Diese Einschätzung bringt Tschmelitsch wie folgt auf den Punkt: „Das 

17	 Albrecht Dürer, Die Entscheidung des 
Herkules, Kupferstich



66

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE ist nicht die blutrünstige Gestalt der Bibel, die Rächerin und Mörderin, es ist eine 

zwar blutvolle, doch eben eine Allegorie des Sieges des reinen Geistes über bru-

tale Gewalt“ – eine Allegorie, fügen wir hinzu, die das Spannungsverhältnis zwi-

schen Mann und Frau sowie politisch-militärischer Räson und liebender Hingabe 

zu universaler Aussagekraft erhebt.206 Ähnlich sieht dies Steinböck, allerdings um 

eine wichtige Bedeutungsnuance ergänzt: „Etwas Abstraktes setzt sich durch; eine 

Idee wird manifestiert. Die Erinnerung an Daviddarstellungen wird als gegenständ-

lich verwandt empfunden; diese Judith ist etwa dem David Michelangelos ver-

gleichbar, indem dieser Heros des Alten Bundes zum Träger einer konzentrierten 

Charakterisierung, einer aktualisierten Tugendhaftigkeit wird, die auf dem Boden 

eines zeitpolitischen Gehaltes steht.“207 Letzteres führt zu Eller, der den v-förmigen 

Kleidausschnitt über Judiths Bein als Anfangsbuchstaben Venedigs, folglich die 

alttestamentarische Heldin als Personifikation der über einen Feind triumphieren-

den Venezia interpretiert. In der Tat ist es „möglich, dass Giorgione den biblischen 

Konflikt auf die venezianische Geschichte und Gegenwart überträgt“. Hier kommt 

der Landschaftsausschnitt mit der Stadtsilhouette ins Spiel, die Eller überzeugend 

mit Triest identifiziert. Danach handelt es sich um eine idealisierte, vom Norden 

her gesehene Darstellung der Stadt, die sich zwischen dem Wald am Monte Grisa 

und der von Bergen geschützten Meeresbucht erhebt, wobei die Kathedrale San 

Giusto mit dem gedrungenen, flach schließenden Campanile sowie das benach-

barte Kastell einwandfrei zu erkennen sind. Dazu die erhellenden Ausführungen 

des Verfassers zum historischen Sachverhalt: 1369 besetzten die Venezianer Triest, 

mussten aber die Stadt bereits 1381 vertraglich den Habsburgern überlassen. „Der 

Konflikt war zur Zeit der Entstehung des Bildes latent und 1508–1509, also etwa 

vier Jahre nach Entstehung des Gemäldes wurde Triest erneut von den Venezia-

nern besetzt, bis es 1509 endgültig an Maximilian von Österreich fiel. Triest bil-

dete eine Venedig erheblich störende Unterbrechung seines Territoriums und die 

Gleichsetzung mit der Grenzfestung Betulia scheint durchaus naheliegend.“208 Wie 

aus dem Zitat hervorgeht, datiert Eller die Tafel, m. E. korrekt, auf ca. 1503/1504, 

womit er sich Pedroccos früher Datierung („unweit der Madonna in Castelfranco 

von 1504“) annähert. Pignatti zufolge fällt die Judith in Giorgiones „nachbellini-

anische“ Phase. Als Argument dafür nennt er eine „leichtere Pinselführung“, die 

den Anschein erweckt, „als habe ein unmerkliches Flimmern in den Konturen den 

bellinianischen Sinn für ‚Abgrenzungen‘ gegen die Tiefe atmosphärischer Räume 

aufgelöst“.209

Laut Pignatti zählt auch die Castelfranco-Madonna (Castelfranco Veneto, Dom) zu 

Giorgiones „nachbellinianischer“ Schaffensphase.210 Die Tafel ist Giorgiones ein-

ziges erhaltenes Altargemälde und dessen erstes gesichertes Auftragswerk. Nach 

Ridolfi (Maraviglie dell’Arte, 1648) wurde sie von dem Kondottiere der venezia-

nischen Republik, Tuzio Costanzo, anlässlich des Todes seines Sohnes Matteo für 

den Dom von Castelfranco in Auftrag gegeben.211 Matteo wurde in der dem hl. 

Georg geweihten Kapelle beigesetzt, die Tuzio Costanzo entweder 1489 – nach 

seiner Ankunft in Castelfranco – oder nach dem frühen Tod seines Sohnes erwor-

Rechte Seite:
18	 Giorgione, Castelfranco-Madonna, Holz, 

200 x 152 cm, Castelfranco, Dom





68

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE ben hatte. Als der Dom (Patrozinium: hl. Liberale) einem Neubau (Weihe: 1777) 

weichen musste, wurde die Familienkapelle von ihrem ursprünglichen Standort 

im rechten Bereich der alten Vorhalle in das rechte Seitenschiff des Nachfolge-

baus versetzt.212 Die in die Wand eingelassene Grabplatte des Verstorbenen ist 

mit August 1504 datiert. Indessen existiert kein Archivmaterial, das dessen To-

desdatum überliefert. Die früheste Textquelle zum Tod Matteos mit Bezug auf die 

Grabinschrift stammt von Francesco Sansovino, der in seinem Werk Della origine 

et de’ fatti delle famiglie illustri d’Italia von 1582 berichtet: „Der zweitgeborene 

Sohn Matteo, schön von Antlitz und von vornehmem Aussehen, in der Blüte sei-

ner 23 Jahre Anführer von 50 Lanzen, wurde zu Lebzeiten seines Vaters im Casen-

tinischen Krieg verwundet, und da er im Jahre 1504 in Ravenna starb, schrieb 

man ihn auf sein marmornes Grab.“ Die erste Erwähnung des Altarbildes findet 

sich in den anlässlich des Besuchs des Bischofs von Treviso in Castelfranco 1635 

verfassten visite pastorali, in denen das Gemälde als „von der Hand des hochbe-

rühmten Malers Giorgione aus Castelfranco gemalt“ angesprochen wird.213 Diese 

Zuschreibung sowie der künstlerisch hohe Rang des Altarbilds wurden nie infrage 

gestellt. Auch Joachim von Sandrart hat es 1683 als „Hauptwerk“ des Malers 

bezeichnet.214 Ausgerechnet Roberto Longhi, in Italien wie eine Ikone der Kunst-

wissenschaft verehrt, bildet eine Ausnahme, wenn er dem Werk eine „gewisse 

Unsicherheit“ anlastet, ja sogar von einem „kläglichen, glücklicherweise folgen-

losen Versuch“ spricht.215 Einen relevanten Quellenwert hat auch der von Nadal 

Melchiori veröffentlichte Catalogo historico di Castelfranco (1724–1735), in dem 

von der Grabkapelle („errichtet für Tuzio Costanzo [den Sohn des Muzio, Admiral 

und Vizekönig von Zypern], der für die venezianische Republik Soldaten anführte 

und in Castelfranco wohnhaft war“) und vom Tod Matteos 1504 in Ravenna so-

wie dessen Beisetzung „am Altar des hl. Georg“ im Dom von Castelfranco (die 

Nennung der Grabplatte mit Inschrift inbegriffen) berichtet wird. Was die Datie-

rung des Gemäldes anlangt, gibt es eine qualifizierte Mehrheit von Forschern, die 

sich, ausgehend vom Kontext mit Matteos Tod und dem auf dessen Grabplatte 

vermerkten Datum „August 1504“, das als Terminus post quem angesehen wird, 

für 1504/1505 einsetzt. Ungeachtet dessen gibt es auch Gegenstimmen, die – im 

Anschluss an Richters Datierung „nicht später als 1500“ – für um 1500, bisweilen 

sogar für das Ende des Quattrocentos plädieren; darunter prominente Kunsthis-

toriker, wie Ballarin, Humfrey und Anderson, die somit den Produktionsanlass von 

Matteos Tod leugnen und, was noch gravierender ist, den Umstand übergehen, 

dass ihre Frühdatierung auch eine radikale Revision der tatsächlich frühen Werke 

Giorgiones mit sich bringen würde.216

In die Datierungsdebatte hat sich unlängst auch Settis eingeschaltet, beginnend 

mit der Frage, ob das auf der Grabplatte angeführte Datum „wirklich das Todes-

datum Matteos ist, wie gemeinhin angenommen wird? Zweifellos nicht“, so seine 

die Untersuchungsergebnisse vorwegnehmende Antwort. Wie die in der Inschrift 

der Jahreszahl vorangestellten Wörter pientissime posuit zu bestätigen scheinen, 

„handelt es sich nicht um [Matteos] Todesdatum, sondern um jenes, zu dem das 

Denkmal [die Grabplatte] gesetzt und gewidmet wurde. Es ist möglich, dass zu 



69

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEdieser Zeit die Kapelle mit Altar, Altartafel und Deckenfresken bereits vollendet 

war: in diesem Falle wäre August 1504 nicht der Terminus post quem für die Aus-

führung des Gemäldes, sondern der Terminus ante quem“.217

Der Quotidiano Veneto (1803) beinhaltet einen anonymen Artikel, in dem erst-

malig der Zusammenhang zwischen Grab, Altarbild und dessen Datierung in das 

Jahr 1504 angesprochen wird. Zudem bietet er die frühestmögliche Beschreibung 

des Gemäldes mit einem wichtigen Hinweis auf jenen „Porphyr-Sarkophag“, der 

dem im Bild befindlichen Marienthron als Basis dient und dem Settis eine einge-

hende Untersuchung widmet. Dazu der Text des Anonymus: „Über einem Fuß-

boden, der sich aus verschiedenfarbigen Marmorquadraten zusammensetzt, er-

hebt sich ein Porphyr-Sarkophag mit dem gemalten Wappen der adeligen Familie 

Costanzo. Der berühmte Kämpfer Tuzio trauert über den Tod seines Sohnes und 

ließ einen Altar errichten. Der Maler dürfte zartfühlend versucht haben, dessen 

Schmerz zu lindern, indem er hinter dem Grab einen Thron aus weißem Marmor 

malte, auf dem Unsere Frau sitzt […].“218

Pignatti zufolge „ist das Altarbild von Castelfranco für die venezianische Male-

rei des frühen Cinquecento von revolutionärer Bedeutung.“219 Giorgione greift das 

von Antonello da Messina und Giovanni Bellini in Venedig in der zweiten Hälfte 

des Quattrocentos initiierte Thema der Sacra Conversazione auf und verleiht ihm 

sowohl in formaler als auch in gehaltlicher Hinsicht völlig neue Ausdruckswerte, 

die sich, nicht zuletzt durch den Traueranlass präjudiziert, in einer seelisch vertief-

ten Stimmungslage manifestieren. Innovativ ist vor allem die Idee, die Szene nicht, 

wie es bis dahin in der venezianischen Malerei (so auch bei Cima da Conegliano 

und Alvise Vivarini) üblich war, im innerbildlichen Rahmen eines kapellenartigen 

casamentos oder Kuppelbaldachins unterzubringen, sondern zur Gänze in den 

Freiraum auf eine Terrasse mit landschaftlichem Hintergrund zu verlegen. Hinzu 

kommen die exponierte Position der auf einem bis in den Himmel ragenden Thron 

sitzenden Gottesmutter sowie die Reduktion auf zwei in weitem Abstand vonein-

ander und in merklicher Distanz vom Betrachter angeordnete Heiligenfiguren. In 

Bellinis Pala di San Giobbe sind es sechs, in dessen Pala di Zanipolo sogar zehn Hei-

lige, die – in nahezu direktem Kontakt mit der zentral situierten Madonna – einem 

horror vacui gleich dicht gedrängt und auf dem unteren Bildrand stehen und da-

durch den Eindruck einer unmittelbaren Beziehung mit dem Betrachter evozieren. 

Derlei Vergleiche beweisen Giorgiones Eigenständigkeit – weit davon entfernt, 

jene vermeintliche stilistische Affinität mit der Pala di San Giobbe zu bestätigen, 

die Anderson zum Anlass genommen hat, die Castelfranco-Madonna in zeitlicher 

Annäherung an das angebliche Vorbild mit „um 1500“ zu datieren.220 

Die mit ihrer Höhe in der italienischen Sacra Conversazione-Malerei beispiellose 

Thronanlage erinnert fast schon an ein Turmgebilde, das, aus vier Quaderschich-

ten bestehend, seitlich und nach vorn abgestuft ist. Die exzeptionelle Höhe des 

Baus resultiert nicht zuletzt daraus, dass der eigentliche Marienthron mit weißem 

Marmorsockel auf dem bräunlichen Porphyr-Sarkophag lastet, somit erst oberhalb 

davon ansetzt. Und in der Tat, so Settis, habe es den Anschein, „als wäre dieser 

geheimnisvoll aus dem Himmel herniedergekommen, und wirklich scheint er sich 



70

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE über die Grenzen des Bildes hinauszuerstrecken“.221 Mit Worten Justis: „Der Thron 

auf dem Castelfranco-Altar ist so hoch, dass die Füße der Madonna noch über den 

Köpfen der Heiligen erscheinen. Diese ungewohnte Höhe gibt eine eigentümliche 

Würde und Unnahbarkeit […]. Diese Maria ist nicht gesonnen, zu den Heiligen 

oder gar zur Gemeinde herabzusteigen, wie in der volkstümlichen Legende: die 

üblichen Stufen fehlen; sie ist eine himmlische Erscheinung, der wir uns nur im 

Geiste, im Gebet, nahen können.“222 Wie aus Bellavitis’ Untersuchung hervorgeht, 

ist das pyramidenförmige Schema der Thronarchitektur exakt in das perspekti-

vische System der Bodenplatten eingebunden, dem zufolge alle Fluchtlinien im 

Schoß Mariens konvergieren – Letzteres laut Hornig ein Hinweis auf deren Rolle 

als Gottesgebärerin.223 Was sich hier im Sinne eines sursum corda des Gläubigen 

zunächst als Untersichtdarstellung präsentiert, wandelt sich unversehens – einem 

ambivalenten Wechselspiel gleich – in Draufsicht (gleichsam vom Himmel herab 

betrachtet), wenn man zum einen den leicht aufgeklappten Fußboden beachtet, 

zum anderen feststellt, dass selbst die bereits der oberen Bildhälfte angehörende 

Deckplatte des Postaments mitsamt der Thronstufe immer noch aus dem Blickwin-

kel der Vogelperspektive wahrzunehmen ist. Neuerlich erweist sich ein Vergleich 

mit der Pala di San Giobbe als nützlich, wo von der mit dem unteren Bildrand 

deckungsgleichen Bodenfläche nichts zu sehen ist und der Blick in starker Unter-

sicht zum Tonnengewölbe des casamentos emporgeführt wird. Ein gravierender 

Unterschied besteht ferner darin, dass der Thron bei Bellini mit reichem Zierrat 

versehen ist, wogegen sich Giorgiones Thronbau aus lauter kubischen Elemen-

ten zusammensetzt, die – mit Ausnahme des Costanzo-Wappens – keinerlei De-

korationsmotive aufweisen. Das schmückende Moment bleibt ausschließlich der 

Brokatdraperie an der Rückenlehne des Throns und dem grünen, floralen Teppich 

osmanischer Provenienz vorbehalten; mit ihrer hochrechteckigen Form betonen 

diese die Vertikalachse der Komposition.

Ähnlich wie Judith im St. Petersburger Gemälde, neigt die Madonna ihr Haupt. 

Ihr gesenkter, von Schatten umflorter und Trauer bekundender Blick zielt auf Mat-

teos Sarkophag.224 Die linke Hand auf die Thronarmlehne gestützt, hält sie in ihrer 

Rechten den wie in Halbschlaf versunkenen Jesusknaben, der mit seiner Schräg-

lage und Beinstellung Analogien zu jenem im Oxforder Marienbild zeigt. Ihr kar-

minroter Mantel verrät hinsichtlich Licht-Schatten-Teilung und Faltengebung deut-

liche Parallelen zum Kleid Judiths. Die wichtigste Faltenbahn nimmt vom rechten 

Knie Mariens ihren Ausgang, greift die Körperschräge des Jesuskindes auf und lei-

tet sie in Richtung des heiligen Franziskus weiter, auf den auch der rechte, knittrig 

auf dem Thronpodest liegende Mantelzipfel hinweist. Im linken, durchgestreckten 

Arm des Heiligen scheint diese Bewegungsrichtung auszuklingen. Maria trägt ein 

an ihrem Oberkörper fast vollständig sichtbares Kleid, das nicht, wie sonst in der 

italienischen Malerei, in Blau, sondern in Dunkelgrün gehalten ist, darin etwa an 

Memling und generell an flämische Gepflogenheiten erinnernd.225 Derselbe Farb-

ton kennzeichnet auch die mit Rot alternierenden Streifen des zu Füßen der Ma-

donna ausgebreiteten Teppichs sowie die den Thron hinterfangenden Baum- und 

Buschreihen. Erheblich aufgehellt tritt er am osmanischen Teppich in Erscheinung, 



71

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEder für eine direkte Verbindung zwischen der Gottesmutter und dem Sarkophag 

sorgt. Nur geringfügig weiter als der hl. Franziskus vom Thronpodest abgerückt, 

hat ein im Vollharnisch gerüsteter Ritterheiliger Aufstellung genommen, der sich 

mit seinem Visavis, dem pater seraphicus, der Madonna und der pyramidal ge-

schichteten Thronanlage zum kompositionsbeherrschenden Dreieck zusammen-

schließt. Grelle Lichtreflexe unterstreichen die metallene Härte seiner detailliert 

wiedergegebenen Rüstung. Wie auch an seinem Gegenüber geben lange Schlag-

schatten Auskunft über den Einfallswinkel des von rechts einströmenden Lichts. 

In seiner Linken hält er eine bis in die Bildecke vorstoßende Lanze, an der eine 

rote Fahne mit weißem Kreuzeszeichen befestigt ist. Die zur schräg hinabweisen-

den Mantelfalte Mariens parallel verschobene Lanze trägt nachhaltig dazu bei, die 

durch Symmetrie mitbedingte Starrheit der geometrisch konzipierten Bildstruktur 

zu mildern. Hier stellt sich die Frage, um welchen Heiligen es sich konkret handelt. 

In der Fachliteratur werden mehrheitlich der hl. Liberale als Patron des Doms von 

Castelfranco und der hl. Georg, dem die Familienkapelle der Costanzo geweiht ist, 

genannt. Jüngst meinte Eller in ihm den Soldatenheiligen Mauritius zu erkennen, 

der gegen Ende des dritten Jahrhunderts in Gallien sein Martyrium erlitten hatte. 

Ein solitärer Identifikationsversuch, der wohl auch künftig in der Forschung kaum 

Anklang finden wird, zumal völlig übergangen wird, dass der Heilige aufgrund sei-

ner afrikanischen Herkunft vorwiegend als Mohr dargestellt wurde.226 Die größte 

Glaubwürdigkeit hat m. E. der auf einen Malteser-Heiligen abzielende Vorschlag 

Andersons, den Settis mit dem Hinweis auf den dem Orden angehörenden hl. Ni-

casius konkretisiert, nachdem diesen schon Lucco (im Bildtitel allerdings mit einem 

Fragezeichen versehen) in Erwägung gezogen hatte.227 Der Heilige entstammt ei-

ner Familie des sizilianischen Adels und wurde 1187 zum Märtyrer. Demzufolge 

wird er vor allem in Palermo und Messina verehrt, wo sein Kult mit jenem des hl. 

Franziskus (so wie auf dem Altarbild von Castelfranco) in Verbindung steht. Daraus 

ergeben sich zwingende Konnotationen mit der Familiengeschichte der Costanzo, 

deren Wurzeln ebenfalls in Sizilien, genauer in Messina liegen. Das im Kontext 

mit dem hl. Nicasius entscheidende Faktum besteht darin, dass Tuzios jüngerer 

Bruder Matteo (nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Sohn Tuzios!) als 

Ritter des Malteserordens die Ämter eines Priors von Messina und Komturs von Pa-

lermo bekleidete – für Tuzio Anlass genug, um in der Altartafel unter Berufung auf 

den hl. Nicasius und der Schirmherrschaft der Madonna228 an seine Verbundenheit 

mit der sizilianischen Heimat sowie dem Malteserorden und nicht zuletzt an die 

militärischen Ruhmestaten der drei Generationen angehörenden Mitglieder der 

Costanzo-Familie zu erinnern.229

In weitem Abstand von seinem ritterlichen Gefährten positioniert, ist dem 

hl. Franziskus eine vermittelnde Funktion zum Betrachter zugeteilt, frei von jeg-

licher Interaktion mit seinem Gegenüber, welche die transzendente Ruhe der 

Sacra Conversazione stören könnte. Laut Justi „gehen keinerlei Gesten zwischen 

den Heiligen hin und her, wie sonst auf venezianischen Altären jener Zeit, kein 

Händefalten und Emporwenden und Deuten zur Madonna“.230 Ostentativ zeigt 

Franziskus das Wundmal seiner linken Hand. Im Gleichklang mit der Madonna ist 



72

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE sein ebenso halb verschattetes Antlitz von Trauer erfüllt, die sich auch in seinem 

dunkelbraunen, nur geringfügig von Lichtreflexen berührten Habit niederschlägt. 

Häufig wird auf die Nähe des Heiligen zu seinem Pendant in Bellinis Pala di San 

Giobbe hingewiesen. Indessen bestehen zu dieser lediglich Parallelen bezüglich 

der allerdings seitenverkehrt wiedergegebenen Haltung, im Ausdruck hingegen 

könnte der Unterschied nicht größer sein, zumal Bellini den Heiligen extrovertiert, 

geradezu missionarisch-agitatorisch mit direktem Verweis auf die Seitenwunde in-

terpretiert, während ihn Giorgione, introvertiert nachsinnend, in stiller Trauer und 

mit gleichsam nach innen gerichtetem Blick zur Darstellung bringt. Eller vermutet 

im Antlitz des hl. Franziskus „ein Porträt des Vaters Tuzio“. Ähnliches gilt für den 

hl. Nicasius, dessen jugendliches Gesicht man im Sinne einer Allusion auf Matteo 

deuten könnte.231 Einen für die Komposition mitentscheidenden Beitrag leistet der 

an beiden Seiten des Thronturms auf Stangen angebrachte dunkelrote Vorhang, 

der – vom byzantinischen parapetasma ableitbar – vom Kaiserthron ikonografisch 

auf den Thron der Gottesmutter übertragen wurde. Da dieser aus einem schwe-

ren, faltenresistenten Samtstoff besteht, dient er als kompakte unverrückbare 

Wand, die eine zweifache Funktion erfüllt: Zum einen trennt er die Terrassenzone 

von der Landschaft, somit den Vorder- vom Hintergrund, zum anderen unterteilt er 

die Bildfläche, die Heiligen von der Madonna absondernd, im Verhältnis von 2:1, 

wobei das obere Drittel der Himmelskönigin vorbehalten ist, die, das Firmament im 

Rücken, über der Landschaft zu schweben scheint. Die Idee zum Einsatz eines Vor-

hangs könnte, so Settis, auf ein Gemälde zurückführen, das Bellini 1488 für den 

Dogen Agostino Barbarigo gemalt hatte und das 1501 als Altarbild nach Murano 

(S. Maria degli Angeli) gelangte und später in die Muraneser Kirche S. Pietro Mar-

tire übertragen wurde.232 Gleichwohl sind die Unterschiede zwischen den beiden 

Bildern beträchtlich. Dennoch erweist sich ein Vergleich insofern als nützlich, als 

darin die innovative Modifikationsfähigkeit Giorgiones manifest wird. Auch in der 

breitformatigen Pala Barbarigo ist die Szene (eine Sacra Conversazione mit dem 

Dogen als Stifter) auf einer Terrasse vor einem Vorhang platziert, der – an einer 

mit dem oberen Bildrand fast deckungsgleichen Stange befestigt – jedoch nicht 

wandähnlich fixiert, sondern zum Wegziehen gedacht ist, sodass die rechts außen 

sichtbare Landschaft, einem Blick aus dem Fenster gleich, als Ausschnitt und nicht, 

wie bei Giorgione, als eine der Autonomie angenäherte landschaftliche Ganzheit 

erfahren wird. Einen direkteren Vorbildcharakter könnte man jener Tafel beimes-

sen, die Alvise Vivarini 1480 für die Chiesa di San Francesco in Treviso (heute: 

Venedig, Accademia) gemalt hatte. Auch dort ist im beidseitigen Anschluss an 

den Marienthron ein Vorhang ausgespannt, dessen Befestigungsstange allerdings 

deutlich weiter als in der Pala Barbarigo vom oberen Bildrand entfernt ist und sich 

analog zu Giorgione über die gesamte Bildbreite erstreckt.233

Über beziehungsweise hinter dem Samtparavent erstreckt sich die Landschaft 

unter einem hohen Himmelsgewölbe in die Tiefe, mit der vergleichsweise flä-

chenspezifischen Figuren- und Thronkomposition kontrastierend. Dass die beiden 

Bildbereiche nicht auseinanderklaffen, dafür sorgen eine „atmosphärische Licht-

schilderung“ (Pochat) und ein „beständiges Variieren der vibrierenden Farbnuan-



73

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASEcen“ (Pignatti). Eine Verbindung zwischen Vorder- und Hintergrund garantieren 

vor allem die verschiedenen Grünwerte der Thronteppiche und des Marienkleides 

sowie die Brauntöne am Sarkophag und an der Thronlehne mit der Brokatdra-

perie – beides Farbbereiche, die in der Landschaft wiederkehren. Zudem findet 

die „traumhaft-nostalgische Stimmung der Figuren“ im blassblauen wolkenlosen 

Himmel, mit dem der Landschaftsraum im Hintergrund atmosphärisch zu ver-

schmelzen scheint, ihren natürlichen Widerhall.234 Dazu Pochats Resümee: „Eine 

neue Religiosität und ein persönliches Sentiment kommen [hier] zum Ausdruck, 

die im Erlebnis der schönen, verklärten Natur ihren Rückhalt sucht.“235 Die viel-

leicht erhellendste, zumal wahrnehmungsgestützte Formulierung zum Problem 

der fast schon autonomen Landschaft stammt von Justi: „Der Ausblick ist durch 

den Thron zerschnitten, aber die beiden Hälften wirken doch durchaus nicht als 

zwei besondere Fensteraussichten wie auf Bellinis Altar [= Pala Barbarigo] […] in 

der Landschaft ist seine trennende Kraft überwunden durch das fortlaufende Band 

des Buschwerks und durch die ruhige Fläche der See, deren Horizontlinie die au-

ßen rahmenden Höhenzüge verbindet; es ist nicht jeder Ausschnitt für sich erfun-

den […], sondern man fühlt deutlich den Zusammenhang des Ganzen, der Thron 

verdeckt offenbar keine wesentliche Form […]. Das hatte man noch nie in einem 

Altargemälde [mit dem Thema einer Sacra Conversazione] gesehen.“236 Den weit 

in der Ferne nur knapp über der Buschreihe verlaufenden Horizont identifiziert 

Justi mit dem „Glanz eines Meeresspiegels“, dem man in seiner ‚impressionistisch‘ 

verschwommenen Malweise auch in der Hintergrundslandschaft des Judith-Ge-

mäldes begegnet. Auch Hetzer teilt Justis Meinung, wenn er schreibt: „Zum ersten 

Mal sehen wir das Meer in seiner weiten und lichten Unendlichkeit auf das Ge-

fühlsleben des Individuums bezogen, als Resonanz des unbestimmten, ahnungs-

vollen, stillen und doch bewegten Lebens der Seele.“237 So bestechend diese zu 

psychologisierender Deutung verleitende Anschauung auch anmutet, wird man 

doch auch einen anderen geografischen Sachverhalt in Erwägung ziehen müssen. 

Meines Erachtens handelt es sich um die im Dunst liegende, nicht selten in Nebel 

getauchte Tiefebene der Terraferma, von den Hügelausläufern der Gegend um 

Asolo aus gesehen, somit aus einem realistischen Ausblick, in den man auch die in 

weiter Ferne befindliche Adria gedanklich einbeziehen könnte. Pignattis Hinweis 

auf Asolo, der Residenz Caterina Cornaros, ist auch insofern berechtigt, als Tuzio 

Costanzo dort häufig zu Gast war. So gedacht könnte man den links über dem hl. 

Nicasius befindlichen kastellartigen Landsitz als Anspielung auf die Burg von Asolo 

interpretieren, wobei der daraus hervorstechende mächtige Wehrturm angesichts 

seines beschädigten Dachs vielleicht auf die militärische Laufbahn Matteo Costan-

zos hindeutet.238

Hüttinger zufolge ist die Castelfranco-Madonna „eine Inkunabel jenes Verhal-

tens, das danach strebt, den irdischen Bereich als ein System harmonischer Maße 

zu verstehen – der klassischen Kunst“.239 Meines Erachtens sollte man mit Tschme-

litsch sogar, wie allein schon die klassische Dreieck-Komposition nahelegt, über-

haupt vom ersten Ergebnis der „venezianischen Hochrenaissance-Malerei“ spre-

chen, wiewohl dieser umbrechende Entwicklungsschritt häufig Giovanni Bellinis 



74

DIE VENEZIANISCHE FRÜHPHASE Pala di San Zaccharia zuerkannt wird. Dabei ist nur zu bedenken, dass in Giovan-

nis mit 1505 datierter und in ein retardierendes casamento eingebetteter Sacra 

Conversazione immer noch ein Hauch von Quattrocento-Malerei spürbar ist. Ver-

mutlich erst knapp nach Giorgiones Werk entstanden, machen sich in Giovannis 

Gemälde bezüglich der unter dem Primat des Lichts stehenden Farbgebung bereits 

deutliche Reflexe der Malweise des jüngeren, vormals im Atelier des Altmeisters 

arbeitenden Kollegen bemerkbar – ein Einfluss, der sich im weiteren Schaffen Gio-

vannis, denkt man etwa an dessen Seitenaltarbild in S. Giovanni Crisostomo (dat. 

1513), sogar noch verstärken wird.240 

Die tiefstgreifenden Überlegungen zur neuen Stillage des Gemäldes stammen 

von Hetzer, dessen Werkbetrachtungen stets von den Gesetzen der visuellen 

Wahrnehmung ausgehen. Dazu nur einige Textpassagen: „So haben wir nicht ein 

vertikales Nebeneinander wie im 15. Jahrhundert, sondern ein Ineinandergreifen 

senkrechter und waagrechter Richtungen. Man achte besonders darauf, wie im 

Thronaufbau horizontale und vertikale Flächen ineinander verzahnt sind.“ Hinzu 

kommen „Schrägbewegungen, die zu den Grundrichtungen als etwas Neues hin-

zutreten, die das 15. Jahrhundert [G. Bellinis Pala di San Zaccharia eingeschlossen] 

noch kaum gekannt hat“. Daraus resultiert „ein reiches Spiel von Richtung und 

Gegenrichtung, Schräge und Gegenschräge, Kontrast und Wiederholung, Span-

nung und Lösung“. Neu ist ferner – trotz Bedachtnahme auf ein ausgewogenes 

Strukturgefüge – das Aufkommen dynamischer Elemente. „Bewegung wird auch 

für ihn [Giorgione], wie für alle großen Meister des 16. Jahrhunderts, zum schöp-

ferischen, gestaltenden Prinzip.“ Dazu der Autor nachsetzend: „Maria und die bei-

den Heiligen bilden ein gleichschenkeliges Dreieck; dies aber hat nicht, wie in der 

mittelitalienischen Kunst, den Charakter einer abstrakten Ordnungsform, vielmehr 

fließt die Bewegung von der Madonna über die Abtreppungen des Throns auch 

schräg nach beiden Seiten.“241 Dieser kognitiven, von der Fläche ausgehenden Er-

fahrung begegnet der räumliche Aspekt jener pyramidalen Struktur, die in Gegen-

richtung das Höhenstreben der Madonna mittels Perspektive beziehungsweise der 

nach oben zu konvergierenden Fluchtlinien – in einem ambivalenten Verhältnis 

zum Herabblicken der Gottesmutter – dynamisch forciert.



75

D I E  M I T T L E R E  S C H A F F E N S P H A S E

L aut Vasari hat Giorgione „in seinen Anfängen […] viele Madonnenbilder und 

Bildnisse, die so lebensvoll, als schön sind“ gemalt – und nicht nur in den 

Anfängen, wie das mit 1506 datierte Bildnis einer Frau (Laura) (Wien, Kunsthis-

torisches Museum) beweist. Die genaue Datumsangabe – eine der wenigen chro-

nologischen Fixpunkte in der kurzen Karriere des Künstlers – sowie dessen Ur-

heberschaft sind einer auf der Rückseite des Gemäldes vermerkten Inschrift zu 

entnehmen, deren deutsche Übersetzung lautet: „Am 1. Juni 1506 wurde dieses 

von der Hand des Meisters Giorgio aus Castelfranco des Kollegen von Meister 

Vincenzo Catena auf Betreiben von Misier Giacomo gemacht.“ Wie weiter aus der 

Inschrift hervorgeht, hatte sich Giorgione mittlerweile vom Atelier Bellinis losgelöst 

und war dem Werkstattbetrieb seines cholega di maistro vicenzo Chaena (= Ca-

tena) als „Teilhaber“ beigetreten. Im Unterschied zu seinem älteren, aus begüter-

ter Familie stammenden Kollegen konnte sich der 28-jährige Giorgione noch kein 

eigenes Atelier leisten, zumal ihm Aufträge seitens der öffentlichen Hand bis dahin 

versagt geblieben waren. Catenas Werkstatt befand sich im Bezirk San Bartolo-

meo, wo auch Dürer während seines zweiten Venedig-Aufenthalts wohnte und 

am Rosenkranzfest (1506; Prag, Národni Galerie), das für den Altar der deutschen 

Gemeinde (Fondaco dei Tedeschi) in der Kirche San Bartolomeo bestimmt war, 

arbeitete.

Das Gemälde befand sich bis 1636 im Besitz Bartolomeo della Naves, dessen 

Sammlung von Viscount Basil Feilding, dem englischen Botschafter in Venedig 

zwischen 1635 und 1638, für Lord Hamilton erworben wurde. Bis dahin galt es 

– unter der Bezeichnung „Petrarcas Laura“ – als Werk Giorgiones. Erst als es in 

die Sammlung des Erzherzogs Leopold Wilhelm gelangt, entschwindet der Name 

des Künstlers, nunmehr inventarisiert (1659) als Arbeit eines unbekhandten Mah-

lers.242 Daran ändert sich auch im 18. Jahrhundert nichts. Anstatt Giorgione bringt 

man Künstler wie Palma Vecchio und Bassano ins Spiel – Zuschreibungen, die in 

der Folge mit „Palma-Schule“ (1796) und „Venezianische Schule“ (1837) abge-

schwächt werden. Und noch am Ende des 19. Jahrhunderts und zu Beginn des 20. 

Jahrhunderts, als man Romanino (E. v. Engerth, 1882) und Boccaccio Boccaccino 

(A. Venturi, 1915) als Schöpfer des Gemäldes in Erwägung zieht, tappt man im 

Dunkeln.243 Erst mit H. Dollmayrs Entzifferung der Inschrift im Jahre 1887 beginnt 

sich das Blatt zu wenden, wobei es nicht ganz korrekt ist, wenn Pedrocco244 und 

in der Folge Nepi Scirè und Ferino-Pagden meinen, dass die erste Zuschreibung 

an Giorgione auf Justi zurückgeht, zumal Justi 1908 eine Zuschreibung an den 

Künstler lediglich für „möglich“ hält und eine diesbezüglich „ernsthafte Prüfung“ 

empfiehlt; bezeichnenderweise erwähnt der Autor das Bild in der zweiten Fassung 

Abb. 19, S. 77



76

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE seiner Giorgione-Monografie (1925) mit keinem Wort.245 Erst Wilde liefert 1931, 

nachdem Longhi 1927 dem Namen des Malers vorsichtshalber ein „vielleicht“ vo-

rangesetzt hatte, ein eindeutiges Bekenntnis zugunsten Giorgiones Urheberschaft 

und dessen authentischer Inschrift.246 Seit seinem profunden Aufsatz wird die Zu-

schreibung an Giorgione allgemein anerkannt. 

Das Frauenbildnis Laura verkörpert in der venezianischen Porträtmalerei der Re-

naissance einen einschneidenden Entwicklungsschritt, dem Giovanni Bellini mit sei-

nem nur wenige Jahre zuvor geschaffenen Bildnis des Dogen Leonardo Loredan 

(1501, London, National Gallery) vorangegangen war, wiewohl bezüglich unnahbar 

steifer Pose und Konturenschärfe noch ganz dem Quattrocento verpflichtet. Bellinis 

Dogengemälde steht immer noch im Bann jener durch Zeitlosigkeit und Unverän-

derlichkeit gekennzeichneten Bildnismalerei, der, so Wilde, „jede Verbindung des 

Menschen mit seiner Umgebung fehlt“.247 Lediglich in der durchgehenden Dreivier-

telansicht-Darstellung fühlt sich Giorgione noch an die Tradition gebunden, woge-

gen Lorenzo Lotto in seinem etwa ein Jahr früher gemalten Bildnis des Bischofs 

Bernardo de’ Rossi (1505, Neapel, Galleria Nazionale di Capodimonte) bereits um 

einen Schritt weiter geht, indem er das Haupt des Porträtierten dynamisch aus der 

Schrägposition des Körpers beinahe in die Frontalansicht wendet.248 Letzteres führte 

zwar zu einer bis dahin in der venezianischen Porträtmalerei ungewöhnlichen Un-

mittelbarkeit in der Kontaktnahme mit dem Betrachter, umwälzend neu aber war 

Giorgiones zwischen Licht und Schatten oszillierende, Konturen auflösende Farb-

gebung, der die Porträtierte ein zuvor ungeahntes Maß an lebendiger Natürlichkeit 

und Individualisierung des Gesichtsausdrucks verdankt. Ferino-Pagden zufolge „gilt 

Giorgiones Laura heute als der Inbegriff des modernen Frauenbildnisses der Renais-

sance, als Prototyp der Idealporträts der sogenannten belle donne“.249

Neu ist ferner Giorgiones Neigung zum Ausschnitthaften, insofern vom Ober-

körper Lauras so viel gezeigt wird, dass die rechte Hand ganz sichtbar, die linke, 

die den aufgerafften Mantel an den Körper zu pressen scheint, in ihrer Funktion 

zumindest erahnbar ist.250 Daraus resultiert eine deutliche Annäherung an den 

Halbfigurentypus, von dem in den venezianischen Quattrocento-Bildnissen noch 

nichts zu bemerken ist. Im Gegensatz dazu platzierten etwa Antonello da Messina, 

Giovanni Bellini und Alvise Vivarini ihre Porträts zumeist auf einer den Betrach-

ter absondernden Brüstung, dadurch den Eindruck statuarischer, außerhalb jeg-

lichen Handlungsspielraums stehender Büsten vermittelnd. Eine Ausnahme bildet 

lediglich Alvise Vivarini, in dessen Porträt eines Mannes (1497; London, National 

Gallery) – m. W. erstmalig in der venezianischen Bildnismalerei, aber unter Beibe-

haltung der Brüstung – eine Hand zum Vorschein kommt.251 Wie so häufig in der 

venezianischen Quattrocento-Tradition, setzt auch Giorgione sein Frauenbildnis 

vor schwarzen Grund, allerdings mit einem gravierenden Unterschied: Da die Por-

trätierte von locker angeordneten Lorbeerzweigen hinterfangen wird, ist die sonst 

flächenhaft blockierende, folienartige Geschlossenheit des Grundes aufgehoben, 

gewinnt dieser an geheimnisvoller, rational nicht fassbarer Tiefe.

Die im Dreiviertelprofil wiedergegebene Laura richtet ihren Blick nach links, 

nicht gedankenverloren in die Ferne schweifend, sondern wie mit einem imagi-



DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

19	 Giorgione, Frauenbildnis („Laura“), Leinwand auf Holz, 41 x 33,6 cm, Wien, Kusthistorisches Museum



78

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE nären Visavis kommunizierend. So gesehen wäre laut Ferino-Pagden durchaus „in 

Betracht zu ziehen, ob nicht doch zwischenzeitlich mit der Idee gespielt wurde, 

der Laura ein Pendant zur Seite zu stellen“.252 Mit dem naturalistisch individua-

lisierten Antlitz der Laura setzte der Künstler einen Meilenstein im Genre des ve-

nezianischen Frauenbildnisses. Darin waren ihm m. W. nur Gentile Bellini mit dem 

Porträt der Caterina Cornaro (Ende der 90er-Jahre des 15. Jahrhunderts; Buda-

pest, Museum der Bildenden Künste) und Carpaccio mit den Zwei venezianischen 

Damen (ca. 1490/95; Venedig, Museo Correr) vorangegangen. In anderen Fällen, 

wie etwa bei Giovanni Bellini, Cima da Conegliano oder Alvise Vivarini, sind es 

lediglich die einem Idealtypus folgenden Marienbildnisse, die man als Vergleich 

heranziehen könnte. Hier wird umgehend evident, dass Giorgione ein konkretes 

Modell – eine eher ländliche Schönheit mit relativ breitem Gesicht, sinnlichem 

Mund und gedrungenem Hals – vor Augen gestanden war. Tschmelitsch spricht 

von einem „pyknischen Typ, der weiter vom Maler bevorzugt wird“.253 So auch 

in seiner Tempesta mit der ihr Kind stillenden Frauenfigur, die, so Wilde, „hin-

sichtlich der Einzelformen des Kopfes, des Gesichts, [zusätzlich der Haartracht] 

und des umrahmenden Blattwerks […] große formale Ähnlichkeit mit der Laura 

aufweist“.254 Neben dem blühenden Inkarnat der Porträtierten ist es vor allem de-

ren Augenpartie, welche die größte Aufmerksamkeit des Betrachters erregt. Wie 

Wilde bemerkt, sei es der oft gefeierte „schwimmende Blick, dem alles Willens-

mäßige fehlt und der allein das Gefühlserfüllte gibt“ – eine Aussage, über die sich 

streiten lässt. Schon verlässlicher ist seine Wahrnehmung, wenn er schreibt: „Auch 

den Augen fehlt jede fest umschriebene Form. Augapfel, Lider und Brauen sind 

nur Farbflecken, die Iris mit den unregelmäßig aufgesetzten Lichtern durchschei-

nend, braun im Inneren und rötlich gefärbt am unteren Rand.“255 Von solchen 

formvernachlässigenden Tendenzen sind Giorgiones Vorgänger und Zeitgenossen, 

deren Interesse primär auf die präzise Wiedergabe der Formen abzielt, noch weit 

entfernt. Auch Lauras rechte Kopfbegrenzung zeigt keinerlei lineare Konturierung, 

sondern scheint im Dunkel des Grundes zu versinken. Auf ihrem brünetten, streng 

gescheitelten Haar, aus dem sich nur ein schmeichelnd herabfließendes Löckchen 

gelöst hat, liegt ein transparenter Schleier, dessen Existenz lediglich aufgrund 

seiner zittrig verlaufenden Weißkonturierung wahrnehmbar ist. Auch dieser ver-

schwindet zunächst in der Dunkelfolie, ehe er an der linken Schulter – nunmehr 

in ein schalähnlich gerafftes Gebilde verwandelt – wieder auftaucht, in großem 

Bogenschwung das tiefe Dekolleté überkreuzt und in unverkennbar erotischer Ab-

sicht die rot knospende Spitze der entblößten Brust in sanfter Berührung umspielt. 

Die dralle bellezza trägt einen krapproten Mantel mit gelblich braunem, zum 

Kragen umgestülptem Pelzfutter. Da die Schöne offensichtlich keine camicietta 

(= Unterhemd) trägt, darf man sie sich unter dem Mantel nackt vorstellen, sie 

folglich mit dem weichen Pelzfutter – gewiss auch eine erotische Komponente – in 

unmittelbaren Hautkontakt kommt. Die erotisch durchschlagendste Geste besteht 

freilich darin, dass sie den Pelzbesatz mit der rechten Hand wegzieht und dadurch 

dem voyeuristischen Betrachter ihren halb nackten Oberkörper zur Schau stellt, 

wobei bisweilen gerätselt wird, ob sie vielleicht schon im Begriff ist, den Mantel 



79

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEwieder zu schließen. Laut Ferino-Pagden „bleibt unklar ob sie […] den Mantel […] 

soeben weggezogen hat oder den Busen im nächsten Moment im weichen Pelz 

bergen wird“. Letzterem widerspricht indes die Wahrnehmung, die den Schwung 

des Seidentuchs als dynamisch nach unten zielenden, somit das Öffnen des Man-

tels verstärkenden Vektor interpretiert. Dass der Laura, entgegen Wildes Behaup-

tung, keineswegs „alles Willensmäßige fehlt“, sie durchaus zu selbstbewusstem 

Handeln bereit ist, bezeugen zum einen das heftig gekurvte Seidentuch, zum 

anderen die mit zahlreichen Diagonalen dynamisierte Komposition. Dies beginnt 

schon am schräg gezogenen Scheitel der Frisur und setzt sich fort in den Schrägen, 

den Brustausschnitt begrenzenden Pelzstücken, in deren diagonaler Gerichtetheit 

auch die Hand einbezogen ist. Kennzeichnend für diese Dynamisierung sind ferner 

die asymmetrisch angeordneten Lorbeerzweige, die erst rechts in vollem Umfang 

sichtbar werden und die von links unten ansteigende Diagonalkomponente wei-

terführen. 

Neu ist, so Baldass, „vor allem die leuchtende und doch malerisch gedämpfte, 

auf wenige Töne beschränkte Farbengebung“, die, ausgehend vom roten Man-

tel, im wie von innen heraus leuchtenden Inkarnat, dessen Schattenpartien von 

Graubeimengungen völlig unberührt sind, wiederkehrt. Laut Wilde leistet auch 

die Malweise ihren innovativen Beitrag. Denn „nirgends sieht man eine zusam-

menhängende, feste Linie, alle Konturen vibrieren […]. In Wirklichkeit sind diese 

mit höchster Kunst zum ersten Mal als rein farbige Erscheinung wiedergegeben 

[…]. Diese immer wieder absetzende Führung des Umrisses […] wird der ganzen 

venezianischen Malerei des Cinquecentos zum Vorbild.“256 Dies wirft neuerlich die 

Frage nach möglichen Beziehungen zu Leonardos sfumato auf. Grundlage dafür 

ist Vasaris Bericht, wonach „Giorgione einige Werke von der Hand Leonardos ge-

sehen hatte; sie waren sehr verwischt in den Konturen, und, wie man sagt, stark 

ins Dunkel modelliert; und diese Malweise gefiel ihm so sehr, dass er ihr, solange 

er lebte, immer nachging“. Gestützt auf diese Aussage, gelangten manche For-

scher, wie etwa Salvini und Battisti, zu einer positiven Beantwortung der vorhin 

gestellten Frage. Indessen wurden ihre auf eine Affinität mit Leonardo abzielenden 

Thesen erst jüngst von Holberton gründlich widerlegt. Wie auch Ferino-Pagden 

bekräftigt, „finden wir in [der Laura] weder Leonardos Sfumato noch sein Chia-

roscuro zur Anwendung gebracht“.257 In seiner Beweisführung zugunsten eines 

Einflusses von Leonardo verweist Battisti, wie später auch Humfrey und Lucco, auf 

dessen Porträt der Ginevra de’ Benci (ca. 1476; Washington, National Gallery), das 

sich einst in der Sammlung des Bernardo Bembo, Pietro Bembos Vater, befand und 

das Giorgione mit einiger Wahrscheinlichkeit gekannt hat. Schon eine flüchtige 

Betrachtung des Gemäldes macht deutlich, dass ein Vergleich mit der Laura als 

Beleg für einen leonardesken sfumato-Nachweis – abgesehen davon, dass auch 

Leonardos Porträtierte sich vor einem vegetabilen Hintergrund, einem Wacholder-

strauch, befindet – untauglich ist, zumal dafür Leonardos Bildnis auch viel zu früh 

entstanden ist und demzufolge die sittsam gekleidete Ginevra mit ihrer detailliert 

wiedergegebenen Löckchenfrisur sowohl in ihren Umrissen als auch im Binnenbe-

reich des Kostüms noch deutlich dem Linearismus des Quattrocentos verpflichtet 



80

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE ist.258 Ähnlich wie in den Drei Lebensaltern, vor allem in der Tempesta und den 

Drei Philosophen, handelt es sich hier um eine Kompilation mehrerer Bedeutungs-

ebenen, darüber hinaus um ein arkanum, das Giorgiones kunsterfahrener und hu-

manistisch gebildeter Klientel noch zusätzliche Interpretationsmöglichkeiten offen-

ließ. Ausgehend vom in der Inschrift nur unvollständig wiedergegebenen Namen 

des Auftraggebers messer giacomo, wird in den meisten Exegesen einleitend die 

Frage gestellt, ob die Porträtierte dessen Ehefrau oder Mätresse oder eine Kurti-

sane war, wobei man sich lediglich darin einig ist, dass das auffällige Motiv der 

Lorbeerzweige (italienisch: lauro) einen bildlichen Hinweis auf ihren Namen birgt. 

Anzunehmen ist, dass die Eintragung („Petrarcas Laura“) im Inventar der Samm-

lung des Bartolomeo della Nave „ihre Richtigkeit besitzt und dass tatsächlich mit 

dem Porträt von messer Giacomos präsumptiver Geliebten zugleich das Bild jener 

berühmten Dame der Dichtung beschworen werden sollte, die im ausgehenden 

15. Jahrhundert zur literarischen Kultfigur par excellence geworden war: Laura, 

der Heldin von Petrarcas […] Meisterwerk, dem Canzoniere“, der, 1501 bei Aldo 

Manuzio ediert, in der Lagunenstadt jenen Petrarkismus entfachte, mit dem wohl 

auch Giorgione gründlich vertraut war und der sich fortan als literarische Mode 

über ganz Europa ausbreiten sollte.259 Dass es sich hier „kaum um die von Pe

trarca verehrte Laura handeln dürfte, ist aus ihrer durch Simone Martini tradierten 

Ikonografie zu schließen, die sie blond und blauäugig zeigt“.260 Zudem schildert 

der Dichter seine ‚ferne Geliebte‘ als hoheitsvolle, mit ihrem schneeweißen Inkar-

nat (neve) überirdisch schöne und keusche Frau.261 Von all dem ist in Giorgiones 

Laura nichts zu bemerken: Sie ist brünett und braunäugig, ein Mädchen ländlichen 

Typs, das mit seiner Freizügigkeit nichts weniger als Enthaltsamkeit im Sinn hat. 

Gleichwohl sind ihr als Ehrenzeichen die einer Gloriole gleich sie umgebenden Lor-

beerzweige zugedacht, womit sich eine Assoziation mit Ovids Daphne aufdrängt 

– jener Nymphe, die sich, um der Begehrlichkeit Apollos zu entgehen, in einen 

Lorbeerstrauch verwandelt hatte. Seither waren dem Dichtergott die ewiglich grü-

nenden Lorbeerblätter heilig, galten diese als das signifikanteste Symbol der Poesie 

und des unsterblichen Dichterruhms – für den Maler gewiss Anlass genug, um es 

in die Vielfalt seiner Bedeutungsschichten sowohl in Anlehnung an die von Pet-

rarca gerühmte Namensschwester als auch in Anspielung auf daphne, der griechi-

schen Bezeichnung für Lorbeer, aufzunehmen.262

Giorgiones innovative Leistung besteht vor allem darin, dass er sein Frauen-

bildnis – im Gegensatz zur keuschen Laura Petrarcas und zur sich Apollo entzie-

henden Daphne – „in einem Akt absichtsvollen Sich-Entblößens […] als frivole 

Erfindung […] zur Schau stellt“. Ausgehend von Leonardos Beitrag zum Paragone-

Streit, den der Künstler gegenüber der poesia zugunsten der Malerei entscheidet, 

eröffnet sich hier für Helke eine neue, bislang von der Forschung vernachlässigte 

Bedeutungsschicht allegorischen Charakters. Im Zusammenhang mit Giorgiones 

Laura ist besonders aufschlussreich, dass Leonardos Argumentation vorwiegend 

Beispiele zugrunde liegen, „die die eminente Rolle des Visuellen für den Bereich 

der Erotik beleuchten“. Leonardo definiert Sinnenlust in erster Linie als Augenlust, 

hält das Auge für erotische Stimulanz empfänglicher als das Ohr, das Bild erre-



81

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEgender als das Wort. Nach ausführlicher Darlegung der Problematik gelangt die 

Autorin zu folgendem Resümee: „Giorgione weiß, dass des Dichters wortreiche 

Huldigung sich mit seiner hommage nie messen kann. Der Wettkampf [Paragone-

Streit] ist zugunsten Giorgiones entschieden, die neue Laura gehört nunmehr 

seiner Kunst […]. Konsequenterweise wäre Laura/Poesia nunmehr als Pittura an-

zusehen […].“263 – Während Helkes allegorische Deutung vermutlich auf breite 

Zustimmung stoßen wird, hat die Frage, ob es sich hier um eine Ehefrau, Braut 

oder um eine Hetäre beziehungsweise Kurtisane handelt, die ikonologisch inte-

ressierten Gemüter bis heute entzweit, wobei immer zu bedenken bleibt, dass 

„Giorgione hier bewusst delikat die Deutungsmöglichkeiten mischt und mit Ab-

sicht den Bedeutungsinhalt verhüllt, jedoch nur in dem Maße, dass die Synthese 

der Bedeutungen ingeniös nachvollziehbar bleibt“.264 Zweifellos ist die vor allem 

von Ost überzeugend vertretene Hetären- beziehungsweise Kurtisanentheorie 

leichter nachvollziehbar als die ebenso riskante wie intellektuell aufwendige Argu-

mentation jener Partei, die sich für ein „Brautbild“ einsetzt.265 Für die erste Deu-

tungsversion spricht zunächst die ostentative Zurschaustellung der Brust. Diesem 

berufsbedingten Exhibitionismus begegnete man in Venedig vor allem am ponte 

delle tette, wo die dem ältesten Gewerbe nachgehenden Damen in den Fens-

tern der angrenzenden Etablissements ihre Reize präsentierten, legitimiert von der 

Obrigkeit, die darin ein probates Mittel gegen die grassierende Homosexualität 

sah. Hinzu kommt das Zeichen eines der ‚Luxusklasse‘ angehörenden Freuden-

mädchens: der prächtige pelzgefütterte Mantel – an sich ein Männergewand, das 

jedoch laut Cesare Vecellio (Habiti, 1590) auch den Kurtisanen als Winteradjus-

tierung diente.266 Obwohl der dünne weiße Schleier ein typisches Accessoire der 

verheirateten Frauen war, ist er auch bei Kurtisanen nicht ungewöhnlich, zumal 

diese beim Kirchgang ihr Gesicht mit einem Schleier bedeckten.267 Darüber hinaus 

hat auch die Verwendung des Symbols der Dichtkunst, des Lorbeers, nichts Über-

raschendes an sich, standen doch zumindest die bildungsbeflissenen Hetären und 

Kurtisanen auch mit Humanisten und Literaten in Kontakt und waren nicht selten 

selbst als Dichterinnen tätig, weshalb auch Anderson Laura als „Dichter-Kurtisane“ 

anspricht.268 Dessen ungeachtet verfügt auch die „Brautbild“-Hypothese, ausge-

hend von Verheyen, über eine beträchtliche Anhängerschar. Der zentrale Anhalts-

punkt dafür ist der Umstand, dass der Lorbeer auch als Symbol der ehelichen Tu-

gend gilt. Dal Pozzolo zufolge könnte das Motiv der einen bedeckten und der 

anderen entblößten Brust die Antithese zwischen Pudicitia und Voluptas darstel-

len, die beide für die Harmonie der Eheleute notwendig sind. Laut Gentili handelt 

es sich um „die Kopräsenz von ausdrücklicher, dargebotener und gelebter Erotik 

und gemäßigter, überwachter und regulierter Erotik“ – eine Kopräsenz, die nur im 

Ehestand möglich ist und die Frage zulässt, ob ursprünglich vielleicht doch die Fer-

tigung eines männlichen Bildpendants zur Laura geplant war.269 Auch Tschmelitsch 

zählt zu den Verfechtern der „Brautbild“-Theorie. Als Beweisstück nennt er Barto-

lomeo Venetos Weibliches Brustbild (Lucrezia Borgia?), das – zwischen 1505 und 

1508, also etwa gleichzeitig mit Giorgiones Laura entstanden – heute im Städel-

schen Kunstinstitut in Frankfurt aufbewahrt wird und angesichts seiner sittsamen 



82

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE Grundhaltung in der Tat den Prämissen eines „Brautbilds“ entspricht. Auch Barto-

lomeos Dame trägt einen Schleier und zeigt eine entblößte Brust, der allerdings im 

Gegensatz zu Giorgiones Laura jegliches Flair an Erotik, vor allem aber die Absicht 

zu frivoler Darbietung fehlen. Wie der Autor richtig bemerkt, „widerspricht der 

klare Gesichtsausdruck jeder Deutung auf käufliche Liebe“, und gerade Letzte-

res ist für Laura entscheidend und unterstreicht ihre Kurtisanenrolle.270 Giorgiones 

Laura kennzeichnet, sei die Porträtierte nun „gelehrte Kurtisane oder tugendsame 

Ehefrau“, „eine einzigartige Erotik und Sinnlichkeit, die dieses Gemälde zu einem 

Unikum in der Malerei am Beginn des 16. Jahrhunderts macht“.271

Das in den Staatlichen Museen zu Berlin aufbewahrte Jünglingsporträt (so-

genanntes Giustiniani-Porträt, benannt nach dem Namen der Familie, in deren 

Besitz es sich bis 1884 befand) wird heute, von zwei Ausnahmen abgesehen, 

allgemein als Werk des Malers aus Castelfranco anerkannt.272 In der Datierungs-

frage hingegen gehen die Meinungen weit auseinander, wobei die viel zu früh 

angesetzten Datierungen von Ballarin (um 1497) und Humfrey (ca. 1498–1500) 

m. E. ebenso wie die extrem verspätete von Della Pergola (ca. 1507–1508) aus-

zuschließen sind. Überblickt man den seit Justi schon auf ein Jahrhundert an-

gewachsenen Forschungsstand, scheinen sich, wie auch Anderson bestätigt, die 

ersten Jahre des 16. Jahrhunderts als Entstehungszeitraum durchzusetzen. Eine 

ähnliche Auffassung hatte schon Richter vertreten, als er das Jünglingsporträt „in 

die Nähe der Judith“ platzierte und sich damit dem schon drei Jahrzehnte zu-

vor publizierten Vorschlag Justis („bis etwa 1503 oder 1504“) annäherte. Daraus 

ist aus meiner Sicht zu folgern, dass das Gemälde nach der Allendale-Gruppe 

und deutlich vor der Laura zu datieren ist; Letzteres widerspricht der Auffassung 

Pedroccos, der ohne Angabe von Gründen „sehr enge Parallelen zur Laura“ zu 

entdecken meint.273

Völlig neuartig innerhalb der damaligen venezianischen Porträtmalerei ist die 

Größe des Dargestellten im Verhältnis zur Bildfläche – eine Proportionierung, auf 

die Lorenzo Lotto in seinem Bildnis des Bischofs Bernardo de’ Rossi (1505) etwa 

ein bis zwei Jahre danach zurückgreifen wird. Traditionell hingegen ist der Ein-

satz einer Brüstung, wobei innovativ ins Gewicht fällt, dass diese links abgetreppt 

erhöht ist und den perspektivisch vorgreifenden Fingern der rechten Hand des 

Patrizierjünglings als Unterlage dient. Damit verliert die Brüstung als innerbildliche 

Rahmung an Bedeutung – mit einem Zugewinn an Räumlichkeit, der den Por

trätierten als eindeutig hinter der Barriere postiert zur Erscheinung bringt. Im Ge-

gensatz dazu fungiert die Brüstung, etwa bei Antonello da Messina und Giovanni 

Bellini, stets als Sockel einer scheinbar darauf ruhenden, nahezu skulptural anmu-

tenden Büste. Einer solchen Deutungsmöglichkeit widersetzt sich Giorgione dahin 

gehend, dass er mittels tiefer Faltenkurven die Existenz angewinkelter Arme hinter 

der Brüstung erahnen lässt. Bogenförmig umfasst, hebt sich der stringent kontu-

rierte, leicht schräg gestellte Oberkörper vom dunkelgrauen Grund ab. Von den 

formauflösenden Tendenzen der vor allem mit ihrer rechten Begrenzung in den 

Grund eintauchenden Laura ist hier noch nichts zu bemerken. Der Jüngling trägt 

ein zwischen Rosa, Blau- und Rotviolett changierendes Wams, das linear abge-

Abb. 20, S. 83



83

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

steppt und mit zu Maschen verknoteten Bändern geschlossen ist. Mit dem Chan-

geant des Kolorits hat sich Giorgione vom homogenen Farbauftrag des Quattro-

centos bereits weit entfernt, wobei nur einzuwenden ist, dass der changierende 

Effekt zum Teil mit dem problematischen Erhaltungszustand zusammenhängen 

könnte. Dem Restaurierbericht von 1979274 zufolge ist „die Farbe vermutlich auf-

grund von starkem Lichteinfall ausgeblichen“ und, wie die Röntgenaufnahmen 

verraten, „scheint die Oberfläche ziemlich abgerieben“.275 Der Kopf des Jünglings 

ist in Dreiviertelansicht leicht aus der Körperachse gedreht. Zudem sind die Augen 

aus der Gesichtsachse nach rechts gerückt, genauer gesagt, die Pupillen in die 

Augenwinkel verschoben. Dazu Hornigs Kommentar: „Diese zweimalige Verschie-

bung von Untereinheiten gegen die Achse des jeweils übergeordneten Rahmens 

sichert der Darstellung einen höheren Grad an Lebendigkeit und Unmittelbarkeit“ 

gegenüber den auf eine gemeinsame Achse ausgerichteten Bildnissen Bellinis, in 

denen der Blick des Porträtierten nie wie bei Giorgione den Betrachter fixiert, son-

20	 Giorgione, Jünglingsporträt („Porträt-
Giustiniani“), Leinwand, 58 x 46 cm, Berlin, 
Staatliche Museen



84

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE dern sich schräg an ihm vorbei in der Ferne verliert.276 Einen wichtigen Anhalts-

punkt fand Giorgione in der Bildniskunst Antonello da Messinas. In der Tat war 

ihm dieser – im Gegensatz zu Bellinis starrer, den Blickkontakt des Porträtierten 

mit dem Betrachter stets verweigernder Auffassung – mit der Dynamisierung des 

Themas, das heißt der Achsenverschiebung von Körper, Kopf und Augen, voran-

gegangen.277 Schon Justi ist eine Affinität mit Antonello nicht entgangen, wenn er 

schreibt: „So unterscheidet es [das Giustiniani-Porträt] sich im Äußerlichen kaum 

von der Art Antonellos.“ Wie der Hinweis auf „im Äußerlichen“ verrät, birgt dieser 

Satz indes auch eine relevante Einschränkung, die der Autor, zugleich die prinzi-

piellen Unterschiede in der Porträtauffassung des Quattro- und Cinquecentos er-

klärend, wie folgt erläutert: „Antonello zeigt in seinen Köpfen alle kleinsten Förm-

chen mit der Sorgfalt und wissenschaftlichen Andacht eines Anatomen. Es werden 

nicht die Züge herausgeholt, die vom Schicksal, von der Seele des Dargestellten 

geformt sind und somit sein Wesen künden, sondern alles Sichtbare ist als gleich 

wichtig erfasst und genau wiedergegeben. Giorgione bewertet von den äußeren 

Formen nur die Träger des seelischen Ausdrucks […] seine Gestaltungskraft strebt 

nach einheitlichem Rhythmus der Formwerte, nach Einordnung des Kleinen in den 

großen Zusammenklang des Ganzen.“278 

Das Gesicht des Jünglings wird von schulterlangem Haar mit akkurat gezoge-

nem Mittelscheitel gerahmt. Trotz dunklen Grunds sind die Umrisse der Frisur im 

Gegensatz zur Laura noch gut erkennbar. Das lebendig durchblutete, von sanften 

Schatten umspielte Inkarnat erinnert an eine Beobachtung Vasaris, der zufolge 

Giorgione seinen Ruhm nicht zuletzt der Fähigkeit verdankte, „die Frische des 

lebendigen Fleisches abzubilden“.279 Der durch Schattenbildung deutlich vortre-

tende Wangenknochen, die kräftige, leicht gebogene Nase, das runde, aber feste 

Kinn und der schmale, gleichwohl nicht unsinnliche Mund zeugen von Willens-

stärke. Die dreifache Biegung von Lidfalten und Brauenbogen verleihen dem Au-

genpaar „eine durchdringende Kraft“ (Hornig), deren suggestiver Wirkung sich 

der Betrachter – in Erinnerung an Leonardos metaphorische Augendefinition als 

„finestra dell’anima“ – nicht zu entziehen vermag. Del Torre Scheuch spricht von 

einem „melancholischen, reservierten und vielleicht ein wenig distanzierten Blick“, 

dem sich m. E. ein Hauch von Skepsis hinzugesellt.280 Der den Betrachter fixierende 

Blick aus den Augenwinkeln, den der Mensch erfahrungsgemäß nicht lange bei-

behält, verleiht der Darstellung, unterstützt durch die Dynamik der mehrfachen 

Achsenverschiebung am Porträtierten, laut Hornig „fast etwas Augenblickhaf-

tes“.281 Damit ist die auf Dynamik und Veränderlichkeit basierende Bildzeit ange-

sprochen, der wir hier als ein zwischen dem Noch-Nicht und Nicht-Mehr ange-

siedelten Jetzt begegnen.282 Vor allem das Wams steht mit seiner Sekundärfarbe, 

dem changierenden Rotviolett, im Zeichen einer dynamischen Qualitätsverände-

rung, die den als Ruhepole dienenden Primärfarben völlig fremd ist.283 Innovativ 

ist ferner Giorgiones Idee, die rechte Hand des Porträtierten auf der Abstufung 

des Parapetts sichtbar zu machen. Zuvor hatte in der venezianischen Bildnismalerei 

m. W. lediglich Alvise Vivarini von dieser Möglichkeit Gebrauch gemacht – und dies 

nur ein einziges Mal im Porträt eines Mannes (1497; London, National Gallery), al-



85

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASElerdings mit dem Unterschied, dass die Hand des Mannes nicht wie bei Giorgione 

auf einer Brüstung liegt, sondern erst dahinter in Erscheinung tritt. Dem war in 

der niederländischen Malerei bereits Jan van Eyck mit seinem Männerbildnis Leal 

Souvenir-Tymotheos (1432; London, National Gallery) vorangegangen.284 Anto-

nello da Messina und Giovanni Bellini hingegen lag nichts ferner, als eine Hand 

in eine Bildnisdarstellung einzubeziehen, zumal dies den büstenartigen Charakter 

ihrer zeitlosen Porträts empfindlich gestört hätte. Bei genauer Betrachtung fällt 

auf, dass im Giustiniani-Porträt lediglich die stark verkürzten Finger der Hand auf 

der Brüstung ruhen. Anregend dafür war vermutlich Hans Memlings Bildnis eines 

jungen Mannes (Ende der 70er-Jahre des 15. Jahrhunderts; Venedig, Accademia), 

in dem die in ähnlicher Stellung wiedergegebenen Finger allerdings nicht auf einer 

Brüstung, sondern unmittelbar auf dem Bildrahmen platziert erscheinen.285 Man 

kann davon ausgehen, dass Giorgione Werke Memlings gekannt hat, zumal Ge-

mälde flämischer Meister damals bei venezianischen Sammlern sehr begehrt wa-

ren; übrigens wurzelt auch Antonellos Bildnisauffassung zu einem beträchtlichen 

Anteil in der altniederländischen Porträtmalerei. 

Mit den in die Brüstung eingeschnittenen Buchstaben VV hat Giorgione der 

Nachwelt ein wie so oft nur schwer lösbares Rätsel aufgegeben. Dazu offeriert 

die Forschung mindestens sechs Deutungsmöglichkeiten, denen allen etwas mehr 

oder minder Plausibles innewohnt. Doch der Reihe nach: Della Pergola deutet das 

Doppel-V als die Initialen des Porträtierten, des damals 24-jährigen Gabriele Ven-

dramin, der in der Buchstabenabkürzung als Vendramin Venetus bezeichnet wird. 

Wissenswert ist, dass sich Giorgiones Tempesta 1530 im Besitz Gabrieles befand, 

der laut Perissa Torrini vermutlich auch der Auftraggeber des Gemäldes gewesen 

war. Eher schwach begründet ist Schreys Interpretation des VV als Vanitas Vanita-

tum-Motto. Am überzeugendsten ist m. E. De Grummonds Meinung, der zufolge 

die beiden Buchstaben – gemäß der klassischen Bildnistradition – als Vivus Vivo in 

Bezug zu „da vivo“ stehen, was so viel wie „nach dem Leben gemalt“ bedeutet. 

Indessen fand diese Hypothese nur wenig Zustimmung. Anderson und Holberton 

(2002) möchten sie, kaum überzeugender, durch Veniet Venus (beziehungsweise 

Veneris victor) oder Virtus vincit ersetzt wissen. Letzteres geht auf Calvesi zurück, 

ihm folgten Ballarin und Lucco, der in Virtus vincit – in Anspielung auf Verità und 

Virtù – eine kabbalistische Bedeutung vermutet. Hartlaub schließlich, der Giorgio-

nes Interesse am Änigmatischen besonders eingehend auf den Grund ging, deutet 

VV als Geheimzeichen einer hermetischen Sekte, der wahrscheinlich auch der Por-

trätierte angehörte.286 

Das im Kunsthistorischen Museum in Wien aufbewahrte Gemälde Knabe mit 

Pfeil ist vermutlich mit jenem identisch, das sich ursprünglich im Besitz von Gio-

vanni Ram, einem katalanischen, in Venedig wohnhaften Kaufmann, befand und 

1532 in die Sammlung des venezianischen Patriziers Antonio Pasqualino gelangte. 

Marcantonio Michiel hatte es in seine Inventarliste aufgenommen und als „Haupt 

eines Knaben, der in der Hand den Pfeil hält … von der Hand des Zorzo aus Cas-

telfranco“ beschrieben. Dass es sich dabei um das Wiener Tafelbild handelt, hat 

erstmals L. Venturi 1913 erkannt.287 Nachdem Erzherzog Sigismund das Gemälde 

Abb. 21, S. 89



86

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE für seine Sammlung in Innsbruck (später ins Schloss Ambras transferiert) erworben 

hatte, galt es als Werk des Andrea del Sarto, danach in den Katalogen der Kaiser-

lichen Sammlungen in Wien als Schedone (1783) und Correggio-Schule (1873). 

Später hat Berenson Künstler, wie Cariani, Correggio und Lotto, als Schöpfer der 

Tafel in Erwägung gezogen, ehe er sich schließlich zu einer Zuschreibung an Gior

gione durchringen konnte.288 Diese Verwirrung in der Zuschreibungsfrage resul-

tiert nicht zuletzt aus der Beschreibung Michiels, welche die Existenz von zwei 

Fassungen des Themas impliziert. Nach dem Verkauf der einen Bildversion an Pas-

qualino hielt Ram auch die andere, in seinem Besitz verbliebene für ein Original 

Giorgiones (Michiel: „[…] benche egli creda che sii el proprio“).289 Da nur eine der 

beiden Fassungen erhalten geblieben ist – eben jene, die schließlich nach Wien 

gelangte –, wurde in der älteren Forschung bisweilen der Verdacht geäußert, dass 

es sich dabei um eine Kopie handeln könnte. Seit Gronaus Aufnahme des Wiener 

Gemäldes in die Werkliste Giorgiones wurde dessen Eigenhändigkeit dann kaum 

noch ernstlich infrage gestellt.290

Dass es sich hier nicht um ein konkretes Porträt, sondern um das Idealbildnis 

eines Knaben mit zweifelsfrei androgynen Gesichtszügen – man beachte vor al-

lem den zugespitzten, weiblich anmutenden Mund – handelt, ist offenkundig. Das 

brünette Haar, welches das Antlitz sanft umspielt und dessen Konturen verwischt, 

scheint im Dunkel des Grundes aufzugehen. Ein lasierender Pinselduktus bewirkt 

eine transparente Schattenbildung, die sogar noch eine Intensivierung des blühen-

den, durch Rosatönungen an den Wangen unterstrichenen Inkarnats nach sich 

zieht. Diese hier deutlicher als in allen anderen Werken Giorgiones durch Leonardo 

inspirierte sfumato-Technik trägt wesentlich dazu bei, dass der Knabe „durch zahl-

lose feine Abstufungen in den Tönen langsam aus dem Dunkeln in das Licht des 

Vordergrundes aufzutauchen, oder aber in dieses Dunkel zurückzusinken“ scheint, 

wodurch dem Betrachter eine Konkretisierung des erwünschten Kontakts mit der 

Idealgestalt erheblich erschwert wird.291 Dieser Eindruck rührt nicht zuletzt daher, 

dass der Knabe – entgegen Ellers Beobachtung – den Betrachter nicht direkt „an-

schaut“, sondern diesen mit seinem Blick nur gleichsam streift, eher kontempla-

tiv in sich versunken als in die Ferne schweifend. Teilnahmsvoll, vielleicht sogar 

Zärtlichkeit verheißend neigt er sein Haupt zur linken Schulter, die gegenüber der 

rechten deutlich – dem Betrachter greifbar nahe gerückt – nach vorne tritt. Er trägt 

einen roten Umhang, der sich, die Schräge der Gesichtsachse fortsetzend, nach 

links unten v-förmig schließt und ausschnitthaft das Dekolleté mit dem weißen 

plissierten Hemd freigibt. Die ein erhebliches dynamisches Potenzial bergende V-

Form wiederholt sich, einem Echo gleich, in Gegenrichtung an der keilähnlich die 

Stirn des Knaben rahmenden Frisur. Die in die linke unter Bildecke weisende Keil-

struktur mündet in die ebenfalls v-förmig gespreizten Finger der rechten Hand, die 

den Schaft des gefiederten Pfeils anstatt mit festem Zugriff in spielerisch-graziöser 

Haltung umfängt. Der nach links geneigte Pfeil überkreuzt als Gegenschräge die 

sonst die Komposition bestimmende Diagonalstruktur. Hinzu kommen zahlreiche 

Parallelismen – wie etwa die Parallelverschiebung zwischen der rechten inneren 

Umhangbegrenzung und dem linken Haaransatz, der Nase und dem linken Um-



87

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEhangsaum sowie der Linie des Mundes und der mit Goldfadenstickerei versehenen 

Hemdbordüre –, die in Hetzers Kategorienliste des Ornamentalen eine Vorrang-

stellung einnehmen und einen wichtigen strukturellen Wesenszug der veneziani-

schen Malerei im Allgemeinen signalisieren.

Die Deutungsproblematik des idealen Knabenbilds hat einen langwierigen, 

bis in die Gegenwart reichenden Diskurs entfacht. In Erwägung gezogen wurden 

Verkörperungen von Apollo, Eros und des hl. Sebastian – Vorschläge, die im Ein-

zelfall der traditionellen Ikonografie widersprechen.292 So wird Apollo in der Re-

naissance als blond gelockter Akt mit Lorbeerkranz, Bogen und Köcher oder mit 

der Leier beziehungsweise Lyra, der Liebesgott Eros als schelmisch blonder Knabe 

mit Pfeil und Bogen und der hl. Sebastian mit Heiligenschein und vorwiegend als 

von Pfeilen durchbohrter Akt dargestellt. Gleichwohl treffen alle drei Personen ein 

jeweils wesentliches Charakteristikum des geheimnisumwitterten Knabenbilds: die 

Schönheit (Apollo), die Liebe (Eros) und den Schmerz (Sebastian). Ausgehend von 

der Tatsache, dass sich Giorgiones Gemälde fast immer einer auf Singuläres ab-

zielenden Hermeneutik entziehen, sieht Hornig hier „verschiedene Sinnschichten 

miteinander verzahnt, die eine einseitige Deutung ausschließen“.293 Dem Rech-

nung tragend, hebt Holberton das Motiv des Pfeils auf eine universalere Ebene, in-

dem er ihm eine allgemeine metaphorische Bedeutung zuspricht, die, am Beispiel 

der Legenden von Cupido und Diana erörtert, im Spannungsverhältnis von Liebe 

und Tod ihren Niederschlag findet.294 Diesen Ansatz vertieft Koos mit informati-

ven Hinweisen auf die Antike und frühzeitliche Liebesliteratur, der eine „ambiva-

lente Affektstruktur der Liebe zwischen Freude und Schmerz“ innewohnt.295 Im 

Vorgriff auf Leonardos Entscheidung im Paragone-Streit billigt Plutarch in seinen 

diversen Schriften über die Liebe, wie den Questiones conviviales, dem Sehen die 

Rolle einer entscheidenden Prämisse zu: „Das Sehen bietet den ersten Zugang 

zur Liebe, dieser höchst kräftigen und gewaltigen Erfahrung der Seele, […]. Die 

antwortenden Blicke der Jungen und Schönen und der Strom der Flüsse aus de-

ren Augen […] lässt die Liebenden vergehen und zerstört sie, bereitet Vergnügen 

verbunden mit Schmerz, ein Vergnügen, das diese selbst als bittersüß bezeichnen. 

Weder durch den Tastsinn noch durch das Gehör erleiden sie so tiefe Wunden, 

wie durch das Sehen und Gesehenwerden.“296 Allein damit ist schon viel über ei-

nen wichtigen Aspekt universaler Deutungsmöglichkeit in Giorgiones Gemälde 

gesagt. – Im Rückgriff auf antike Schriften (etwa jene Platons) im Allgemeinen und 

auf Plutarchs visuellen Ansatz im Besonderen beschreibt Marsilio Ficino jene Ei-

genschaften der Liebe, die erforderlich sind, „um behend die Pfeile abzuschießen, 

welche die Herzen verwunden […]. Der so beschaffene Körperbau lockt nämlich 

den, welcher ihn von weitem erblickt, heranzutreten und hält dann den aus der 

Nähe Anschauenden zu längerer Betrachtung fest. Jedoch bewirkt dabei allein 

das Begegnen der Blicke die Verwundung. […] Das Auge ist stets die Ursache und 

der Ursprung [der Liebe].“297 Da der Neoplatonismus damals in gebildeten Adels-

kreisen, etwa am Hof der Caterina Cornaro in Asolo, einen wichtigen Stellenwert 

hatte, drängt sich hier auch der allerdings auf rein Geistiges abzielende und von 

Plotin stammende Begriff des „inneren Auges“ (in: Enneaden, 6) auf.



88

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE Offensichtlich auf Ficinos Anschauung rekurrierend, setzt auch Leonardo im Lie-

besdiskurs auf die ‚Macht des Auges‘, indem er im Paragone-Streit die Vorrang-

stellung der Malerei gegenüber der Poesie betont. In seinem Trattato della Pit-

tura ist zu lesen: „Und wenn der Dichter anführt, er entzünde die Menschen zur 

Liebe, […], so hat der Maler Macht, dasselbe zu vollbringen, und in umso höherem 

Grade, als er vor den Liebenden das eigene Abbild des geliebten Gegenstandes 

hinstellt, sodass jener oft anfängt, es zu küssen und es anzureden, was er nicht 

tun würde, wenn der Poet die nämlichen Reize vor ihn hinstellte.“298 – Den Um-

stand, dass in Giorgiones Gemälde nur die Feder, nicht aber die Spitze des Pfeils 

zu sehen ist, interpretiert Koos als Allusion auf das Instrument des Poeten, die 

Schreibfeder, womit der Künstler, basierend auf der gemeinsamen Sprachwurzel 

von penna (= Schreibfeder) und penello (= Pinsel), auch die Dichtung als berech-

tigte Disziplin im Liebesdiskurs anerkennt.299 – In der Mailänder Schule Leonar-

dos erfreute sich das vorliegende Sujet großer Beliebtheit. Die anspruchsvollste 

Version stammt wohl von Giovanni Antonio Boltraffio. Sie befindet sich im Besitz 

des Puschkin-Museums in Moskau und wird dort fälschlicherweise als Hl. Sebas-

tian identifiziert und mit „um 1500“ datiert.300 Mit Sicherheit schon vor Giorgio-

nes Tafel entstanden, ist für Boltraffios Knabendarstellung – merkwürdigerweise 

unter völligem Verzicht auf eine sfumato-Technik – durch strikten Linearismus, 

skulpturale Plastizität, kompromisslose Scheidung von Grund und Figur und, wie 

die in zahllose Löckchen aufgelöste Frisur des Knaben bezeugt, eine minutiöse 

Detailtreue gekennzeichnet – alles Merkmale, die sich von den künstlerischen 

Kriterien des Venezianers radikal unterscheiden. Dass ein auf einen hermeneu-

tischen Ertrag abzielender Vergleich zwischen den Werken der beiden Künstler 

nutzbringend sein kann, hat Koos bewiesen, wenn sie schreibt: „Anders als etwa 

Boltraffio in seinen Bildnissen idealer Knaben mit Pfeil sucht Giorgione nicht nur 

die unmittelbare Präsenz und zu Liebe entflammende Schönheit, sondern auch 

die ambivalente Affektstruktur des frühneuzeitlichen Liebeskonzepts. […] Anders 

als bei Boltraffio ist der Betrachtende aufgefordert, das Objekt seines Blicks durch 

die eigene subjektive Vorstellungskraft zu aktualisieren“, wodurch die Autorin so-

wohl die an sich unvergleichliche Vielfalt der änigmatischen Bedeutungsebenen im 

Werk Giorgiones als auch dessen implizite Aufforderung an den Betrachter zum 

empathischen Mitvollzug der dynamischen Komposition auf den Punkt bringt.301 

Dass das androgyne Wesen des idealen Knabenbildnisses auch die Gemüter 

homoerotisch veranlagter Männer erregt hat, darf angenommen werden, zu-

mal die Homosexualität damals in Venedig – und nicht nur dort – weit verbreitet 

war.302 Einen Beleg dafür finden wir bei Ficino, der in Fortsetzung seines vorhin 

zitierten Satzes betont: „[…] sind diese Blicke besonders wirksam, wenn sie nicht 

aus den Augen einer Frau, sondern eines Jünglings stammen: Leichter aber noch 

nehmen männliche Personen die Männer ein, da sie ihnen mehr gleichen als die 

Frauen.“ Dem hat wohl auch Giorgione entsprochen und damit der Fülle von Deu-

tungsmöglichkeiten eine weitere Facette hinzugefügt.

Wie so oft, gehen auch hier die Meinungen in der Datierungsfrage weit ausei-

nander. Für Pignatti gilt der Knabe mit Pfeil „als intensivster Moment der Tuchfüh-



DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

lung zwischen Giorgione und Leonardo“. Ähnlich dachten Ballarin und Lucco, die 

das Gemälde angesichts seiner im Gesamtœuvre Giorgiones am ausgeprägtesten 

sfumato-Technik unmittelbar mit Leonardos Venedig-Besuch in Verbindung brach-

ten, demnach als Entstehungszeit das Jahr 1500 annehmen, die Tafel somit der 

Frühzeit des Künstlers zurechnen. Indessen ist nicht zu leugnen, dass es sich hier 

– gemessen an Giorgiones früher Schaffensperiode – um einen erheblich „flüssi-

geren Farbauftrag“ (Hornig) handelt, die sfumato-Rezeption folglich erst merklich 

verspätet gegenüber Leonardos Venedig-Aufenthalt erfolgt sein muss. So gese-

hen ist m. E. der Datierungsvorschlag „1504–1506“ (Della Pergola und Pedrocco; 

Heinz: 1505) – also betreffend die Zeitspanne zwischen der Madonna von Castel-

franco und der Laura – als der plausibelste anzusehen, was auch laut Anderson die 

Möglichkeit einer zeitlichen Übereinstimmung mit der Laura nicht ausschließt.303 

Ein ähnliches Nahverhältnis zum leonardesken sfumato kennzeichnet den Hir-

tenknaben mit Flöte (Hampton Court, Royal Collections), dessen Gesichtszüge – 

Nasen-, Mund- und Kinnform sowie Augenschnitt – mit jenen des Knaben mit 

dem Pfeil weitgehend übereinstimmen, was vermuten lässt, dass sich Giorgione in 

beiden Fällen desselben androgynen Modells bedient hat. Unterschiedlich ist die 

21	 Giorgione, Knabe mit Pfeil, Holz, 
48 x 42 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum

22	 Giorgione, Hirtenknabe mit Flöte, 
Leinwand, 61,2 x 46,5 cm, Hampton Court, 
Royal Collections



90

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE – parallel zum Saum des über die rechte Schulter gelegten Umhangs – nach links 

geneigte Kopfhaltung sowie die in schräger Gegenrichtung zielende Flöte, was 

jedoch am analogen Strukturprinzip zweier sich überkreuzender Diagonalen nichts 

ändert. Hinsichtlich der die Flöte haltenden Hand besteht zu jener im Knaben mit 

dem Pfeil insofern eine bemerkenswerte Affinität, als Zeige- und Mittelfinger, von-

einandergespreizt, eine liegende V-Form bilden. Der gravierendste Gegensatz zum 

Vorgängerbild manifestiert sich darin, dass der Knabe den Betrachter nicht, wie 

Eller irrtümlich behauptet, „anschaut“, sondern den Blick versonnen nach unten 

richtet, als wollte er dem eben verhallten Klang des arkadischen Instruments nach-

lauschen. Und anders als zuvor wird das Antlitz des Hirtenknaben von schulter-

langem, blond gelocktem Haar gerahmt, das es erlaubt, diesen laut Richter als 

jugendlichen Apollo zu deuten, was freilich nicht ausschließt, ihn auf einer zweiten 

Bedeutungsebene als einen musikbegeisterten, von der Sehnsucht nach Arkadien 

erfüllten, somit als Hirte verkleideten adligen Jüngling zu interpretieren.304 Im Übri-

gen sind der Anwendung der sfumato-Technik – abweichend von der Wiener Tafel 

– Grenzen gesetzt, zumal sich die stringent umrissene Frisur des Hirtenknaben mit 

ihrer blonden Tönung merklich vom Dunkel des Grundes abhebt.

In der Datierungsfrage bezieht Pignatti einen problematischen Standpunkt, 

wenn er zwischen den beiden Gemälden einen vermeintlichen „Stilwandel“ fest-

stellt, der „von der maniera moderna (um 1506–1508) zum neuen Realismus 

(1508–1510) [führt], der sich leonardesker Reminiszenzen bedient“, wonach der 

Knabe mit Flöte in die Spätphase Giorgiones zu datieren sei. Mitstreiter findet der 

Autor in Ballarin, Lucco und Pedrocco, die eine stilistische Affinität des Gemäl-

des mit Giorgiones Porträt eines Mannes (Terris) konstatieren und dessen frag-

mentarische Datumsinschrift „15..“ mit 1510 entziffern, folglich den Knaben mit 

Flöte ebenso in die letzte Schaffensperiode des Künstlers einordnen. Dabei wird 

übergangen, dass die rudimentäre Jahreszahlangabe am Terris-Porträt, wie jüngst 

wieder von Anderson ausgeführt, mehrere Lesarten (1500, 1506, 1508 u. 1510) 

ermöglicht. Entgegen Pignattis „Stilwandel“-Theorie und nicht zuletzt aufgrund 

der mangelnden Zuverlässigkeit der Terris-Jahreszahl ist für das im Hampton Court 

aufbewahrte Gemälde m. E. eine Datierung im Anschluss an den Knaben mit Pfeil 

und bald nach der Laura (1506) vorzuziehen.305 Die Zuschreibungsfrage hat die 

Kunsthistorikerzunft in mehrere Fraktionen gespalten, wobei sich eine Majorität 

für Giorgione eingesetzt hat – und dies im Anschluss an Morelli, der keinen Grund 

sah, an der Richtigkeit der ursprünglichen, im 17. Jahrhundert im Sammlungsin-

ventar Karls I. von England vermerkten Identifikation des Gemäldes als Werk Gior-

giones zu zweifeln. Eine andere Partei plädierte, ausgehend von Crowe und Caval-

caselle, für eine Kopie. Mehrere Fachleute sprechen sich für andere Künstler (wie 

etwa Torbido oder Catena) als Schöpfer der Tafel aus, ohne jedoch in der weiteren 

Forschung Zustimmung beziehungsweise Reaktionen auszulösen. Unzureichend 

begründet ist m. E. die Zuschreibung des Gemäldes an den jungen Tizian durch 

Sherman und Anderson, die in der rezenten Tizian-Forschung (v.a. bei Joannides 

und Humfrey) gleichwohl ein positives Echo fand.306



91

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

Giorgiones Bildnis einer alten Frau, La Vecchia (Venedig, Accademia), zählt hin-

sichtlich seiner naturalistischen Wiedergabe zu den bedeutendsten Werken der ve-

nezianischen Porträtmalerei des beginnenden 16. Jahrhunderts. Die Identifikation 

mit der Mutter des Künstlers hat sich aufgrund unterschiedlicher Eintragungen in 

den alten Sammlungsinventaren keineswegs, wie Hornig meinte, durchgesetzt, 

vor allem nicht in der rezenten Literatur, die diese noch von Tschmelitsch enthusi-

astisch vertretene These zwar nicht ausdrücklich ablehnt, ihr aber doch eher reser-

viert zu begegnen scheint.307 Das in Tempera auf Leinwand gemalte Bild bleibt in 

Marcantonio Michiels Tagebuch aus dem Jahre 1530 unerwähnt. Einer Hypothese 

Mellers zufolge befand es sich 1528 im Besitz Marino Grimanis (des Neffen von 

Kardinal Domenico Grimani), wo es – ohne Nennung des Künstlers – als „Kopf 

einer alten Frau mit einem Fell (vello) um den Kopf“ beschrieben wird.308 Da der 

Vecchia jedoch anstatt eines Fells eine weiße Haube als Kopfbedeckung dient, 

fällt es schwer, Mellers Identifikationsversuch vorbehaltlos zuzustimmen, wiewohl 

als bedenkenswert erscheinen mag, dass sich in derselben Sammlung das als „ri-

tratto di Zorzon di suo mano fatto“ bezeichnete Selbstporträt Giorgiones befand. 

23	 Giorgione, La Vecchia, Leinwand, 
68 x 59 cm, Venedig, Accademia



92

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE Obgleich Pochat der These, die Vecchia als Mutter des Künstlers zu identifizieren, 

eher skeptisch gegenübersteht, drängt sich ihm gleichwohl die Frage im Sinne 

eines „gewagten Gedankenspiels“ auf: „Was wäre, wenn es [das Selbstporträt] 

als Pendantbild zu Giorgiones Bildnis der Vecchia gesehen wurde […]? Könnte 

schon damals die Idee aufgekommen sein, es handle sich um die Mutter des noch 

relativ jungen Malers?“309 – Wann genau das Gemälde in den Besitz von Gabriele 

Vendramin kam, ist unbekannt. Gesichert ist das Jahr 1569, als es in das Inventar 

der Vendramin-Sammlung aufgenommen und als „Porträt der Mutter Giorgiones 

von der Hand Giorgiones, mit seinem Rahmen, auf den das Wappen des Hauses 

Vendramin gemalt ist“ beschrieben wurde. Dieser Eintragung hat die Forschung 

den höchsten Quellenwert zugebilligt, zumal der heutige Rahmen, wie ein neues 

Inventar von 1601 bestätigt, mit dem ursprünglichen identisch zu sein scheint; hier 

fehlt allerdings der Hinweis auf Giorgiones Mutter.310

Um die Mitte des 17. Jahrhunderts wurde La Vecchia von Cristoforo Orsetti, 

einem reichen Händler aus Bergamo, erworben und nach dessen Tod im Jahr 1664 

ebenso wie zuvor in Vendramins Katalog von 1569 als „Ritratto di vecchia madre 

di Zorzon di mano […] dell’istesso Zorzon“ inventarisiert. 1680 lassen die Erben 

Orsettis eine neue Liste der Bildersammlung erstellen, wobei bezüglich der Vec-

chia der vormalige Hinweis auf Giorgione und dessen Mutter fehlt und nur noch 

von einem „Bild mit einer alten Frau, die einen Zettel in der Hand hält“ die Rede 

ist.311 Bevor das Gemälde 1856 von Kaiser Franz Joseph für die Accademia in Ve-

nedig angekauft wurde, befand es sich seit dem Ende des 18. Jahrhunderts in 

der Sammlung von Girolamo Manfrin, wo es als „Alte Frau, bekannt unter dem 

Namen der Mutter Tizians, in der Manier Giorgiones“ verzeichnet war.312 Nach 

„unsicheren und recht abwegigen Zuschreibungen (Torbido, Cariani)“ ist das Bild – 

spätestens seit der Restaurierung von 1949 – heute fast einstimmig als Werk Gior-

giones anerkannt.313 Genannt seien nur zwei Ausnahmen: Während Panofsky das 

Gemälde – anscheinend auch in Reminiszenz an den Inventartext der Sammlung 

Manfrin – mit der völlig haltlosen Begründung, „Giorgione, der liebenswürdige 

Meister, wäre zu einer derartig hintergründigen Darstellung nicht fähig gewesen“, 

Tizian zugeordnet hat, wurde es jüngst von Eller, ebenso wenig nachvollziehbar, 

Dürer zugesprochen.314 

Wie Röntgenaufnahmen zeigen, reichte die Gestalt der Frau ursprünglich bis 

zum unteren Bildrand, wo noch Hand und Gewand weitergingen; die Brüstung 

wurde erst später darübergemalt, worin sich bestätigt, dass Giorgione in einem 

ersten Arbeitsgang anstatt einer Büste ein Halbfigurenstück vorgesehen hatte. Nepi 

Scirè zufolge dürfte auch der cartellino mit der Beschriftung COL TEMPO (mit der 

Zeit) erst später dazugekommen sein, „gleichsam als käme er aus dem Ärmel; ur-

sprünglich ging er auf der anderen Seite der Hand weiter“. Hinzu kommt, dass der 

Frau anstelle von Haube und Schultertuch in der Endfassung ein langes Tuch vom 

Kopf aus über die Schulter fiel. Geplant war ferner ein erheblich tieferer Kleidaus-

schnitt, der folglich zumindest den Brustansatz sehen ließ.315 Trotz des späteren 

Einsatzes einer Distanz schaffenden Brüstungsbarriere bleibt die Kontaktnahme 

der Vecchia mit dem Betrachter ungebrochen. Dafür sorgen ihr in extremer Drei-



93

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEviertelansicht wiedergegebener Körper, dessen weit vorgenommene, durch die 

Strahlkraft des weißen Umhangs besonders betonte linke Schulter dem Beschauer 

den Eindruck von nahezu tastbarer Nähe vermittelt, vor allem aber der aus den 

Augenwinkeln kritisch auf ihn gerichtete Blick, dessen Wachheit und durch die prä-

gnanten Lichtreflexe in den Pupillen verstärkter Suggestionskraft man sich kaum 

zu entziehen vermag. Beabsichtigt ist ein auf den Betrachter zielender Appell, der 

sich zudem im zum Sprechen geöffneten Mund sowie in der als mahnende Erin-

nerung an die Vergänglichkeit menschlicher Existenz selbstreferenziell auf die Brust 

weisenden Hand niederschlägt. Die weiße Haube lässt den schütteren Haaransatz 

frei, von dem sich eine Strähne gelöst hat. Die rissige, ledern gefärbte Haut des 

Gesichts, der faltige Hals und die schadhaften Zähne zeugen vom beschwerlichen 

Leben einer Dienstmagd, die sich gleichwohl nicht in düsterer Arbeitskluft abbil-

den ließ, sondern ein rosafarbenes Kleid mit rundem Halsausschnitt trägt, aus dem 

ein weißes Hemd hervorlugt. Die Frau ist keineswegs, wie des Öfteren behauptet 

wird, eine dem Verfall preisgegebene Greisin. Sie zeigt immer noch Willensstärke 

und verfügt über genügend Energie, um sich mit selbstbewusster Geste und ein-

dringlichen Worten an den Betrachter zu wenden. Sie ist aufgrund ihres harten 

Daseins auf dem Lande lediglich frühzeitig gealtert. Angesichts ihres in Spuren 

noch vorhandenen blonden Haars muss sie damals, so Tschmelitsch, „über fünfzig, 

sicherlich aber noch keine sechzig alt gewesen sein“. Die Frage, ob es sich hier 

tatsächlich um Giorgiones Mutter handelt, wird vom Autor positiv beantwortet: 

„Dass es die Mutter wirklich ist, ergibt ein Vergleich. Überwinden wir das erste 

Befremden, dann merken wir erst die Familienähnlichkeit. Das gesicherte Selbst-

bildnis [Giorgiones] hat dieselbe starke Nase, dasselbe energische Kinn, auch die 

starken Augenbrauenbögen und vor allem diese klar blickenden Augen.“316 Ob 

diese gewiss überlegenswerten, immerhin durch die Mehrheit der Inventarquellen 

gestützten Ausführungen genug Beweiskraft haben, bleibt offen. Pochats Beden-

ken, wonach „der [ursprünglich] tiefere Brustausschnitt sich schwerlich mit einem 

Porträt einer Mutter, in diesem Fall gar des Malers selbst vereinbaren lässt“ sind 

insofern zu zerstreuen, als Giorgione in der überarbeiteten Fassung des Gemäl-

des von dieser ehemals freizügigeren Lösung – vielleicht nicht zuletzt aus Respekt 

gegenüber seiner Mutter – Abstand genommen hat.317 Eine eigenwillige Ansicht 

vertrat Berenson, der eine Ähnlichkeit mit dem Gesicht der jungen Frau aus der 

Tempesta zu entdecken glaubte, woraus er – gestützt auch auf die Analogie des 

weißen, ähnlich gefalteten Schultertuchs – folgerte, dass die ihr Kind stillende Mut-

ter der Tempesta im Alter der Vecchia gleichen müsste. Eine weitere Affinität zeigt 

sich am Mittelscheitel der Frisur, von der zwei sorgfältig behandelte Lockenbündel 

herabhängen, an die im Alter nur noch eine unordentlich fallende Haarsträhne er-

innert. Obwohl diese These einen Rekurs auf den mittlerweile als obsolet betrach-

teten Forschungsstand an der Wende zum 20. Jahrhundert impliziert, sollte man 

sie dennoch nicht ganz außer Acht lassen. In Konnotation mit Giorgiones Biografie 

dachte man damals an eine in die Tempesta eingebundene Darstellung der Familie 

des Künstlers. Meines Erachtens spricht wenig dagegen, darin eine der gerade in 

diesem Gemälde so zahlreich vertretenen Bedeutungsschichten zu vermuten.318 



94

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE Die Frage, ob die Vecchia als Allegorie oder als Porträt anzusehen ist, hat die Gior

gione-Forschung bis heute entzweit. Lange Zeit – seit Suida – galt das Gemälde 

vornehmlich als Vanitas-Allegorie, von Panofsky als memento senescere interpre-

tiert.319 Vescovo deutete es als Personifikation des Alters in direkter Abhängigkeit 

von Dürers Avaritia. Ballarin vertiefte den ikonologisch-universalen Aspekt, indem 

er das Bild als eine Art neuplatonisch verschlüsselte Würdigung des Alters las, als 

Stadium der Weisheit und der erreichten perfekten Gottesliebe. Oder ein anderes 

Beispiel: Lucco zufolge habe sich der Künstler – mit implizitem Verweis auf seine 

Mutter – auf eine Textpassage des Plinius bezogen, in der das von Protogenes ge-

malte Bildnis seiner eigenen Mutter erwähnt wird.320 Hier alle Allegorie-Verfechter 

aufzulisten, würde wohl zu weit führen. Erwähnt sei nur noch ein Satz Dülbergs 

mit einem klaren Bekenntnis zugunsten einer Allegorie: „Entscheidend und der 

Beweis, dass es sich nicht um ein intendiertes Porträt einer ganz bestimmten alten 

Frau handelt, ist der hinter der Rechten sich aufrollende Zettel mit der Inschrift 

col tempo […].“321 Dass der cartellino dem Gemälde einen allegorischen Beige-

schmack verleiht, ist unbestritten. Einzuwenden ist jedoch, dass dieser erst nach-

träglich hinzugefügt wurde, was allerdings an der eindringlich veristischen, eben 

porträthaften Wiedergabe der Vecchia – nicht zuletzt im Kontext als Mutter Gior-

giones – nichts ändert. Nepi Scirè findet hier einen Ausweg, wenn sie das Gemälde 

der „Kategorie des Porträts mit moralisierenden Inschriften“ zuteilt.322 Im Übrigen 

meinte Battisti, dass die Inschrift auf verbreitete Motive in der Dichtung des frühen 

16. Jahrhunderts anspiele. Erwähnt sei nur ein Sonett von Panfilo Sasso, in dem 

jede Zeile mit col tempo beginnt.323 

Gegenwärtig scheint sich die Porträttheorie gegenüber dem prominenten Alle-

gorie-Verteidiger Aikema durchzusetzen. Der Konflikt bahnt sich schon im Ausstel-

lungskatalog von 2004 (Giorgione. Mythos und Enigma) an, in dem Nepi Scirè – in 

Opposition zu Aikema – „das außerordentliche Potenzial dieses Porträts“ hervor-

hebt und bekräftigend hinzufügt: „[…] denn um ein solches handelt es sich, mag 

man noch so viele ikonologische Interpretationen hineinlesen.“324 Im nächstfolgen-

den Giorgione-Beitrag (AK 2006, Bellini. Giorgione. Tizian) greift Ferino-Pagden 

dieses Porträtplädoyer auf und warnt davor, mit Aikema „die Alte als komische, lä-

cherliche Figur zu lesen“. Vor allem die Anschauung, Giorgione sei von Leonardos 

Karikaturen alter Menschen inspiriert worden, womit die Vecchia der „ars comica“ 

zuzuweisen wäre, wird von der Autorin mit dem energischen Vermerk: „Sie ist 

ganz einfach nicht komisch und will es auch nicht sein“, zurückgewiesen.325 Ai-

kemas nachdrückliche Einstufung der Vecchia als eine Allegorie wird offenkundig, 

wenn er Gottfried Boehm zu Unrecht kritisiert, der das Gemälde als ein hervorra-

gendes Porträt in sein Buch Bildnis und Individuum aufnimmt.326 Erst jüngst hat 

sich Pochat in den Diskurs „Allegorie oder Porträt“ eingeschaltet und sich pointiert 

für den Porträtcharakter der Vecchia entschieden. Schon einleitend stellt er klar: 

„Ein Attribut [hier der cartellino mit dem col tempo] hebt, wenn es nachträglich 

hinzugefügt wird, nicht das Porträt als solches auf.“ In der Folge gerät sein Text zu 

einer ebenso stichhaltigen wie lesenswerten Replik auf Aikemas schon von Ferino-

Pagden kritisierten „ars comica“- These. Zunächst referiert er in freiem Zitat Aike-



95

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEmas Standpunkt: „Die repräsentative Darstellung, etwa eines Porträts, wird das 

niedere Sujet, in diesem Falle den geringen sozialen Status einer Dienstmagd, oder 

durch etwas Groteskes oder Abartiges unterlaufen und löst so bei dem kundigen 

Betrachter eine entsprechende amüsierte Reaktion aus.“327 Darauf seine Antwort: 

„Bei der Vecchia will sich dieses Gefühl aber nicht einstellen, denn die Alte ist 

in der Darstellung weder übertrieben [zudem auch nichts weniger als karikiert], 

noch ist der körperliche Verfall besonders hervorgekehrt. Von einem Lachen kann 

auch keine Rede sein. Der wache Blick und die unumstößliche Tatsache, dass der 

Mensch mit der Zeit altert […], er aber dennoch seine Individualität und eine ge-

wisse Würde bewahren kann, verleiht dem Bildnis seine besondere Intensität und 

Tragik.“328 Anstatt sich um die Streitfrage, Allegorie oder Porträt, zu kümmern, be-

tritt Gentili festeren Boden, indem er die weiße Haube und den Überwurf der Vec-

chia als die typische Berufskleidung der Ammen identifiziert. Eine Anregung dafür 

könnte Carpaccios alte Frau im Ursula-Zyklus (Ankunft der englischen Botschafter) 

geboten haben, die, auf den Stufen zu Ursulas Gemach sitzend, vergleichbar mit 

der Vecchia, sich mit ähnlich weißer Haube und Schultertuch als Amme zu erken-

nen gibt. Auch im Falle Carpaccios ist, wie das verhärmte Gesicht der alten Frau 

verrät, mit einem konkreten Modell zu rechnen. Dass Giorgione der Vecchia im 

Nachhinein die besagte Schriftrolle hinzugefügt hat, bedeutet laut Gentile nicht 

mehr als eine „allegorische Abmilderung“ eines in der damaligen venezianischen 

Malerei unvergleichlich realistischen Bildnisses. Mit der Identifikation der Vecchia 

als Amme verbindet Gentili – wiewohl hermeneutisch etwas zu kurz gegriffen – 

das Bestreben, „Giorgione zu entmythisieren“ beziehungsweise die „Erfolge und 

Grenzen der Ikonologie“ aufzuzeigen, um damit die ausufernden Intentionen der 

Ikonologen in die Schranken zu weisen.329

Wie schon Baldass betonte, steht die Vecchia im Œuvre Giorgiones „recht iso-

liert“ da.330 In der Tat ist die durch einen strengen, fast holzschnitthaft geprägten 

Linearismus und einen die Körperplastizität hervorhebenden Figur-Grund-Kontrast 

gekennzeichnete Stillage des Gemäldes sonst nirgends im Porträtschaffen des 

Künstlers anzutreffen. Einem „trocken-zeichnerischen Arbeitsvorgang“ (Heinz) 

gesellt sich als weiteres singuläres Merkmal eine spezielle Maltechnik hinzu: „Es 

handelt sich um ein Leimfarbenbild, ein sogenanntes Tüchlein, eine feine, kno-

tenlose Leinwand, auf der ohne Grundierung mit Tempera gemalt wurde, eine 

billigere und schnellere Malweise […].“331 Mangels werkimmanenter Stilverglei-

che wird dadurch jeglicher Datierungsversuch erheblich erschwert. Morassi meinte 

hier einen Ausweg gefunden zu haben, indem er die Entstehung der Vecchia um 

1507 ansetzte und dies mit angeblichen Parallelen zu Dürers aus demselben Jahr 

stammenden Avaritia (Wien, Kunsthistorisches Museum) begründete.332 Abge-

sehen von einer von Giorgione radikal abweichenden Stilauffassung malte Dürer 

eine alte Frau mit entblößter Brust und mit einem Geldsack in den Händen, eine 

„abstoßende Altweibergestalt“ (Anzelewsky), deren körperlicher Verfall im Ver-

gleich mit der Vecchia viel weiter fortgeschritten ist. So gesehen stand bislang 

außer Streit, dass hier eine rein allegorische Darstellung vorliegt, ehe dem Binder 

erst kürzlich eine Neudeutung – im Sinne einer zweiten Bedeutungsebene – hin-

24	 Albrecht Dürer, Avaritia, Holz, 35 x 29 cm, 
Wien, Kunsthistorisches Museum



96

zufügte. In der Tat gelang es der Autorin, mit überzeugenden physiognomischen 

Vergleichen glaubhaft zu machen, dass es sich hier auch um ein Selbstporträt 

Dürers handelt, der Künstler in prophetischer Vorausschau auf sein Altersstadium 

einer vom Zahn der Zeit befallenen Kurtisane seine eigenen, der Fantasie entsprun-

genen Gesichtszüge verliehen hat.333 Bei Giorgione ist die Reihenfolge der Bedeu-

tungsebenen anders gelagert: Die Vecchia ist wie schon betont in erster Linie ein 

Porträt, dem erst a posteriori die Beschriftung col tempo als Merkmal einer Al-

legorie hinzugefügt wurde. Morassis Konnotation mit Dürer hat in der Folgezeit 

viel Anklang gefunden, vor allem seit Andersons Publikation des Vendraminschen 

Inventar von 1601.334 Darin ist abermals nur eine „Donna vecchia“ genannt, aller-

dings ergänzt mit dem bedeutsamen Vermerk: „[…] der Deckel des besagten Bild-

nisses [Vecchia] bemalt mit einem Mann in einem Gewand aus schwarzem Leder.“ 

Abgesehen davon, dass dieser Zusatz lediglich im Inventar von 1601 aufscheint 

und vom coperto mit dem Porträt eines Mannes jede Spur fehlt (laut Anderson 

könnte dieses durchaus auch von einem anderen Maler stammen), sowie dem 

Umstand, dass der noch heute erhaltene Prunkrahmen der Vecchia mit Sicherheit 

schon lange vor 1601 existiert hat, macht es, so Ferino-Pagden, „unwahrschein-

lich, dass die Vecchia als Deckel geplant sein konnte oder dass sie später eine sol-

che Funktion bekam“.335 Einen gegenteiligen Standpunkt vertraten Dülberg und 

kürzlich erst Aikema, die wie zuvor schon Morassi eine „starke Affinität“ mit Dü-

rers Avaritia zu erkennen glauben, worin sie sich durch den Schutzdeckel-Hinweis 

von 1601 noch bestärkt fühlen, zumal ja auch die Avaritia einem Männerporträt 

als Rückseite dient. Zudem betonen beide Autoren eine vermeintliche Nähe der 

Vecchia zu leonardesken Wurzeln, wobei vor allem Aikemas Vergleich mit Leo-

nardos Zeichnung mit Fünf grotesken Köpfen (Windsor Castle, The Royal Library) 

insofern völlig ins Leere geht, als Giorgiones Bildnis, wie bereits erwähnt, nicht im 

Geringsten etwas Karikaturistisches anhaftet. Sinnvoller ist Nepi Scirès Hinweis auf 

eine flüchtige, vor 1505 zu datierende Skizze Leonardos mit einer – fern jeder kari-

katuristischen Absicht – im Profil dargestellten, zahnlosen alten Frau (Mailand, Bi-

blioteca Ambrosiana). Dass diese Federzeichnung Giorgiones Gemälde „sehr nahe 

steht“, darf indes bezweifelt werden, zumal Leonardos in drastischer Weise dem 

Verfall preisgegebenes Frauenantlitz fast schon an eine Totenmaske erinnert.336 

Um Missverständnissen vorzubeugen: Sowohl Dülberg als auch Aikema behaup-

ten keineswegs eine direkte Abhängigkeit Giorgiones von Dürer. Dülberg hat 

sogar vorgeschlagen, dass deren Gemälde unabhängig voneinander entstanden 

seien, wiewohl diese Einschätzung im Widerspruch zu ihrer Affinitätsanschauung 

zu stehen scheint. Zudem ist Aikema zuzustimmen, wenn er schreibt: „Meiner 

Ansicht nach wurden beide Werke etwa gleichzeitig konzipiert, in einem Umfeld 

der gegenseitigen Inspiration oder vielleicht auch der künstlerischen Rivalität: 1507 

in Venedig.“337 Dies wirft neuerlich die Frage nach der Datierung der Vecchia auf, 

die, so auch laut Pochat, im Zeitraum vom 1505–1507, also während Dürers zwei-

ten Venedig-Aufenthalts, vermutlich sogar noch vor dessen Avaritia entstanden 

sein dürfte. Jedenfalls sind m. E. alle zuvor oder danach ansetzenden Datierungs-

versuche auszuschließen.338

25	 Leonardo da Vinci, Alte Frau, 
Federzeichnung, Mailand, Biblioteca 
Ambrosiana 

Abb. 25



97

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

Das Porträt eines Mannes (Terris) war im 19. Jahrhundert im Besitz des englischen 

Sammlers David Curror und kam im frühen 20. Jahrhundert in die Sammlung von 

Alexander Terris in London. Um 1930 gelangte es nach Amerika, wo es schließ-

lich 1941 dem San Diego Museum of Fine Arts gestiftet wurde. Richter war der 

Erste, der das Bildnis als Werk Giorgiones 1937 publiziert hat. Widerstand fand er 

m. W. lediglich bei Fiocco, Berenson und Magugliani, die – völlig unverständlich – 

den Namen Palma Vecchios ins Treffen führten.339 Heute wird das Porträt einhellig 

als Autograf Giorgiones angesehen.340 Auf der Rückseite des Tafelgemäldes sind 

der Name des Künstlers und das Entstehungsjahr inschriftlich genannt: „15.. di 

man, de M0 Zorzi da Castel fr…“ – neben dem Laura-Bildnis, auf dessen Rückseite 

gleichfalls Signatur und Jahreszahl vermerkt sind, eine der wenigen als gesichert 

geltenden Anhaltspunkte der Giorgione-Forschung. Die Sache hat nur insofern 

einen Haken, als die beiden letzten Ziffern der Jahreszahl, so das berechtigte Urteil 

der meisten Kunsthistoriker unleserlich sind. Eine Ausnahme bildet Pignatti, der 

das Datum vorbehaltlos als „1510“ liest, eine ‚Anschauung‘, die erst jüngst von 

26	 Giorgione, Porträt eines Mannes („Bildnis 
Terris“), Holz, 30,1 x 26,7 cm, San Diego, 
Fine Arts Gallery



98

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE Anderson wie schon von anderen Forschern zuvor nachdrücklich infrage gestellt 

wurde.341 Nicht selten geäußerte Bedenken in der Richtung, dass die Inschrift erst 

später hinzugefügt worden wäre, wurden spätestens seit der Restaurierung von 

1992 zerstreut. Seither steht außer Streit, dass Inschrift und Gemälde aus der glei-

chen Zeit stammen. 

Die unmittelbare Wirkung des Bildnisses auf den Betrachter rührt nicht zuletzt 

daher, dass der Künstler – offenkundig vom Wunsch getragen, „den Protago-

nisten möglichst feinsinnig und geistig direkt zu interpretieren“342 – den Port-

rätierten in die vorderste Bildebene rückt, sich somit fast ausschließlich auf die 

Wiedergabe des Gesichts konzentriert. Dies ist neu und steht im Gegensatz zu 

seinem übrigen Porträtschaffen, wo stets auch die Schultern der Dargestellten, 

deutlich über das Ausmaß einer Büste hinausgehend, einbezogen sind. Ähnlich 

wie im Giustiniani-Porträt ist das Antlitz des Patriziers in Dreiviertelansicht wie-

dergegeben, sind die Pupillen in jäher Wendung in die Augenwinkel gerückt, 

wodurch es zu einem spontanen Blickkontakt mit dem Betrachter kommt. Mar-

kante Wangenknochen, eine kräftig ausgebildete Nase und ein sensibler Mund 

mit gezackt aufgeworfener Oberlippe bestimmen den Gesichtsausdruck, dem 

eine nachdenkliche, bis an die Grenze des Meditativen reichende Versonnen-

heit anhaftet. Wie Eller einfühlsam kommentiert, „verbindet sich in diesem Por-

trät ohne jegliche Attribute intellektuelle Tiefe mit poetischer Phantasie“.343 Ein 

lebhaft rhythmisiertes Licht-Schatten-Spiel huscht über das Antlitz, dem so – im 

Unterschied zum Giustiniani-Porträt – jede lineare Schärfe (man beachte nur die 

verwischten Augenbrauen) genommen ist. Alles steht im Banne eines weich ver-

fließenden, das Kolorit zügelnden und eines der sfumato-Technik förderlichen 

Lichts, von dessen Einfallswinkel vor allem die helle Stirn, die rechts verschattete 

Kieferpartie und der schräg auf den Hals fallende Schlagschatten Zeugnis geben. 

Das Gesicht wird von auffällig nachlässig behandeltem Haar gerahmt, das sich, 

im Stirnbereich zunächst schwarz getönt, im unteren Abschnitt in graue, großzü-

gig gemalte Strähnen auflöst. Bemerkenswert – und singulär im Œuvre Giorgio-

nes – ist hier der ebenso fleckenhaft wirre wie skizzenhaft dynamische Pinselduk-

tus, dem man auch in den oberen, dem Hintergrund vorbehaltenen Eckzwickeln 

des Gemäldes begegnet. Dieser Hintergrundbereich ist mit einem dunklen Grün 

auf schwarzer Untermalung strukturiert, demzufolge die transparente Grundie-

rung beinahe nahtlos in das Schwarz des Haares mündet und das durchlässige 

Grün, einem geöffneten Schleier gleich, einen Vordergrundanspruch zu erheben 

scheint. Nach unten zu verstärkt sich der Dunkelgrund so eindringlich, dass von 

den Konturen des ebenso dunklen Wamses fast nichts zu sehen ist. Damit geht 

ein Defizit an Körperlichkeit einher, das die Aufmerksamkeit des Betrachters nur 

umso stärker auf das magisch anmutende, wie im Schwebezustand befindliche 

Antlitz fokussiert. Aus all dieser Düsternis sticht das lebendige, von Rotbeimen-

gungen durchsetzte Inkarnat besonders wirksam hervor. Mit dem umgebenden 

Dunkelgrün bildet es einen Kalt-Warm-Kontrast, dadurch die psychologische 

Durchdringung des an einen Geheimnisträger erinnernden Dargestellten noch 

zusätzlich verstärkend. 

Abb. 20, S. 83



99

Unter den Versuchen, den Porträtierten zu identifizieren, gebührt jenem von 

Klara Garas eine Vorrangstellung. Die Autorin glaubt, in ihm Christoph Fugger, 

der damals in Venedig lebte und als reichster Handelsherr unter den Deutschen 

galt, zu erkennen. Als Beleg dafür verweist sie auf ein von Dürer 1506 gemaltes 

Porträt (Genua, La Galleria di Palazzo Rosso), das sie mit jenem von Giorgione 

in Beziehung bringt.344 Abgesehen davon, dass hier zwei stilistisch-künstlerisch 

extrem gegensätzliche Welten aufeinanderstoßen, sind die physiognomischen 

Ähnlichkeiten (Brauenbogen, Augenschnitt, kräftige Nase und charakteristischer 

Mund) der in den beiden Bildern dargestellten Personen in der Tat nicht zu leug-

nen. Unterschiedlich ist lediglich der Kopfumriss, dem Dürer – in vermutlich eher 

der Wirklichkeit angenäherter Intention – eine nach unten zu sich verengende, 

weniger schmeichelhafte Form verliehen hat. Bei Giorgione hingegen handelt es 

sich um eine idealisierte Version, die sich in einer deutlich markanteren, Willens-

stärke signalisierenden Kinnpartie niederschlägt. Dass sich auch darin eine mit 

Dürer konkurrierende Absicht manifestiert, ist offenkundig. Wenn sich Analogien 

zwischen den beiden Bildnissen nicht schon prima vista aufdrängen, so mag dies 

damit zusammenhängen, dass der Porträtierte bei Dürer einen Hut trägt, wogegen 

der Venezianer ihn barhäuptig darstellt. Wie indes aus einer Röntgenaufnahme 

hervorgeht, die eine quer über die Stirn verlaufende Linie kenntlich macht, war 

von Giorgione ursprünglich ebenfalls eine Kopfbedeckung geplant gewesen.345 

Der Gedanke an ein Konkurrenzverhältnis lässt vermuten, dass die beiden Porträts 

annähernd zeitgleich entstanden sind, wofür die mit 1506 datierte Version Dürers 

einen fixen Anhaltspunkt bietet. Ballarin folgend haben auch Anderson und Lucco 

vorgeschlagen, Giorgiones Gemälde in das Jahr 1506 zu datieren. Obwohl dies an 

sich seine Richtigkeit hat, sind die dafür angeführten Argumente nicht überzeu-

gend, wenn Anderson Giorgiones Tafelbild mit dessen viel früher geschaffener Al-

lendale-Gruppe in Verbindung bringt und Lucco es – völlig verfehlt – mit „realismo 

düreriano“ charakterisiert.346 Della Pergola entziffert das inschriftliche Jahreszahl-

Fragment mit 1505, woraus zu schließen wäre, dass Giorgione mit seinem Porträt 

jenem Dürers zeitlich vorangegangen war.347 Zu diesem Datierungsvorschlag passt 

auch der Hinweis auf die sfumato-Technik, der man auch in Giorgiones ungefähr 

gleichzeitig datierbarem Tafelbild Knabe mit Pfeil begegnet. Eine Erörterung dieser 

Malweise vermisst man bei Pignatti, mit dessen willkürlicher Leseart der Jahreszahl 

als „1510“ sich auch Pedrocco und Eller – allerdings ohne stilkritische Überprüfung 

–  einverstanden erklären.348

Was das Leinwandgemälde Der Krieger (Wien, Kunsthistorisches Museum) an-

langt, besteht – wie schon von Pedrocco angesprochen – eine deutliche Verwandt-

schaft zum Terris-Bildnis.349 Diese manifestiert sich sowohl in maltechnischer als 

auch stilistischer Hinsicht; man beachte nur das Einsinken des Dargestellten in den 

dunklen Grund sowie das lebhafte Licht-Schatten-Spiel mit unverkennbaren sfu-

mato-Effekten. Da Pedrocco am problematischen Versuch Pignattis, die Jahreszahl 

am Terris-Bildnis mit 1510 zu rekonstruieren, kritiklos festhält, zögert auch er nicht, 

den Krieger in Giorgiones letzte Schaffensphase einzuordnen, wogegen m. E. 1506 

– in logischer Konsequenz zu obigem Text – als Datierung vorzuziehen ist.

27	 Albrecht Dürer, Bildnis eines jungen Mannes 
(Christoph Fugger?), Holz, 46 x 35 cm, 
Genua, Galleria di Palazzo Rosso

Abb. 21, S. 89

Abb. 28, S. 100



100

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

Wie so oft bei Giorgione ist die Quellenlage zum Krieger ebenso dürftig wie un-

sicher. Dies beginnt mit Marcantonio Michiel, der 1525 im Hause des Girolamo 

Marcello ein Bild sah, das er wie folgt beschreibt: „Le ritratto de esso M. Hie-

ronime [= Marcello Girolamo] armato, che mostra la schiena, insino al cinto, et 

volta la testa, fo de mano de Zorzo da Castelfranco.“ Unter Berufung auf diese 

Quelle vertreten etliche Forscher350 die Ansicht, dass es sich hier tatsächlich um ein 

Porträt (ritratto) Girolamo Marcellos handelt – eine These, die von Ferino-Pagden 

angefochten wird. Darüber hinaus bestreitet sie den Quellenwert des im Besitz 

Marcellos befindlichen Gemäldes, wiewohl die von Michiel beschriebene Haltung 

der Figur (schiena = Rückansicht; volta la testa = Kopfwendung) – entgegen der 

Betrachtungsweise der Autorin durchaus jener des Wiener Kriegers entspricht.351

1528 ist Michiel zu Gast im Hause des Giovannantonio Venier, wo er auf ein 

Gemälde mit ähnlichem Thema trifft, das er ebenfalls als Autograf Giorgiones an-

28	 Giorgione, Der Krieger, Leinwand, 
72 x 56,5 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum



101

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEerkennt. Anders als in seinem Kommentar von 1525, ist nun nicht mehr von einem 

Porträt, sondern nur von einem „soldato armato“, also nicht von einem hoch-

rangigen, namentlich bekannten Offizier, die Rede. Und wenn dieser wie zuvor 

im Gemälde der Sammlung Marcellos als Halbfigur geschildert wird, so trifft dies 

auch auf den „Soldaten“ im Wiener Bild zu. Welches der beiden von Michiel ge-

nannten Werke nun mit jenem in Wien aufbewahrten identisch ist, kann nicht mit 

Sicherheit entschieden werden. Meines Erachtens ist das einst in der Sammlung 

Marcellos befindliche – vor allem aufgrund Michiels mit dem Wiener Bild über-

einstimmender Haltungsbeschreibung des Dargestellten – vorzuziehen, was kei-

nesfalls bedeuten muss, dass der Krieger ursprünglich, also etwa zwei Jahrzehnte 

vor Michiels Begutachtung, als Porträt Girolamo Marcellos gegolten hat oder als 

solches von Giorgione beabsichtigt war. Gut möglich, dass der Auftraggeber, der 

sich als Verteidiger Paduas gegen die kaiserlichen Truppen ausgezeichnet hatte,352 

Michiel zu dessen ritratto-Notiz ermuntert hat.

Erst der Inventarvermerk von 1658 bezüglich eines Gemäldes aus der Samm-

lung des Erzherzogs Leopold Wilhelm entspricht der Bedingung eines zuverlässi-

gen Quellenwerts: „Ein gewaffneter Mahn mit einer Oberwehr in seiner linckhen 

Hand und neben ihme eine andere Manßpersohn […]. Original von Giorgione.“ 

Dieser Text differiert von den beiden Notizen Michiels dahin gehend, dass dort 

von der „anderen Manßperson“, die ja auch im Wiener Krieger aufscheint, keine 

Rede ist. Die Eintragung in das Inventar der erzherzoglichen Sammlung gewinnt 

vollends an Beweiskraft, wenn man ihr den nach dem Gemälde gefertigten Stich 

(von J. Troyen) aus Teniers’ Theatrum Pictorium hinzufügt, der in allen Details mit 

dem Wiener Bild übereinstimmt.353

Der schlechte Erhaltungszustand des Gemäldes mag dazu beigetragen haben, 

dass Giorgiones Eigenhändigkeit seitens der älteren Forschung nicht selten ange-

zweifelt wurde. So dachte etwa Berenson an eine Kopie nach einem anonymen 

Giorgionisten, während Richter den Krieger – im Anschluss an Crowe und Caval-

caselle – für ein Werk Carianis hielt.354 Erst nach der Restaurierung von 1955 fand 

sich nach und nach eine Mehrheit von Experten, die das Gemälde als Autograf 

Giorgiones außer Streit stellte. Battistis Zuschreibung an Tizian ist eine Ausnah-

meerscheinung.355 Der als Halbfigur dargestellte Krieger steht hinter einem Para-

pett, das seinem abgewinkelten Arm als Stütze dient. In Abkehr vom in Dreiviertel-

Rückenansicht wiedergegebenen Körper ist der Kopf, darin Michiels Beschreibung 

des im Besitz Marcellos befindlichen Gemäldes entsprechend, in Seitenansicht 

nach rechts gedreht. Das demnach in strengem Profil gezeigte Antlitz hebt sich 

mit seinem scharfen Umriss – unterstützt durch das fokussierende Licht – markant 

vom schwarzen Grund ab, wogegen der Hinterkopf ins Dunkel taucht. Um das 

militärisch kurz geschnittene Haar schlingt sich ein Efeukranz, der zusammen mit 

dem Profiltypus an Cäsarenköpfe auf antiken Medaillen erinnert. Indessen handelt 

es sich hier nicht um einen hochrangigen Heerführer, sondern, so Ferino-Pagden, 

wahrscheinlich lediglich um einen „Gardisten oder bestenfalls den Kommandan-

ten einer Garde“.356 Dafür spricht vor allem die damals beim einfachen Fußvolk ge-

bräuchliche Ausrüstung: ein Halbharnisch mit von der Schulter herabreichendem 



102

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE Armzeug, die eiserne Unterarmröhre und nicht zuletzt die einem Attribut gleich 

beigegebene Hellebarde. Dies allein schon lässt Zweifel aufkommen, ob hier, wie 

so oft behauptet, ein Porträt Marcellos vorliegt. Dagegen ist auch einzuwenden, 

dass damals in Venedig die Profilansicht bei Porträtdarstellungen – schon seit An-

tonello da Messina und Giovanni Bellini – bereits als obsolet betrachtet wurde. 

Erwünscht war sie nur noch, wie einige Beispiele Gentile Bellinis belegen, im Falle 

von Dogenbildnissen. Bezeichnend, dass Giovanni Bellini mit seinem fast schon 

frontal angelegten Porträt des Dogen Andrea Vendramin erstmalig mit dieser Tra-

dition gebrochen hat. 

Das Gemälde besticht vor allem durch seine heftigen Hell-dunkel-Kontraste, 

wie sie im sonstigen Bildnis-Schaffen Giorgiones lediglich in dessen Braunschwei-

ger Selbstporträt in vergleichbarer Intensität auftreten. Ins Licht gesetzt sind das 

Antlitz (ausgenommen die in den Schatten gleitende Kieferpartie) mit auffallender 

Akzentuierung des Ohrs, der rechte Abschnitt des Halsausschnitts sowie Teile der 

Rüstung (der Hellebardenschaft inbegriffen), deren metallische Reflexe zwischen 

Weiß und Silbergrau changieren. Wie schon des Öfteren beobachtet, pflegt der 

Künstler mit der Buntfarbe einen sparsamen Umgang. Sogar das Rot des nur an 

wenigen Stellen sichtbaren Waffenhemdes tritt lediglich gedämpft in Erscheinung. 

Der grellste Lichtreflex liegt auf der rechten Schulter, die dadurch – dem Betrachter 

geradezu zum Greifen nahe – besonders ins Auge sticht.

Die leonardeske Prägung der Komposition hat Ballarin als Erster nachdrücklich 

betont.357 Neben unverkennbaren sfumato-Effekten äußert sich diese Affinität vor 

allem an der vom rechten Bildrand angeschnittenen und im dunklen Grund versin-

kenden Gestalt des Alten, dessen fratzenhaftes Gesicht in Karikaturen Leonardos – 

man denke nur an dessen Fünf groteske Köpfe (Windsor Castle) – seinen Ursprung 

haben mag. Eindringlich scheint der Alte auf den Krieger einzureden, mit den Fin-

gern dessen Hand berührend, wie um seinen Argumenten Nachdruck zu verlei-

hen. Die Darstellung einer solch respektlosen Geste gegenüber einer prominenten, 

namentlich sogar bestimmbaren Persönlichkeit hätte man sicher als inakzeptabel 

empfunden, erst recht, wenn es sich dabei um einen Diener handeln sollte, dem 

derlei Vertraulichkeiten gewiss nicht zustanden. Demzufolge ist davon abzuraten, 

den Krieger – nicht zuletzt wegen seiner mediokren Charge – als Porträt Girolamo 

Marcellos zu identifizieren.358 Einen ähnlichen Standpunkt vertritt Ferino-Pagden, 

wenn sie, implizit Andersons Porträtthese infrage stellend, „eher an eine Allegorie 

im Sinne der Vergänglichkeit“ denkt, in der „jung und alt“ sowie „schön und 

hässlich“ kontrastieren. Hinzu kommt laut Eller die Gegenüberstellung von „Tap-

ferkeit und Feigheit, Offenheit im Lichte und heimliches Vorgehen im Dunkel“.359 

Vom Primat einer Allegorie ausgehend, spricht indes nichts dagegen, auf einer 

weiteren Bedeutungsebene eine Anspielung auf signifikante Charaktereigen-

schaften des Auftraggebers anzunehmen. So gedacht scheint es auch legitim, mit 

Tschmelitsch den einem Poeta laureatus gebührenden Efeukranz auf dem Haupt 

des Kriegers als Allusion auf Marcellos literarische Interessen zu deuten.360 Ferino-

Pagdens Datierungsvorschlag – „vor den Fondaco-Fresken“ – schließt zwar sowohl 

die Annahme eines Spätwerks (z. B. Zampetti, Salvini und Anderson) als auch die 



103

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASE

viel zu früh von Hornig (ca. 1502/03) und Ballarin (1504) angesetzte Entstehungs-

zeit des Kriegers zu Recht aus, sollte aber m. E., wie vorhin bereits ausgeführt, mit 

ca. 1506 präzisiert werden.361 

Giorgiones für alles Innovative aufgeschlossener Geist dokumentiert sich u. a. auch 

darin, dass er sich als erster unter den venezianischen Malern selbst dargestellt 

hat, zunächst allerdings noch nicht mit autonomem Anspruch, sondern eingeklei-

det in ein biblisches Thema als David mit dem Haupt Goliaths. Erst als das Ge-

mälde spätestens seit 1737 in den Besitz des Herzogs von Braunschweig gelangt 

war und vielleicht schon vor seinem Verkauf durch Abtrennung des unteren Bild-

viertels sein ursprüngliches Hochformat eingebüßt hatte, gewann es – wiewohl 

nur noch als Fragment mit fehlendem Goliath-Kopf – den Stellenwert eines selbst-

ständigen Porträts. Seinen ursprünglichen Umfang bezeugt ein 1650 von Wen-

29	 Giorgione, Selbstbildnis als David, 
Leinwand, 52 x 43 cm, Braunschweig, 
Herzog Anton Ulrich-Museum

Abb. 29



104

zel Hollar gefertigter Nachstich mit dem auf einer Brüstung liegenden abgeschla-

genen Kopf des Philisters. Im herzoglichen Inventar von 1744 wird es bereits als 

„Giorgione, Mannskopf, Kopie“ beschrieben, worauf es 1776 in einer neuerlichen 

Inventareintragung als Original Giorgiones und als „sein Brustbild“ erscheint.362

Einmal mehr dient der Forschung ein Text Vasaris als entscheidende Quel-

lengrundlage. Wie aus dessen recht genauer Werkbeschreibung in der zweiten 

Ausgabe der Künstlerviten hervorgeht, begegnete er Giorgiones Gemälde „nello 

studio del reverendissimo [Domenico] Grimani patriarca d’Aquileia, una fatta per 

Davit (e, per quel che si dice, è il suo [Giorgiones] ritratto) […] tiene la testa mozza 

di Golia“. Als Quellenwert relevant ist auch das bei Vasari abgebildete Porträt Gior

giones, ein Holzschnitt von Coriolan, der die Gesichtszüge des Künstlers in ähnli-

cher Weise wie im Braunschweiger Bild wiedergibt. Domenico Grimani hinterließ 

das Bild seinem Neffen Marino, in dessen Inventar von 1528 es als „ritratto de 

Zorzon di su mano fatta per David e Golia“ genannt wird. Nachdem die Forschung 

das Werk lange Zeit vernachlässigt hatte, war Justi der Erste im 20. Jahrhundert, 

der es mit Vasaris Textstelle sowie Hollars Stich in Verbindung brachte, es als 

Selbstbildnis des Künstlers identifizierte und so wieder in das Bewusstsein der 

fachkundigen Öffentlichkeit rückte.363 Stand danach die Bedeutung des Gemäldes 

als Giorgiones Selbstporträt weitgehend außer Streit, so waren Zweifel an dessen 

Eigenhändigkeit noch lange nicht ausgeräumt. Man dachte sogar an Kopien von 

der Hand Palma Vecchios (Berenson) und Dosso Dossis (Suida).364 Selbst Müller-

Hofstedes profunde Untersuchung (1957) einer RöWntgenaufnahme vermochte 

mitunter geäußerte Bedenken gegenüber Giorgiones Authentizität nicht voll-

ständig auszuräumen. Wie aus dem Befund hervorgeht, hatte Giorgione eine 

wahrscheinlich von Catena stammende Madonnenkomposition übermalt. Auch 

Hornig schließt daraus, „dass hier der Maler eine unfertige oder verworfene Lein-

wand des annähernd gleichaltrigen Kollegen, mit dem er [siehe Vermerk auf der 

Laura] in Ateliergemeinschaft stand [wohl, um Material zu sparen] benutzte. Diese 

Vermutung liegt umso näher, als das Selbstbildnis kein fremder Auftrag gewesen 

sein, sondern einem unmittelbaren […] Bedürfnis des Künstlers entsprungen sein 

wird“.365 Dies allein ist schon Beweis genug, dass es sich um ein Original Gior

giones handelt. Zudem wäre ein Kopist wohl kaum auf die Idee gekommen, ein 

Original mit einer Kopie zu übermalen beziehungsweise seinem Auftraggeber 

ein bereits verwendetes Leinwandprodukt zuzumuten.366 Derlei Überlegungen 

haben bisweilen auch in der rezenten Forschung keine Rolle gespielt, so etwa 

bei Pedrocco, der, darin Perissa Torrini folgend, das Braunschweiger Selbstport-

rät als „Kopie nach einem verlorenen Original Giorgiones aus dessen Umkreis“ 

bewertet.367 

Zu Recht hat Tschmelitsch das Gemälde als das „vielleicht stolzeste Selbstbildnis 

der Renaissance“ bezeichnet.368 Wie David im Moment seines größten Triumphes 

nach der Enthauptung Goliaths, hebt Giorgione energisch sein Haupt, ebenso 

selbstbewusst wie herausfordernd, an seine überragende Stellung als Künstler 

erinnernd. Vom schräg gestellten Oberkörper abweichend, ist das von schulter-

langem, dunklem Haar gerahmte Antlitz, verursacht durch eine merkliche Kopf-

30	 Wenzel Hollar, David mit dem Haupt 
Goliaths, Nachstich nach Giorgiones 
Gemälde



105

DIE MITTLERE SCHAFFENSPHASEwendung, fast schon in en face-Ansicht wiedergegeben. Wie um möglicher Kritik 

die Stirn zu bieten, fixiert der Maler den Betrachter mit stechendem Blick. Ein mar-

kant ausgebildetes Kinn, ein zusammengepresster Mund, eine kräftige Nase sowie 

die zwischen den scharf gezogenen Augenbrauen konzentriert hervortretenden 

Falten zeugen von unverbrüchlicher Willensstärke. Darüber hinaus evoziert das 

beinahe zur Hälfte in Schatten getauchte Gesicht den Eindruck des Geheimnis-

vollen, dem sich anscheinend auch Vasari nicht zu entziehen vermochte, als er 

den Gesichtszügen des Künstlers „den Ausdruck tiefsten Denkens und feinsten 

Scharfsinns“ attestierte.369 David/Giorgione trägt über einem dunkelgrünen Rock 

einen Brustharnisch, der – wie das dunkelbraune Haar und das gedämpfte Rot des 

Umhangs – fast gänzlich vom dunklen Grund absorbiert wird. Nachhaltiger als in 

den übrigen Bildnissen des Künstlers „hängt die Farbengebung aufs Engste mit 

der Lichtordnung zusammen, […] sind die einzelnen Farben der Hell-dunkel-Be-

wegung […] untergeordnet“.370 Lediglich die rechte Gesichtshälfte wird vom Licht 

erfasst, wobei sich jegliche Konturenbildung im umgebenden Dunkel auflöst. Da 

die gesamte Halspartie tief verschattet ist, scheint sich das Antlitz des Helden, wie 

vom Rumpf getrennt, in einem Schwebezustand zu befinden. Ein weiterer Licht-

reflex zeigt sich auf der rechten Schulter, den metallischen Glanz des Harnischs 

betonend. Das von links einfallende Licht entspricht – beispiellos in der venezia-

nischen Renaissance-Malerei – „dem Kerzenlicht in einem geschlossenen Raum“ 

(Eller), womit Giorgione Caravaggios Hell-dunkel-Malerei, insbesondere aber des-

sen Lichtregie um nahezu ein Jahrhundert vorweggenommen hat.371 Die Komposi-

tion steht im Zeichen einer Diagonalen, die vom schräg gestellten Haupt und vom 

grauen Hemdausschnitt am rechten Oberarm ihren Ausgang nimmt und vor der 

Fragmentierung des Gemäldes in das extrem verkürzte Haupt Goliaths mündete.

Das Braunschweiger Selbstporträt wird von den meisten Autograf-Befürwor-

tern, darin Justi folgend, in die späte Schaffensperiode (1508–1510) Giorgiones 

datiert. Da es bezüglich des chiaroscuro, der äußerst restriktiven Buntfarbgebung 

sowie der ostentativ dem Betrachter zugekehrten Schulter des Dargestellten dem 

Krieger relativ nahe steht, sollte man es den Fondaco-Fresken zeitlich voranstellen 

und Hornigs Datierungsvorschlag „um 1507“ zustimmen.372 Wie in anderen Fällen 

fehlt es auch hier nicht an Versuchen, über das konkrete biblische Sujet hinaus 

weitere Bedeutungsebenen aufzudecken. Allzu weit hergeholt scheint mir hier die 

im Rahmen eines Giorgione-Seminars (1978/79) entwickelte und auf Hartlaubs 

tiefenpsychologischen Ansätzen basierende Theorie, der zufolge, so Hornigs Be-

richt, der Kopf Goliaths auf ein Porträt von Giorgiones Vater hindeute. „Damit 

würde die Darstellung zu einer Art Racheakt, zu einer Hinrichtung in effigie des 

eigenen Vaters wegen der Zeugung beziehungsweise Aussetzung des eigenen, 

möglicherweise unerwünschten Sohnes. Das Braunschweiger Selbstbildnis wäre 

dann so etwas wie ein gemalter Protest gegen den eigenen Vater.“373 Und nur am 

Rande vermerkt: Besonders kurios und zugleich als exemplarische Warnung vor 

überzogenen Interpretationen dienlich ist Ellers vermutlich durch Vasari inspirierter 

Deutungsversuch. Dem Vitenverfasser zufolge war Giorgione ein veritabler Frau-

enheld, „wohlbewandert in Liebesdingen“. Wie Eller daraus schließt, sei es „nicht 



106

fern aller Wahrscheinlichkeit, dass er [Giorgione] bei einer Schönheit den Kopf 

verlor, etwas kopflos reagierte und vor ihr kapitulieren musste […] und vielleicht 

[und damit noch nicht genug] hat er sich deshalb auf der gemalten Frau [Catenas 

Madonna] eines anderen Malers dargestellt.“374 

Aufmerksamkeit gebührt auch Giorgiones zweitem Selbstporträt, das – ur-

sprünglich im Besitz von Herzog Leopold Wilhelm – 1848 nach Budapest gelangte, 

wo es heute im Szépmüvészeti Múzeum aufbewahrt wird. Analog zum Holzschnitt 

in Vasaris Text zeigt das Gemälde lediglich Giorgiones Kopf- und Brustansatz. Im 

Gegensatz zu den meisten Forschern, die es als Kopie ansehen oder seine Exis-

tenz, wie etwa Della Pergola oder Lucco, überhaupt ignorieren, spricht m. E. kaum 

etwas dagegen, es, einer an Justi anschließenden Minderheit von Fachleuten 

folgend, als Vorstudie zum Braunschweiger Selbstporträt einzuschätzen. Dafür 

sind zwei Argumente ins Treffen zu führen: zum einen die sich vor allem am Haar 

manifestierende Spontaneität des Pinselduktus, zum anderen der Umstand, dass 

es sich hier um ein mit Öl auf Papier gemaltes Bild handelt. Es wäre schon sehr 

ungewöhnlich gewesen, hätte sich ein an der Veräußerung seines Elaborats ge-

wiss interessierter Kopist eines solch unattraktiven Bildträgers bedient und sich 

mit einer dem Skizzenhaften angenäherten Arbeitsweise begnügt. Giorgiones 

Gesichtszüge – die zusammengerückten Brauen, die heruntergezogenen Mund-

winkel usw. – gleichen in fast allen Details, der angehobene Kopf und die Licht-

Schatten-Aufteilung inbegriffen, jenen im Braunschweiger Gemälde. Und doch 

gibt es auch gewisse Unterschiede, zumal die Budapester Version den „viel un-

mittelbareren Eindruck einer kritischen Studie“ vermittelt. Laut Ferino-Pagden, die 

übrigens ebenfalls dazu neigt, das Budapester Bildchen als Giorgione-Autograf 

anzuerkennen, „ist der Blick direkter, penetranter, kritisch prüfend […]. Statt des 

melancholischen, kontemplativen Ausdrucks im Braunschweiger Bild empfindet 

man hier den einer konzentrierten Selbstbeobachtung.“375

31	 Giorgione, Bildnis Giorgiones, Papier 
auf Holz geklebt, 91 x 63 cm, Budapest, 
Szépmüvészeti Múzeum



107

M Y T H O S  U N D  R ÄT S E L

La Tempesta („Das Gewitter“, Venedig, Accademia)

Die Tempesta ist das vielleicht meistuntersuchte Werk der europäischen Ma-

lerei und als eines der berühmtesten Rätselbilder der Kunstgeschichte bis heute 

Gegenstand unzähliger Deutungsversuche – wie es Gentili formuliert hat: „das 

verschwiegenste unter allen verschwiegenen Gemälden Giorgiones“.376 Darüber 

hinaus signalisiert das Gemälde trotz Einbeziehung des Figuralen bereits den Über-

gang zur autonomen Landschaftsmalerei. Nachdem Giorgione in seiner frühen 

Schaffensperiode, etwa im Urteil Salomos und in der Feuerprobe des Moses, noch 

für eine strikte Trennung zwischen Landschaft und Figurenensemble gesorgt hatte, 

konzipierte er hier erstmals eine Landschaft, die sich als Ganzes vom unteren Rah-

men nach der Tiefe hin entwickelt. Sie wird zur zentralen und entscheidenden 

Komponente, zumal die Figuren, aus der Bildmitte gedrängt, laterale Positionen 

einnehmen und dadurch dem schon am unteren Bildrand ansetzenden Raumkon-

tinuum eine freie Entfaltungsmöglichkeit sichern. Die Landschaft, so Pochat, ist 

„von eigenem Leben und dynamischen Kräften durchdrungen, hat sich im Bilde 

aus der Abhängigkeit von der Menschenfigur gelöst und ist in panhumanistischem 

Sinne zum aktiven Träger des Inhalts geworden. Auch diese Landschaft ist als eine 

poetische Allegorie […] von tieferer Bedeutung durchdrungen, aber dies ändert 

nichts an der Tatsache, dass die Menschenfigur der Landschaft untergeordnet 

wird“.377 Die Landschaft steht als natura naturans im Zeichen des Bewegten und 

Wandelbaren, präsentiert sich somit im ständigen Prozess der Selbsterneuerung. 

Dementsprechend sieht der Maler auch den künstlerischen Schöpfungsakt als of-

fenen Prozess, in dem er sich – auf vorbereitende Zeichnungen verzichtend – die 

Möglichkeit offenhält, das Bild immer wieder, wie Übermalungen und Pentimenti 

bezeugen, zu verändern. Mit der Dynamisierung des Bildgeschehens fühlt sich 

auch der Betrachter dazu aufgerufen, am schöpferischen Prozess visuell aktiv teil-

zunehmen, wodurch sich ihm – vom Künstler wohl bewusst intendiert – auch ein 

beträchtlicher Deutungsfreiraum eröffnet. Giorgiones Leistung, zum ersten Mal in 

der abendländischen Kunst mittels Licht und Farbe Figuren und Landschaft in ein 

rhythmisch-einheitliches Gefüge zu bringen und dadurch der Schöpfung das Ge-

heimnis einer naturhaft-kosmischen Harmonie zu entlocken, war, wie Rosand be-

tont, nur möglich, „nachdem sich in Venedig Leinwand als Bildträger durchgesetzt 

und sich in der Folge die Struktur von Malgrund und Farbe verändert hatte. Die 

neue Technik kehrte die traditionelle Abfolge von hell nach dunkel in der Tafelma-

lerei um; jetzt näherte sich der Maler, ausgehend von einer dunkleren Farbschicht 

[als Grundierung], schrittweise hellen Tönen. […] In Giorgiones Kunst tritt Licht 

Abb. 32, S. 109

Abb. 9, S. 35; Abb. 10, S. 37



108

MYTHOS UND RÄTSEL aus Dunkelheit hervor, die geschlossene Oberfläche wird langsam aufgebrochen, 

und der einzelne Pinselstrich gewinnt […] auch in seiner Aussagekraft an Bedeu-

tung“.378

Marcantonio Michiel sah das Werk 1530 im Hause des Gabriele Vendramin 

und beschreibt es als „el paeseto in tela con la tempesta con la cingana et soldato, 

fu de man de Zorzi de Castelfranco“.379 Aus diesem knappen Inventartext geht 

hervor, dass schon Michiel in der Landschaft mit dem heraufziehenden Gewitter 

die Hauptattraktion des Gemäldes gesehen hat, wogegen er mit dem figuralen 

Hinweis auf einen Soldaten und eine Zigeunerin im Vagen stecken bleibt. Diesbe-

züglich konnte ihm auch Gabriele nicht weiterhelfen, zumal selbst Giorgione – be-

kannt für seine stets mehrdeutigen Bildinhalte – von der Nennung eines korrekten 

Bildtitels Abstand genommen haben könnte. Dass nun Gabriele auch der Besteller 

des Gemäldes war, ist zwar nicht beweisbar, aber auch nicht gänzlich auszuschlie-

ßen, zumal er laut Nepi Scirè mit Giorgione befreundet war und dessen Werk in 

seinem camerino delle anticaglie (= Antiquitäten-Kabinett) aufbewahrte.380 Wie 

seinem Testament von 1547 zu entnehmen ist, hatte er sich in dieses mit kostba-

ren Kunstgegenständen gefüllte Refugium oftmals zurückgezogen, um „ein we-

nig Ruhe und Seelenfrieden (dato un poco di riposo et de quiete de animo)“ zu 

finden.381 Überlegenswert in diesem Zusammenhang ist Justis Annahme, wonach 

Giorgione – ohne Rücksicht auf konkrete Bildprogrammwünsche eines Auftragge-

bers – gleichsam „auf Vorrat“, also ausschließlich der eigenen Fantasie folgend, 

gemalt habe. Ein Parallelbeispiel dafür liefert Lorenzo Lotto, von dem bekannt ist, 

dass er bisweilen ebenso „per piacermi“ gearbeitet hat.382

Am Ende des 18. Jahrhunderts gelangte das Gemälde zusammen mit der Vec-

chia in den Besitz der Sammlung von Girolamo Manfrin, wo es, wie aus einem 

Brief Lord Byrons aus dem Jahre 1817 hervorgeht, unter dem Namen „Familie 

Giorgiones“ inventarisiert war. Mit derselben Bezeichnung wird es von Nicodemi, 

dem Verfasser eines 1872 veröffentlichten Führers zur Pinacoteca Manfrin, wie 

folgt beschrieben: „Dieses Bild […] zeigt den Maler aufrecht stehend im Garten 

seines Hauses, während eine nackte Frau, die auf der Wiese sitzt, ein Kind stillt. 

Diese ist vielleicht Cecilia, die Geliebte Giorgiones […].“383 Wickhoff war der Erste, 

der die in der Tat zu eindimensionale ‚Familientheorie’ abgelehnt hat. Ihm zufolge 

handelt es sich hier um Adrastos und Hypsipyle, die Opheltes stillt, Personen aus 

der Thebais des Statius – eine Hypothese, die indes genauso wenig zu überzeugen 

vermag.384 In der Folge gab es eine fast schon unüberschaubare Flut von Deu-

tungsversuchen, die bis in die Gegenwart nicht versiegt ist. „Dass bis heute keiner 

überzeugen konnte, könnte seinen Grund nicht nur im mangelnden Scharfsinn 

des Interpreten haben, sondern auch im Bilde selbst, das sich zwar so bedeutungs-

trächtig präsentiert, dass es komplizierte Analysen geradezu herausfordert, ande-

rerseits aber bisher noch jede auf Eindeutigkeit gerichtete Analyse am Ende ins 

Leere laufen ließ.“385 Schon seit mehr als einem Jahrhundert steht die Untersu-

chung der Tempesta unter der Vorherrschaft jener Ikonologen, welche, die Mehr-

deutigkeit von Giorgiones Aussagen verkennend und fast immer den zwingen-

den Kontext von Form und Inhalt missachtend, mit dem punktuell-hermetischen 



DIE DREI PHILOSOPHEN

32	 Giorgione, La Tempesta, Leinwand, 82 x 73 cm, Venedig, Accademia



110

MYTHOS UND RÄTSEL Verweis auf eine literarische oder philologische Quelle den Glauben verbinden, 

den verschlüsselten Wahrheitsgehalt des Kunstwerks entdeckt zu haben – kurz: 

Sie sehen meist nur das, was sie sehen wollen. „Was am Kunstwerk Kunst ist, 

rein aus der Anschauung her zu erfassen“, bleibt ihnen ein fremdes Anliegen.386 

Eine rühmliche Ausnahme ist Justi, der schon früh gegen das visuelle Desinteresse 

der Ikonologenzunft aufgetreten ist und dem wir die m. E. überzeugendste, zu 

Unrecht vergessene Formanalyse verdanken. Er zählt zu den wenigen Giorgione-

Forschern, für die der nicht selten berechtigte Vorwurf Adornos bezüglich der 

„Kunstfremdheit der Kunstwissenschaften“ gewiss keine Gültigkeit hat.387

Dem rechten Bildrand angenähert, sitzt eine junge Frau, die ihr Kind stillt und 

mit beiden Armen schützend umfängt, auf der Wiesenmatte einer zerklüfteten 

Felsnase, die keilförmig – mit großem dynamischem Potenzial angereichert – bis 

weit in die linke Bildhälfte vorstößt. Ihr nach links geneigter Körper ist parallel zur 

Bildebene in Seitenansicht wiedergegeben. Lediglich mit dem Kopf vollzieht sie 

eine leichte Drehbewegung, den Blick auf den Betrachter gerichtet. Obwohl den 

konsequent abgewinkelten Gliedmaßen ein expansiv dynamisches Spannungspo-

tenzial innewohnt – der linke Arm überkreuzt den Oberkörper, sodass die Hand 

auf dem rechten Knie zu liegen kommt, und die wie im Laufschritt angeordne-

ten Unterschenkel schneiden sich im rechten Winkel – fügt sich der Körper zu 

einem geschlossenen Ganzen, das sich strukturell in ein Dreieck einschreiben lässt. 

Während ein über die Schulter fallendes weißes Tuch den Oberkörper (die dem 

Säugling gereichte Brust ausgenommen) fast gänzlich verhüllt, präsentiert sich der 

Unterkörper in schwellender Nacktheit, deren erotische Note durch die gespreizten 

Beine noch unterstrichen wird. Das über die Schulter drapierte Tuch laut Hornig 

als „Handtuch“ zu identifizieren und daraus zu folgern, dass „die Frau ein Bad 

genommen hat“, somit an eine „Nymphe oder Nixe“ erinnere, ist ebenso skurril 

wie hermeneutisch irreführend.388 In Wahrheit handelt es sich um einen leintuch-

ähnlichen Umhang, der sich als schmaler Streifen an der rechten Körperkontur der 

Mutter fortsetzt, dort sich als durchlaufende Linie mit der Schrägen des rechten 

Unterschenkels verbindet, dann zwischen den Beinen verschwindet, um schließ-

lich, als Sitzunterlage dienend, rechts außen als zerknittertes Faltenbündel wieder 

hervorzutreten. Einem Felsblock im Vordergrund entwächst ein Strauch, dessen 

transparent gefiedertes Blattwerk die Schenkel, das Gesäß und den Rücken der 

Kauernden einem vegetabilen Schleier gleich zärtlich zu umspielen scheint. Da-

neben die dürren Zweige eines abgestorbenen Strauchs, der im Kontrast mit dem 

sprießenden Strauch Werden und Vergehen von Mensch und Natur symbolisiert. 

Der mittleren Felsspalte scheint eine Quelle zu entspringen, die als Sinnbild des Le-

bens von einem mit unergründlich dunklem Gewässer gefüllten Naturbecken auf-

gefangen wird. Hinter der hellen Fläche der Frauengestalt erhebt sich ein bis zum 

rechten Rahmen ansteigendes dunkelolivgrünes Gebüsch, das zusammen mit dem 

Rasenstück in vergrößertem Maßstab den triangulären Umriss der breit dimensi-

onierten Figur wiederholt. Relevant ist vor allem die Hypotenuse eines Dreiecks, 

die – parallel verschoben zur schräg verlaufenden Kontur der Figur und zur nach 

rechts weisenden Bilddiagonalen – einen strukturell entscheidenden Beitrag zur 



111

LA TEMPESTAKomposition leistet. Hinter dem Buschwerk steigt ein in dunkle Vegetation einge-

betteter gegabelter Baumstamm empor, der Vertikalen des Rahmens angeglichen, 

die von der Kante des ausschnitthaft ganz an den Rand gedrängten und sich hell 

vom umgebenden Dunkel abhebenden Gebäudes zusätzlich betont wird. Die bis 

zur oberen Bildgrenze reichende Baumkrone verschmilzt mit den darunter befind-

lichen, gleichfarbigen Gebüschen zu einem einheitlichen Formgebilde, dessen in-

nerer, zunächst schräg anlaufender Umriss im oberen Abschnitt in großem Bogen 

nach links ausgreift. Mit den drei vis-à-vis positionierten dünnstämmigen Bäumen, 

deren Laubmassen einander durchdringen und sich zum Teil nach rechts neigen, 

resultiert daraus eine innerbildliche, der Form eines Ovals angenäherte Rahmung, 

die dem Betrachter einen tiefenräumlichen Ausblick auf den Fluss, die perspekti-

visch organisierte Gebäudereihe und den Himmel öffnet.

Wie Röntgenaufnahmen offenlegen, war Giorgione ursprünglich von einem 

anderen Figurenkonzept ausgegangen, indem er links unten zunächst einen sit-

zenden weiblichen Akt malte, diesen dann verwarf und in einem zweiten Arbeits-

gang durch die Gestalt eines Jünglings ersetzte.389 Weit von der stillenden Mut-

ter entfernt, ist dieser knapp an den linken Bildrand gedrängt. Das weiße Hemd 

und die rote Jacke bilden einen heftigen Bunt-unbunt-Kontrast, der seine Nähe 

zum Betrachter noch zusätzlich unterstreicht. Die beträchtliche Distanz zwischen 

den beiden Figuren wird dadurch überbrückt, dass sich das Weiß am Umhang der 

Kauernden wiederholt. Obwohl diese gegenüber dem Jüngling räumlich etwas 

zurücktritt, scheint sie angesichts ihres hellen Inkarnats und unterstützt durch den 

flächenkommunikativen Gestaltfaktor der Ähnlichkeit, wie er sich am Weiß nie-

derschlägt, mit ihm auf einer annähernd gleichen Bildebene angesiedelt. Schon 

hier beginnt sich im Bild die mehrfach auftretende, Spannung erzeugende Am-

bivalenz von Flächen- und Raumkomposition abzuzeichnen. Der Jüngling steht 

auf einer schmalen Felsplatte, deren Braunton unvermittelt in das Olivgrün ei-

nes Rasenstücks mündet. Vor ihm öffnet sich der gefährlich dunkle Schlund des 

Quellbeckens, wodurch ihm ein Übertritt ans andere Ufer beziehungsweise eine 

direkte Kontaktnahme mit der Frauengestalt verwehrt bleibt. Er ist frontal und in 

Kontrapost-Haltung wiedergegeben. Arme und Beine stehen im Gegensatz: Dem 

Standbein entspricht der durchgestreckte rechte Arm, dem leicht gewinkelten und 

vorgesetzten Spielbein der gebogene und auf den Rücken gelegte Arm. Licht-

Schatten-Kontraste verleihen ihm jene sanfte Beweglichkeit und „weiche Grazie“ 

(Justi), die den ähnlich gekleideten Gestalten in den früheren Bildern (z. B. in der 

Feuerprobe des Moses) noch fremd ist. Der Kopf ist ins Profil gedreht. Das von 

dunklem Haar gerahmte Antlitz zeigt – vor allem in der Augen- und Stirnpartie 

– starke Schattierungen; die Mundwinkel verraten ein verhaltenes Lächeln. Der 

Jüngling scheint die Kauernde zu betrachten, wobei die in seiner Schulterhöhe 

verlaufende Marmorplatte, auf der zwei Säulenstümpfe lagern, die genau auf den 

Kopf der Frau zielende Blickrichtung verdeutlicht. Zudem sorgt das auch an den 

Architekturelementen aufscheinende Weiß für eine Verbindung der beiden Prota-

gonisten. Wie seine modische, an die Tracht von Mitgliedern der Compagnie della 

Calza erinnernde Kleidung (geschlitzte Hose und verschiedenfarbige Strümpfe) 



112

MYTHOS UND RÄTSEL verrät, präsentiert sich der Jüngling gewiss nicht in der ihm fälschlich von Michiel 

zugedachten Rolle eines Soldaten, zumal er anstatt einer Lanze einen Hirten-

stab umfängt. Eller zufolge handelt es sich eher um einen der patrizischen Ge-

sellschaftsschicht angehörenden Mann, der sich „als Hirte verkleidet“ hat.390 Die 

aufrechte Haltung des Jünglings wird von mehreren architektonischen Vertikalen 

unterstrichen. Zunächst von den erwähnten Säulenstümpfen, dann von dem über 

ihm aufragenden, ebenfalls fragmentarischen Bauwerk, dessen Höhenzug durch 

Blendarkaden verstärkt wird. Daneben ragt ein Bündel schlanker Baumstämme 

empor, welche die Richtung des Hirtenstabs fortsetzen. Zu den Senkrechten gesellt 

sich die Horizontale der Marmorplatte, die auf einem aus Ziegeln bestehenden 

Mauerblock lagert. An dessen rechter Abbruchstelle sind noch drei Ziegellagen 

stehen geblieben, die vermuten lassen, dass sich das Gemäuer ursprünglich – vor 

seiner Teilzerstörung – nach rechts fortgesetzt hat, um sich dem Fluss als Schutz-

damm in den Weg zu stellen. Der Jüngling wird durch das rektangulär starre Sys-

tem der Bauelemente hermetisch eingefasst. Er vertritt den engeren, durch Ar-

chitektur versinnbildlichten Bereich menschlichen Schöpfertums, mit dem die der 

Frau zugedachte, von orthogonalen Eingriffen freie, viel weiter ausgreifende Zone 

natürlichen Wachstums kontrastiert. Dieser Gegensatz wird jedoch insofern aus-

geglichen, als beide Zonen – die linke nachdrücklicher als die rechte – flächenpro-

jektiv strukturiert sind. 

Daran schließt der innerbildlich gerahmte Ausblick in die Fluss-Stadt-Land-

schaft, deren Raumkontinuum lediglich durch die Horizontale der streng bildpa-

rallel angelegten, visuell auch die vorderen Bildzonen miteinander verbindenden 

Brücke unterbrochen wird. Diese ruht auf Holzpfosten, deren auffallende Höhe 

dem Gefahrenpotenzial eines Hochwassers Rechnung trägt. Wenn Hetzer schreibt: 

„Der aus der Tiefe nach vorne strömende Bach verbindet in kontinuierlicher Bewe-

gung Ferne und Nähe“, so unterläuft ihm ein doppelter Irrtum: Zum einen handelt 

es sich nicht um einen Bach, sondern um einen Fluss, zum anderen strömt dieser 

nicht in den Vordergrund, wo sich das von ihm hermetisch abgeriegelte Quellge-

wässer befindet.391 In Wirklichkeit fließt er in Richtung einer nach rechts unten 

fallenden Raumdiagonale, um dann abrupt hinter der die Kauernde hinterfangen-

den Vegetation zu verschwinden. Ein aus dem Wasser ragender Steinblock, an 

dem sich die Wellen brechen und rechts hinter ihm weißlich aufschäumen, gibt 

zuverlässige Auskunft über die Flusslaufrichtung. Die Brücke wirft einen breiten 

Schlagschatten, dessen dunkles Grün einerseits zum Olivgrün des an sich räum-

lich vorgelagerten Buschwerks flächenkompositionell überleitet, andererseits die 

obere von der unteren Bildhälfte trennt. Der Brückensteg bildet eine optische Leit-

linie, auf der verschiedenartige Gebäude (Stadttore, Festungstürme, ein Campa-

nile usw.) aneinandergereiht sind und, perspektivisch sukzessiv an Größe verlie-

rend, in die Tiefe führen, wo ein kuppelbekrönter Kirchenbau den abschließenden 

Fluchtpunkt markiert. Darüber wölbt sich ein dunkler, aus verschieden getönten 

Grün- und Blautürkiswerten bestehender Wolkenhimmel, aus dem ein gelber Blitz 

niederfährt. Wie sich das düstere Firmament mit den grellen Reflexlichtern an den 

Gebäuden vereinbaren lässt, ist schwer zu entscheiden. Sind es die letzten Son-



113

LA TEMPESTAnenstrahlen vor der Entladung des Gewitters, welche die Stadt ins Licht setzen, 

oder handelt es sich um eine durch den Blitz hervorgerufene luminöse Moment-

darstellung? Glaubhafter scheint eine Interpretation, der zufolge sich Giorgione 

weniger an die logischen Gesetze der Naturwirklichkeit gebunden fühlte, vielmehr 

die freieren Möglichkeiten der Kunstwirklichkeit im Auge hatte. So gesehen wäre 

es denkbar, dass er dem von zahlreichen formalen und inhaltlichen Gegensätzen 

gekennzeichneten Gemälde auch den Konflikt zwischen Licht und Finsternis hin-

zugefügt hat. Ob sich die stattliche Gebäudeserie mit einer konkreten Stadt des 

Veneto identifizieren lässt oder der freien Fantasie des Künstlers entsprungen ist, 

bleibt offen. Falls Ersteres zutrifft, handelt es sich möglicherweise, so Eller, um eine 

freie Anspielung auf die Silhouette von Padua mit dem Flüsschen Bacchiglione. Als 

Beweis dafür dient das am Brückentorturm aufscheinende Wappen der einstigen 

Machthaber von Padua, der vierrädrige carro der Carrara.392

Der unvergleichliche Zauber der Tempesta beruht vor allem auf dem spezifi-

schen Einsatz des Kolorits, dem das Gemälde den Rang einer für die venezianische 

Malerei des Cinquecentos richtunggebenden Inkunabel verdankt. Hatten die ge-

sättigten Primär- und Sekundärfarben etwa bei Carpaccio, der Tradition des Quatt-

rocentos folgend, noch bis weit in den Beginn der neuen Stilepoche dominiert und 

sind sie noch in Giorgiones frühem Schaffen (z. B. Anbetung der Könige, London) 

auszumachen, so sind sie nunmehr, vom Rot an der Jacke des Jünglings abgese-

hen, fast gänzlich verschwunden. An ihre Stelle tritt der Bereich der Tertiärfarben 

mit Olivgrün, Braun, Ocker und Grün-Blau-Türkis-Werten – insgesamt Mischfar-

ben, die sich der statischen Wirkung der gesättigten Buntfarben widersetzen, so-

mit zur Dynamisierung des Bildgeschehens nachhaltig beitragen. Ferner sind sie 

Träger von Ausdruck, den Arnheim als die „wahrgenommene Wirkung visueller 

Kräfte“, demnach als nah verwandt mit Dynamik definiert.393 Dittmann zufolge 

manifestiert sich hier „der Durchbruch zum Helldunkel. Licht und Dunkel trennen 

sich von den Gegenstandsformen, Gegenständliches versinkt im Dunkel. Aber das 

Helldunkel ist farbig durchstimmt. Im Weiß verdichtet sich das Licht […]; die Rot-

töne in der männlichen Gestalt schlagen die Brücke zum Dunkel, auf tiefem Türkis 

und tiefem Oliv gründet die farbige Dunkelheit“.394 Justi, dem wir die ebenso tief-

gründigste wie umfassendste Koloritanalyse verdanken, beschreibt die Vielfalt far-

biger Modulationen: „Man kann die verschiedenen Farbenfolgen einzeln betrach-

ten, ihrem Weg und ihrer Abstufung […] nachgehen […]; aber sie verlaufen nicht 

jede für sich, sondern alle immer in Beziehung zueinander, sich ausweichend, sich 

begegnend, sich steigernd, zusammenklingend zum köstlichsten Wohlklang.“395 

Dieser auf dynamische Farbwirkungen verweisende Satz impliziert zugleich eine 

praxisbezogene Erläuterung des Gestaltbegriffs, übereinstimmend mit Arnheims 

Gestaltdefinition, wonach Gestalt in einem Strukturfeld manifest wird, „dessen 

Kräfte in einem in sich geschlossenen und gleichgewichtigen Ganzen organisiert 

sind“.396

Unter den zahllosen Deutungsvorschlägen ist Hornigs Versuch, die Tempesta 

als Gegenüberstellung des durch die Brücke verbundenen weiblichen und männ-

lichen Prinzips auf einer universalen, vom visuellen Sachverhalt ausgehenden 



114

MYTHOS UND RÄTSEL Ebene zu interpretieren, m. E. die größte Plausibilität beizumessen. Die von wu-

chernder Vegetation umgebene Frau verkörpert den Bereich des Naturhaften. 

„Ihre schwellenden Formen, das Kind an der Brust sind Zeichen des Wachsens 

und Werdens, der Zukunft, erwecken archetypische Vorstellungen des Mütter

lichen.“ Die Architektur ist dem Jüngling zugeordnet. Sie steht für die schöpferi-

schen Leistungen des Menschen, für den Intellekt. Während der Jüngling in ein 

System von Orthogonalen eingebunden ist, seine hochrechteckige Grundform 

von der Ruinenwand und der Baumkulisse aufgegriffen wird, ist die Kauernde, 

zusammen mit Teilen der Vegetation, in die Grundform eines Dreiecks einschreib-

bar. Dem scheint ein symbolisches Zahlenverständnis zugrunde zu liegen, wonach 

die Vier (hier die rektangulär-viereckige Struktur) das Irdische beziehungsweise 

die „geschaffene Welt“ versinnbildlicht, wogegen die Drei (Trinität) als Zahl des 

Transzendenten beziehungsweise des „Göttlichen“ gilt.397 Diese mit den kom-

positionellen Gegebenheiten im Bild übereinstimmende Zahlensymbolik ist m. E. 

auch auf den polaren Gegensatz von Kultur und Natur, in dem sich die beiden 

Existenzformen des Männlichen und Weiblichen verkörpern, übertragbar. Hornig 

zufolge „hebt der Intellekt [den Jüngling] über die Natur, aber um den Preis, dass 

er ihn von den Quellen des Daseins abzieht und ihn der Natur entfremdet […]. 

Seine Welt des Schöpferischen, die Architektur, erscheint als fragmentarische und 

ruinöse. Sie unterliegt der Zerstörung durch die Kräfte der Natur, die sich im Blitz 

verdichten […]. Die Frau dagegen lebt im Einklang mit dem Kosmos, selbst ein 

Stück Natur und daher zur Hüterin des Lebens berufen. Das ‚Ewig-Weibliche‘ ist 

unzerstörbar. Es erfährt Verklärung und Steigerung zu mythischer Größe in volls-

tem Licht.“398 

Hornigs Ikonologiekonzept scheint zum Teil durch Ferriguto angeregt, der das 

Werk als Darstellung der später in mittelalterlichen, stoisch und neuplatonisch ge-

prägten Schriften rezipierten Elementenlehre des Aristoteles deutet und den Ge-

gensatz männlich-weiblich gleichfalls als zentrales Thema ansieht. Eingebettet in 

die durch den nie endenden Kreislauf von Werden und Vergehen bestimmten vier 

Elemente, wird das Rollenbild der Frau – anders gewichtet als bei Hornig – als hýle 

(= Stoff), Materie (also als Wesen in vordenkerischem Zustand), jenes des Mannes 

als nous (= Geist) verstanden.399 Schlüssig ist auch Winds Deutung, der zufolge 

sich in den Säulenstümpfen das Gegensatzpaar Fortezza (Constantia)-Caritas ver-

körpert. Zur Triade erweitert, tritt dem die durch den Blitz beziehungsweise das 

Unwetter symbolisierte, Gott und der Natur unterstellte Fortuna hinzu.400 Winds 

Gedankengang weiterentwickelnd und auf Tschmelitschs Interpretationsbeitrag 

verweisend, schreibt Pochat: „Sei es als Zeichen der göttlichen Vorsehung oder 

als Sichtbarmachung elementarer Naturkräfte, stets bleibt das Motiv des Sturmes 

oder Bitzes an die Vorstellung einer höheren, alles durchdringenden Macht gebun-

den. Ob im Sinne der Moral oder als Verkörperungen von Naturprinzipien, in bei-

den Fällen geht es um den Ausgleich der Gegensätze nach dem Motto: Harmonia 

est discordia concors […]. Der Blitz, sprich das Feuer, ist Ausdruck des lebensspen-

denden Prinzips im Universum, tätig erfunden in der Seele des Menschen und Ziel 

seiner Existenz zugleich.“401



115

LA TEMPESTADie meisten Deutungshypothesen, die sich hermetisch auf mythologische, bibli-

sche oder sonstige literarische Quellen beziehen und in der konkreten Nennung 

berühmter Personenpaare kulminieren, sind letztlich doch zum Scheitern verurteilt, 

zumal sie den fast immer auf Mehrdeutigkeit beziehungsweise universale Aussa-

gen abzielenden Intentionen Giorgiones grundsätzlich widersprechen.402 Von der 

Forschung viel beachtet ist immer noch Stefaninis Deutung, die sich auf Themen 

der von Francesco Colonna verfassten und von Aldo Manuzio 1499 edierten hyp-

nerotomachia poliphili beruft. Danach sei in der Tempesta die Welt als Schicksals-

garten („orto del destino“), als Prüfung für den Menschen (Mann links als Wande-

rer) durch die Leidenschaften (Sturm) beziehungsweise die Liebe (Frau als Venus) 

dargestellt. Zudem, so der Autor weiter, seien die beiden Säulenstümpfe eine An-

spielung auf F. Colonna, den Verfasser des damals viel gelesenen und auch wegen 

seiner zahlreichen Holzschnitte geschätzten Buches. Hornigs kritischer Kommen-

tar dazu klingt überzeugend, wenn er u. a. bemerkt: „Überdies kann sich Stefa-

ninis Deutung auf keine bestimmte Stelle des Buchs berufen, sondern stellt ganz 

verschiedene Abschnitte zusammen, weshalb dann einmal die Gestalten als das 

liebende Paar Polifilia und Polifilio gedeutet werden.“403 Unter den vielen, meist 

mit wenig Erfolg auf die Identifikation bestimmter Personen ausgerichteten Inter-

pretationsversuchen vermag jener von Rapp noch am ehesten zu überzeugen.404 

Basierend auf der nachhomerischen Literatur zu den Paris-Geschichten und zum 

Troja-Mythos (erwähnt sei nur Lykophrons Epos Alexandra und Ovids Heroides), 

meint der Autor, im Jüngling Paris und in der stillenden Frau die Nymphe Oinone, 

mit welcher der trojanische Königssohn während seiner Hirtenzeit verheiratet war, 

zu erkennen. Nachdem der griechische Gelehrte und Kardinal Bessarion seine Bü-

chersammlung, die neben den obgenannten Schriften auch Werke anderer, das 

Paris-Thema behandelnder Autoren (wie etwa Smyrnäus und etliche Mythografen) 

enthielt, 1468 der öffentlichen Bibliothek des Dogenpalastes gestiftet hatte, waren 

die Texte zur Paris-Sage den Humanisten des Veneto allgemein zugänglich, so auch 

Giorgione, der sich mit der Jugendbiografie des Trojaners schon in seiner frühesten 

Schaffenszeit künstlerisch auseinandergesetzt hatte; erinnert sei an die beiden in 

der Sammlung Gerli (Mailand) aufbewahrten Gemälde Auffindung und Übergabe 

des Paris, denen später eine weitere, durch eine Kopie von David Teniers d.J. über-

lieferte Version der Auffindung folgte.405 Wie manche Exegeten zuvor, sieht auch 

Rapp in den Gebäuden der Tempesta eine Anspielung auf die Silhouette von Pa-

dua, jener Stadt, aus welcher der römische Historiker Livius stammt und die er als 

„Troja“ benannt hat, dem Mythos folgend, dass sie einst vom flüchtenden Trojaner 

Antenor gegründet worden sei. Dazu Rapps Resümee: „Giorgione stellt jenen Mo-

ment im Bild dar, in dem Paris an der Kebren-Quelle des Idagebirges Abschied von 

seiner Nymphe Oinone und dem Kind Korythos nimmt. […] Im Tal erscheint unter 

der vom Blitz [Oinones Schwester trägt den Namen Asterope: das griechische Wort 

für „Blitz“] aufgerissenen Wetterwand […] die Heimatstadt Troja, über die durch 

die Treulosigkeit des Prinzenhirten das Unheil hereinbrechen wird. […] Auf die tra-

gische Zukunft Trojas und der drei Personen verweist [ferner] das kleine Monument 

mit dem abgebrochenen weißen Säulenpaar.“406



116

MYTHOS UND RÄTSEL E. Wind war der Erste, der mit Verweis auf Lukas Cranach d.Ä. und Albrecht Alt-

dorfer merkliche Parallelen zwischen einigen Gemälden und Zeichnungen der 

Donauschule und der Tempesta407 festgestellt hat. Die Annahme von Beziehun-

gen zur Donauschule ist auch insofern plausibel, als in dieser Epoche ein sehr en-

ger Handelsverkehr zwischen den süddeutschen Städten und Venedig florierte, 

folglich gut vorstellbar ist, dass Zeichnungen und Gemälde der Donauschule in 

die venezianischen Sammlungen Eingang fanden. Diesen Ansatz vertieft und mit 

komparativen Querverweisen auf Dürer (z. B. Herkules am Scheideweg, 1498/99; 

Hl. Hieronymus in der Wüste, ca. 1495) ergänzt zu haben, ist ein Verdienst Aike-

mas. Trotz ähnlicher Bestrebungen, Figuren in die Landschaft zu integrieren, be-

stehen zwischen Giorgiones Zielrichtung und den Intentionen der Donauschule 

tief greifende Unterschiede, die sich aus den prinzipiellen Differenzen zwischen 

deutschem und italienischem „Formgefühl“ erklären lassen. Überzeugend dazu 

Aikemas Schlussfolgerungen: „Wenn wir die Tempesta mit den Werken der Do-

nauschule [s. etwa Altdorfers Satyr-Familie, 1507, Berlin, Gemäldegalerie] verglei-

chen, sehen wir, dass der deutlichste Unterschied in der generellen Atmosphäre 

liegt, in der Stimmung der jeweiligen Gemälde. In Giorgiones Bild findet sich keine 

Spur von germanischer Wildheit; im Gegenteil: die Atmosphäre ist ruhig und bu-

kolisch, und das trotz des drohenden Unwetters […]. Ich denke nämlich, dass Gi-

orgione in der Tempesta eine direkte malerische Antwort auf Altdorfer und Cra-

nach formulierte, indem er ihnen eine mit Absicht veredelte und zivilisierte Version 

gegenüberstellte […], quasi ein Gegenbild zur urwüchsigen Landschaft, die die 

deutschen Künstler konzipiert hatten.“408

Die drei Philosophen (Wien, Kunsthistorisches Museum)

Wie die Tempesta zählt das Gemälde Die drei Philosophen zu den wenigen von 

Marcantonio Michiel genannten Werken Giorgiones, deren eigenhändige Ausfüh-

rung von der Forschung allgemein anerkannt wird. Sein besonderer Stellenwert 

beruht darauf, dass sich hier, so Pochat, „monumentale Figurenschilderung und 

idealisierte Landschaftsdarstellung gleichsam die Waage halten“. Schon zuvor 

hatte Hetzer auf den innovativen Rang des Werks hingewiesen: „[…] und vor al-

lem haben wir zum ersten Male in der venezianischen Malerei […] den Eindruck 

einer völlig natürlichen, landschaftlich räumlichen Einheit, die die Menschen auf-

nimmt und umfängt, während bei Giovanni Bellini, Carpaccio oder Cima da Co-

negliano die Figuren immer noch vor der Landschaft bleiben […].“409 Die erste 

Erwähnung des Bildes stammt von Michiel, der es „im Hause von Taddeo Con-

tarini“ zu Gesicht bekam und in seinen seit 1525 verfassten Notizen wie folgt 

beschrieb: „Das Ölgemälde mit den drei Philosophen in einer Landschaft, zwei 

stehende und ein sitzender, der die Sonnenstrahlen beobachtet, mit diesem so 

wunderbar gemalten Felsen; es wurde von Giorgione aus Castelfranco begonnen 

und von Sebastiano Veneziano [= Sebastiano del Piombo] vollendet.“410 Die Gül-

tigkeit von Michiels Text bezüglich der Zuschreibung an Giorgione wurde von der 

Abb. 33, S. 117



117

Fachliteratur nie infrage gestellt. Lediglich der Hinweis auf Sebastiano del Piombo 

als Vollender des Gemäldes bereitete lange Zeit Kopfzerbrechen, ehe die rezente 

Forschung – spätestens seit der Herstellung eines Infrarotreflektogramms anläss-

lich der Ausstellung von 2004 – eine Beteiligung Sebastianos (abgesehen vielleicht 

von einigen unerheblichen Retuschen) mit Hinweis auf die „kohärente und homo-

gene Ausführung des Werks“ ausgeschlossen hat.411 Taddeo Contarini – damals 

einer der reichsten Männer in Venedig – war der Schwager von Gabriele Vendra-

min, der neben der Vecchia auch Giorgiones Tempesta besaß, jenes Gemälde, das 

gleichfalls in Michiels Werkliste aufscheint, indes aufgrund seiner formintegrativen 

Koloritbehandlung wohl erst nach den Drei Philosophen entstanden sein dürfte. 

Anderson zufolge las Contarini in antiken Manuskripten über Astronomie und 

Philosophie, die ihm als Mitglied des venezianischen Humanistenkreises in Kardi-

nal Bessarions Bibliothek gewiss zugänglich waren. So gedacht ist anzunehmen, 

33	 Giorgione, Die drei Philosophen, Leinwand, 
123,8 x 144,5 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum



118

MYTHOS UND RÄTSEL dass ihm eine Entschlüsselung von Giorgiones vielschichtigen Bilderrätseln weniger 

Schwierigkeiten als der späteren Forschung bereitet hat. Die ersten nachweislichen 

Unklarheiten bezüglich der Titulatur des Bildes beziehungsweise dessen Deutung 

tauchen bereits 1648 auf, als das Werk in den Besitz des Erzherzogs Leopold Wil-

helm gelangte und im Inventar seiner Gemäldesammlung als „ein Landschaft von 

Öhlfarb auf Leinwanth, warin drei Mathematici, welche die Masz der Höchen des 

Himmelz nehmen […] Original von Jorgonio“ beschrieben wurde. 1656 transfe-

rierte der Erzherzog das Gemälde nach Wien, wo es nach seinem Tod in den Besitz 

Kaiser Leopolds I. kam. Im ersten, von Christian Mechel 1783 erstellten Inventar 

verwandeln sich die vormaligen „Mathematici“ – gleichfalls in Unkenntnis von 

Michiels erst 1800 in Venedig edierten Notizia d’opera e di disegno – in Die drei 

Weisen aus dem Morgenland, einen Bildtitel, an dem Engert noch acht Jahrzehnte 

später, leicht modifiziert, mit „Die drei Weisen erwarten den Stern“ festhält.412 

Nach anderen Deutungsvorschlägen in der Folgezeit – Förster (1878): „Feld-

messer“; Springer (1889): „Die drei Lebensalter des Mannes“; Wickhoff (1893): 

„Evander und Pallas zeigen Äneas die Stelle, wo Rom erbaut werden soll“; Schaef-

fer (1910): „Marc Aurel mit zwei Philosophen“; Venturi (1928): „Drei Astrologen“ 

usw.413 – griff Wilde neuerlich Mechels Drei Weisen-Deutung auf – eine Hypo-

these, die in der Forschung lange Zeit Beachtung fand. Grundlage dafür war eine 

1932 gefertigte Röntgenaufnahme, die nicht unerhebliche Unterschiede gegen-

über dem vollendeten Gemälde aufdeckte und damit Zeugnis von Giorgiones für 

Abweichungen vom ursprünglichen Konzept aufgeschlossenen Schaffensprozess 

gibt. Letzteres bestätigen auch Infrarotaufnahmen von 1991, aus denen ferner 

hervorgeht, dass der Künstler offenbar die gesamte Komposition vorgezeichnet 

hat. Diese Vorzeichnung entspricht somit der ersten Bildversion, in welcher der 

rechte Protagonist zunächst mit einem Strahlendiadem bekrönt war, was auf einen 

der drei Magier (= Könige) aus dem Morgenland schließen lässt, zugleich aber 

auch eine Anspielung auf Moses, der nach seiner Rückkehr vom Berg Sinai von ei-

nem Strahlenkranz umgeben war, sein könnte. Wildes These zufolge liegt hier eine 

Inspiration durch das Buch Seth vor: ein Apokryphenkommentar zum Matthäus-

Evangelium, in dem berichtet wird, wie sich die Magier auf dem Mons Victorialis 

versammeln und auf das Aufgehen des Sterns warten. Im Anschluss an Wilde und 

Klauner dachte Settis an die mythische Grotte von Adam und Eva, über der ein 

Komet den drei Magiern die Geburt Christi ankündigen sollte. Auch de Grum-

mond hält die christliche Deutung als „Hl. Drei Könige“ für die wahrscheinlichste. 

Derlei Deutungen mögen auf Giorgiones ursprüngliches Konzept zutreffen, für 

dessen Endfassung mit der Tilgung des Strahlendiadems sind sie hingegen nur 

sehr eingeschränkt brauchbar, vielleicht dahin gehend, dass der Künstler dem Drei 

Weisen-Konzept im Rahmen seiner mehrfachen Bedeutungsschichten eine unter-

geordnete Stellung zugedacht hat.414 Diesem ikonologischen Einschub, dem spä-

ter in rezeptiver Abwägung des Forschungsstands weitere hermeneutische Überle-

gungen folgen sollen, sei ein Satz Hornigs – gleichsam als Warnung vor übereilten 

inhaltlichen Rückschlüssen – hinzugefügt: „Vor dieser Vielschichtigkeit des Kunst-

werks [insbesondere im Falle Giorgiones] versagen Versuche der Wissenschaft, nur 



119

DIE DREI PHILOSOPHENeinen Bildsinn als den allein wahren in Anspruch zu nehmen […] und einseitig 

auf mögliche literarische Inhalte und Lösungen zu schauen.“415 Stattdessen sollte 

in der Kunstbetrachtung jene Methode Platz greifen, die vom visuellen Befund 

beziehungsweise von einer Formanalyse des jeweiligen Artefakts ihren Ausgang 

nimmt und dadurch imstande ist, das dynamische Strukturgeflecht der Einzel-

teile untereinander und in Beziehung zu einer Ganzheit in Erfahrung zu bringen. 

Nur auf diesem gestalttheoretischen, Form und Inhalt beziehungsweise Struktur 

(= Komposition) und Ikonografie verbindenden Weg bestehen Aussichten, zum 

universalen „Wesenssinn“ eines Kunstwerks vorzustoßen. Einseitig orientierte Iko-

nologen seien daran erinnert, dass schon Panofsky – einer ihrer kompetentesten 

Repräsentanten – mit seinem dreistufigen Erkenntnismodell („Phänomensinn – Be-

deutungssinn – Wesenssinn“) einen methodisch ähnlich gelagerten Analysenan-

satz vertreten hat.

In Giorgiones Drei Philosophen manifestiert sich laut Justi ein „bühnenhaftes“ 

Raumkonzept, in dem – im Verzicht auf perspektivische Verklammerung – Vorder-

grund, Mittelgrund und Ferne in klar getrennten Schichten hintereinander ange-

ordnet sind. Die ausgehöhlte Felswand und die auf gleicher Ebene angesiedelte 

Baumgruppe bilden eine quer durch das Bild gespannte Zwischenkulisse, die das 

helle Proszenium mit dem kargen, dreifach gestuften Felsboden vom ebenso hel-

len, relativ schmalen Himmels- und Landschaftsausblick trennt. Der Umstand, dass 

der Felsbrocken wie die Bäume vom Bildrahmen überschnitten werden, vermittelt 

den Eindruck eines maßstabgerechten Verhältnisses zwischen Landschaft und Fi-

gurengruppe – ein in der damaligen venezianischen Malerei ebenso neues wie 

kühnes Kunstmittel. Justi zufolge besteht das Bild aus vier Hauptteilen: den beiden 

dunklen Stücken der Zwischenkulisse und den jeweils hellen Schichten des Vorder- 

und Hintergrunds.416 Dieses statische Grundmuster der Komposition bereichert der 

Maler durch ein dynamisches Diagonalenkreuz, indem er der von links unten über 

das linke Bein des sitzenden Jünglings und das Haupt des Orientalen ansteigenden 

Flächendiagonalen eine Raumdiagonale entgegenstellt, die vom schräg verlaufen-

den Fuß des Felsblocks ihren Ausgang nimmt und sich in den räumlich gestaffelten 

Figuren bis zur rechten unteren Bildecke fortsetzt. Ergebnis ist ein reiches Spiel 

sich durchdringender Bewegungsenergien, die unter Preisgabe der Symmetrie ein 

ambivalentes Spannungsverhältnis zwischen Flächen- und Raumkomposition her-

beiführen: „Wie die Fläche sich artikuliert, vertieft sich der Raum“, schreibt Hetzer 

und fügt hinzu: „Nicht die senkrechte Mittelachse bestimmt mehr die Anordnung, 

die Fläche teilend und zerlegend, sondern das die Einheit betonende zentralisie-

rende Diagonalenkreuz.“417 In der Tat ist der über der sitzenden Figur aufsteigende 

Baum als relevanteste Vertikale im Bild deutlich von der geometrischen Mittelachse 

nach rechts abgerückt, eine Spannung erzeugende Abweichung, die ursprünglich, 

ehe das Gemälde am linken Rand – wie Teniers’ Kopie verrät – um ca. 17,5 cm 

beschnitten wurde, noch merklicher wahrnehmbar war.

Die in hellem Olivgrün gehaltene Hintergrundlandschaft, in die ein befestig-

ter Gutshof mit Torturm und Mühle eingebettet ist und hinter deren Horizont die 

Abendsonne versinkt, ist in flächiger Draufsicht wiedergegeben, woraus zu fol-



120

MYTHOS UND RÄTSEL gern ist, dass sich die drei Philosophen auf einem hoch gelegenen Plateau ver-

sammelt haben – der fragwürdigen Theorie der Drei Weisen-Verfechter zufolge 

auf dem Mons Victorialis. Neu ist, so Hetzer, die asymmetrische Anordnung der 

Figuren. Dazu der Autor im Weiteren: „Es wäre in der älteren Zeit undenkbar, die 

linke Bildhälfte ganz von Figuren zu entblößen, mit der beschatteten Felswand drei 

Menschen das Gleichgewicht zu halten.“418 Dem ist einschränkend zu entgegnen, 

dass Giorgione bereits zuvor in der Allendale-Anbetung derlei Intentionen wenigs-

tens ansatzweise verfolgt hat. 

Der Jüngling befindet sich am Schnittpunkt des Diagonalenkreuzes und nimmt 

dadurch eine bildzentrale Stellung ein. Im Profil dargestellt und den Blick gebannt 

auf die in ihrer Dunkelheit undurchdringliche Felsenhöhle gerichtet, die laut Mel-

ler Gedanken an Platons Höhlengleichnis wachruft, sitzt er auf der oberen Stufe 

der dreiteiligen, auch eine Figurenhierarchie versinnbildlichenden Felsentreppe.419 

Alle strukturell effizienten Bildvektoren beziehungsweise -energien sind auf ihn 

ausgerichtet. So etwa der keilförmig nach rechts vorstoßende Bergfuß, der mit 

seiner fallenden Kontur fast nahtlos in die Schräge des rechten Oberschenkels der 

Figur überleitet, oder die untere Kontur des Keils, die als „durchlaufende Linie“ im 

linken durchgestreckten Bein des Sitzenden ihre Fortsetzung findet. Hinzu kommt 

der dreieckige Landschaftsausschnitt, dessen Spitze exakt auf das Knie des rechten 

abgewinkelten Beins stößt. Hier erweist sich ein Blick auf die Röntgenaufnahme 

als nützlich, aus der hervorgeht, dass ursprünglich – parallel zur Schrägen des 

Felsenkeils – ein abschüssiger Landschaftshorizont vorgesehen war, der auf das 

Haupt des Jünglings hinzielte und erst in einem zweiten Arbeitsschritt begradigt 

wurde.420 Derlei trianguläre Strukturen kennzeichnen auch den Jüngling, der in 

ein Dreieck einschreibbar ist. Darüber hinaus lassen sich Dreiecktendenzen auch 

am rechtwinkelig geknickten linken Arm sowie am gleichfalls im rechten Winkel 

angezogenen rechten Bein der Figur ausmachen. Diese Häufung von Dreieckstruk-

turen, zu der auch das die Komposition vierfach unterteilende Diagonalenkreuz 

zu rechnen ist, kann in der venezianischen Malerei als Novum betrachtet werden. 

Ähnlich sieht dies auch Hornig, dem zufolge „Giorgione der erste ist, der dieses 

Mittel in Venedig entwickelt und in vielfachen Abwandlungen zur Anwendung ge-

bracht hat“.421 Hinter dem Jüngling wachsen zwei Baumstämme empor, die sich – 

mit einem Netz zarter laubloser Verästelungen versehen – mit ihrem Dunkelbraun 

scherenschnittartig vom klaren Himmel abheben, wobei der rechte Stamm direkt 

aus Kopf und Oberarm der Figur hervorzugehen scheint. Wie einer gemeinsamen 

Wurzel entspringend, gewinnen die beiden Stämme (der rechte den benachbarten 

dritten Baumstamm unterkreuzend) zunehmend an Abstand, sodass sie gemein-

sam eine nach oben offene Kelchform annehmen, gleichsam bereit, wie Anten-

nen den kosmischen Geheimnissen des Firmaments nachzulauschen. Der Jüngling 

hantiert mit Richtscheit (= Winkeleisen) und Zirkel, wobei seine Hände differenzier-

ter und größer ausgebildet sind als jene seiner Nachbarn. Er trägt ein Kleid, dessen 

Weiß mit dem Weißblau des Himmels korrespondiert, wogegen sein dunkelgrüner 

Überwurf ein Verwandtschaftsverhältnis mit dem Olivgrün des Landschaftsaus-

schnitts bekundet. Im Gegensatz zu seinem von der Natur abgewandten Partner 

Abb. 13, S. 51



121

DIE DREI PHILOSOPHENgilt sein Interesse der Ergründung der Umwelt, den Beziehungen zwischen Himmel 

und Erde. Ausgehend von seiner tre età dell’uomo (= die drei Lebensalter)-Theorie, 

sieht Wilde in ihm, als dem Repräsentanten der jungen Generation, eine Verkör-

perung der Forschung, wogegen er den mittleren Philosophen als „sinnend“ und 

den Alten als „lehrend“ deutet. Ähnlich argumentiert auch Ferriguto, der den 

Jüngling als Vertreter der „neuen Naturwissenschaft“ deutet.422 Widersprüchlich 

dazu die Auffassung jener Forscher (De Tolnay, Anderson, Zeleny u. a.), die den 

jungen Philosophen als Pythagoras identifizieren.423 Überzeugender ist m. E. der 

Vorschlag von Wischnitzer-Bernstein, den Jüngling mit Regiomontanus – jenem 

berühmten Astronomen, der mit verbesserten Instrumenten Jahreslänge und Pla-

netenbewegungen genauer zu berechnen suchte – in Zusammenhang zu brin-

gen. Zudem ist laut Nardi auch eine Identifikation mit Kopernikus in Erwägung 

zu ziehen.424 Beide Deutungsversionen passen gut in den christlichen Kontext der 

„neuen Naturwissenschaft“, vor allem dann, wenn man beachtet, dass der Jüng-

ling seine ganze Aufmerksamkeit der Felswand widmet, von deren dunkler Höhle 

sich zahlreiche Feigenblätter abheben und von deren oberer Begrenzung ein Efeu-

bündel ins Bild ragt. Versinnbildlicht der Efeu als immergrüne Pflanze das ewige 

Leben, so symbolisiert der Feigenbaum die Fruchtbarkeit und das freudige Leben 

im messianischen Reich (AT 1. Kön. 4,25; Micha 4,4) – beides laut Klauner Zeichen 

der Menschwerdung Christi.425

Von namentlichen Zuweisungen Abstand nehmend, hat Helke den Paragone-

Streit ins Spiel gebracht. Danach sieht sie im Jüngling, der als Einziger die Umwelt 

messend zu ergründen sucht, die Personifikation der Malerei, welche die Philoso-

phie (die mittlere Figur) und die Astrologie (den Alten) übertrifft. In der Tat sind 

Richtscheit und Zirkel nachweislich auch Attribute der Malerei und sollte Ellers Be-

trachtung zutreffen, dass der Jüngling auch den Stiel eines Pinsels hält, so gewinnt 

Helkes Theorie zusätzlich an Glaubwürdigkeit, allerdings mit der Einschränkung, 

wonach Giorgione, wie so häufig, auch hier mehrere Bedeutungsschichten an-

klingen ließ.426 Im Übrigen hat schon Hartlaub im Jüngling ein Selbstporträt des 

Künstlers vermutet – eine These, die Hornig ohne Umschweife auf die beiden be-

nachbarten Philosophen ausdehnt, in denen er Carpaccio und Giovanni Bellini zu 

erkennen glaubt. Demzufolge soll es sich um Personifikationen dreier verschiede-

ner Entwicklungsstufen der venezianischen Malerei zu Beginn des 16. Jahrhun-

derts handeln. Somit wäre Giorgione als Vertreter der „maniera moderna“, Bellini 

als an der Schwelle zu einer neuen Epoche stehend und Carpaccio als ein noch auf 

das Quattrocento zurückblickender Maler zu betrachten.427 

Moser zufolge ist hier „augenscheinlich keine Dialogsituation wiedergegeben. 

Die drei Männer kommunizieren überhaupt nicht miteinander […]“.428 Dem ist 

allerdings entgegenzuhalten: Die Personen reden zwar nicht miteinander, stehen 

aber – vor allem in kompositioneller Hinsicht – sehr wohl zueinander in Beziehung. 

Der Jüngling kehrt seinem Nachbarn, einem aufrecht stehenden, frontal in ver-

haltener Schrittstellung und ohne jegliches Attribut wiedergegebenem Mann in 

mittleren Jahren, dessen Turban ihn als Orientalen ausweist, zwar den Rücken zu, 

zugleich aber scheint er – so der optische Eindruck – an ihm zu lehnen, wie um 



122

MYTHOS UND RÄTSEL sich gleichsam einen ebenso geistigen wie körperlichen Rückhalt zu sichern. Darü-

ber hinaus bestehen auch farbliche Konnotationen, insofern das Weiß sowohl am 

Kleid des jungen Manns als auch am Turban des Nachbarn in Erscheinung tritt. Der 

Orientale trägt ein Überkleid, dessen hoch gesättigtes Zinnoberrot als schärfste 

Buntfarbe im Bild einerseits beim Betrachter die größte Aufmerksamkeit hervor-

ruft, andererseits zum Dunkelgrün des Jünglings in einem komplementären Ver-

hältnis steht. Letzteres schlägt sich auch als hermeneutischer Erkenntnisgewinn zu 

Buche – und zwar dahin gehend, dass der grundsätzlich ambivalente, in seiner Mi-

schung zur Farbtotalität führende Komplementärkontrast sowohl auf Zusammen-

gehörigkeit (im Sinne der gegenseitigen Ergänzung) als auch unversöhnliche Po-

larisation hindeuten kann. Zudem signalisieren das silbrig-blaugrau changierende 

Schultertuch und das Unterkleid eine merkliche Farbaffinität mit dem Firmament.

Auch zwischen dem mittleren und dem alten Philosophen herrscht keineswegs 

Kontaktlosigkeit, ungeachtet dessen, dass Ersterer introspektiv seinen Blick senkt 

und schweigt. Um dem möglichen Vorwurf einer Begriffsverwirrung zu entgehen, 

sei nur eingeblendet, dass zwischen den Bezeichnungen „Philosoph“, „Magier“ 

oder „Astrologe“ im damaligen Sprachgebrauch kein signifikanter Unterschied 

gemacht wurde.429 Der Orientale ist – mit seinen streng lotrecht fallenden Ge-

wandfalten ganz der Vertikalen verpflichtet – in seiner Bewegungsfreiheit deutlich 

eingeschränkt. Dafür sorgen vor allem die hinter ihm aufsteigenden Baumstämme, 

die über ihm konvergieren und sein Haupt hermetisch einzwängen. Im Gegensatz 

dazu die über dem Jüngling sich nach oben zu öffnenden Stämme. Derlei Diffe-

renzen geben m. E. auch Auskunft über die jeweilige Geisteshaltung der Prota-

gonisten – eben im Sinne des Sich-Öffnens und Sich-Verschließens. Obwohl vom 

linken Arm des mittleren Philosophen nur die Hälfte zu sehen ist, die andere vom 

Alten verdeckt wird, hat man den Eindruck, dass er diesen berührt, vielleicht sogar 

festhält. 

Räumlich von seinem Nachbarn abgestuft, steht der Alte auf der unteren Fels-

platte. Gleichwohl ist er mit dieser auch flächenkompositionell verbunden, wofür 

sowohl die Schräge seiner die Armrichtung des Orientalen fortsetzenden Mantel-

falte als auch die zwischen den beiden Figuren bestehende „Umrisskonkurrenz“ 

Zeugnis gibt. Frontal und in Kontrapost-Haltung dargestellt, vollzieht er mit sei-

nem Kopf eine jähe Wendung zum mittleren Philosophen. Mit seiner priesterlichen 

Tracht (vor allem mit der über den Kopf gezogenen Kapuze und der Faltendrapie-

rung des Mantels) zeigt er bemerkenswerte Analogien zum hl. Hieronymus in Gio-

vanni Bellinis Pala di San Zaccharia. Effektvoll kontrastiert der zwischen Gelb und 

Ocker changierende Mantel mit dem Dunkelgrün des ihn foliierenden Gebüschs. 

Passavant zufolge herrscht über dem Ganzen der Eindruck von „Beschaulichkeit 

und Stille einer kontemplativen Naturandacht“. Dem widerspricht indes der er-

zürnte Gesichtsausdruck des Alten, dessen Erregtheit sich auch in den tief zer-

klüfteten und von lebhaften Licht-Schatten-Kontrasten bestimmten Mantelfalten 

widerspiegelt. Ähnlich hat dies schon Ferriguto gesehen, wonach hier „ein inneres 

Drama vorliegt, das den Zorn des Alten zum Thema hat“.430 Die unterschiedliche 

Gemütslage der Protagonisten hat Argan mit dem Hinweis auf die drei Tempe-



123

DIE DREI PHILOSOPHENramente: „sanguino, flemmatico, colerico“ auf den Punkt gebracht, wobei sich 

„cholerisch“ eben auf den Alten bezieht.431 Er präsentiert eine helle Steintafel, 

die einen Viertelmond und ein radförmiges, mit dreieckigen Zacken und einigen 

Zahlen versehenes Instrument zeigt, ein Nocturlabium, mit dem es möglich war, 

bei Nacht die geografische Breite auf der Basis des Polarsterns und anderer Sterne 

über dem Horizont zu bestimmen; zudem hält er in seiner linken Hand einen Zir-

kel.432

Der verständliche Wunsch, die drei Philosophen namentlich zu benennen, hat 

einen veritablen, nunmehr schon über ein Jahrhundert andauernden Wettstreit 

um des Rätsels Lösung entfacht. Erwähnt seien hier nur ein paar Beispiele, etwa 

Wischnitzer-Bernsteins Versuch, die Personen mit Aristoteles, Ptolemaios und Re-

giomontanus zu identifizieren, oder De Tolnay, der sie als Abraham, Zarathustra 

und Kopernikus deutete.433 Und erst jüngst wurde Zeleny das Verdienst zuerkannt, 

den „Giorgione-Code geknackt“ zu haben. Indessen wurde die These der Autorin, 

den mittleren Philosophen mit Pherekydes und den rechten mit Thales, den Leh-

rern des Pythagoras, zu identifizieren, von Moser umgehend und gewissenhaft ge-

prüft zurückgewiesen.434 Einen höheren Grad an Wahrscheinlichkeit hat m. E. jene 

These, die im Alten anstatt Aristoteles (wie bisweilen behauptet wird) – aufgrund 

des ursprünglichen Strahlendiadems und der auf die Gesetzestafel anspielenden 

Steinplatte – eine Inkarnation Moses‘, im Orientalen Averroes und im Jüngling, 

wie schon erwähnt, einen Vertreter der „neuen Naturwissenschaft“ sieht.435 In 

seiner Kritik an Zeleny betont Moser, dass die Eingrenzung auf griechische Philoso-

phen willkürlich ist. […] Denn wenn eine der abgebildeten Figuren abendländisch 

gewandet, die zweite in orientalischer Tracht und die dritte als Jude dargestellt 

wird, ist es dann nicht viel glaubhafter, dass es sich tatsächlich um Angehörige 

dreier verschiedener Kulturkreise handelt […]?“436 Dies impliziert zugleich eine 

Warnung vor konkreten Namensnennungen, zumal bei Giorgione „immer mit be-

absichtigter Mehrdeutigkeit zu rechnen ist“, der Maler folglich „mehrere Quellen 

auf schöpferische Weise zu einer ganz eigenständigen Komposition amalgamiert 

hat“.437

Einen universaleren Standpunkt vertritt Borchhardt-Birbaumer, die – implizit da-

von ausgehend, dass es sich beim Alten um Moses handelt – in den Philosophen, 

Astrologen, Magiern Repräsentanten der drei monotheistischen Religionen sieht. 

Der Autorin zufolge „muss der Jude als Vertreter der ältesten [der drei Religionen] 

den Dialog beginnen; das Herausziehen der Tafel aus dem Gewand, somit Geste 

und Mundstellung, verraten dies im Bild. Die Trennung des Christen von den bei-

den älteren Philosophen beinhaltet – schon durch das Sitzmotiv (nach dem antiken 

Audienzschema) – hierarchisch die vornehmere Rolle“.438 Als Beleg dafür wird auf 

Ramon Lulls Toleranzschrift Das Buch vom Heiden und den drei Weisen (entstan-

den 1274–1276) verwiesen, mit der zentralen Textstelle: „Währenddessen geschah 

es, dass drei Weise sich vor den Toren einer berühmten Stadt trafen. Einer von die-

sen Weisen war Jude, der andere Christ, der dritte Sarazene […]. Sie beschlossen 

einen geeigneten Ort aufzusuchen, an dem sie ihren Geist erfrischen könnten. Auf 

dem Weg dorthin erzählte jeder der Weisen von seinem Glauben und der Wissen-



124

MYTHOS UND RÄTSEL schaft, die er seine Schüler lehrte […]. An einem sanften Hain machten sie Halt, 

dort, wo eine Quelle fünf Bäume bewässerte […].“439 Dass sich diese fünf Bäume 

in Giorgiones Gemälde wiederfinden, beruht gewiss nicht auf einem Zufall. Nicht 

zuletzt mit dem Verweis auf Lulls Postulat nach Toleranz zwischen den Religionen 

ist es der Verfasserin m. E. geglückt, die vielleicht wichtigste Bedeutungsschicht 

im Philosophenbild ans Licht zu bringen. Gut vorstellbar, dass dieser versöhnliche 

Aspekt in Venedig beifällig zur Kenntnis genommen wurde, zumal die Republik 

als nach allen Seiten offen stehende Handelsmetropole in der Gewährung von 

Religionsfreiheit eine conditio sine qua non für ihren merkantilen Erfolg sah und 

dies nicht selten in Opposition zum Heiligen Stuhl in Rom, der Bestrebungen der 

Serenissima, auch in kirchlichen Angelegenheiten ein gewisses Maß an Unabhän-

gigkeit zu wahren, stets mit Argwohn verfolgte.

Mit Ferriguto, der die drei Weisen als Personifikationen der scholastisch-aris-

totelischen Philosophie, des arabisierenden Averroismus und der neuen humanis-

tischen Philosophie identifizierte, begann eine Reihe „philosophischer“ Deutun-

gen.440 Zum Teil im Gegensatz zum empirischen, strikt zwischen Theologie und 

logischer Beweisführung der Naturwissenschaften unterscheidenden Neono-

minalismus, wie er an der Universität zu Padua gelehrt wurde, nahm der Neo-

platonismus in Venedig (mit Aurelio Augurelli, Bernardo Trevisani u. a.), die Kluft 

zwischen religiöser Offenbarung und Naturphilosophie schließend, geradezu eine 

Schlüsselposition ein. Mit seinem Verweis auf Pico della Mirandolas „Conclusio-

nes“ zu den Chaldäischen Orakelsprüchen lieferte Edgar Wind einen Beleg für 

die Einflussnahme der Neuplatoniker auf die Ikonografie der Drei Philosophen.441 

Winds Ansatz ausweitend untersucht Pochat Giorgiones Gemälde „im Lichte der 

zeitgenössischen Naturphilosophie“. Danach spiegelt „das Gemälde mit den Drei 

Philosophen eine kulturhistorische Situation, in der das Verhältnis des Menschen 

zur Natur zum Ausdruck gebracht wird“, kurz: „eine neue Produktion von Wirk-

lichkeit“. Die entscheidenden Anhaltspunkte findet der Autor u. a. bei Ficino, der 

sich in seinem Traktat „De vita coelitus comparanda“, unter Berufung auf Plotins 

„Enneaden“ für die astrale Magie einsetzt. Demzufolge „teile sich das göttliche 

Wesen den kleineren Einheiten in der Natur mit, die als Spiegel das Ganze wiede-

rum reflektierten“. Zudem habe Ficino „in seinen synkretistischen Bemühungen 

versucht, die gute natürliche Magie und die okkulten Fähigkeiten des Menschen 

mit der Religion in Einklang zu bringen“. Abschließend sei auf Ficinos Traktat „De 

Sole“ verwiesen, dessen Gedankengänge – implizit auch von Pochat gemeint – 

sich auch in den Drei Philosophen wiederfinden. Ficino spricht hier vom „Trinken 

des Geistes der Sonne“ und „vom Menschen als einem Weisen, einem Magus, der 

eine halbgöttliche Rolle im Gebrauch der Bilder spiele. Der Magus sei imstande, in 

die Sympathien, die alle Dinge zusammenhalten, einzugehen“.442



125

D A S  S PÄT W E R K

 W ie Vasari in der zweiten Ausgabe seiner Vite berichtet, verlieh Giorgione 

– „ungefähr“ vom Jahr 1507 an („venuto poi l’anno circa 1507“) – sei-

nen Werken mehr Weichheit („più morbidezza“) und größeres Relief („maggiore 

rilievo con bella maniera“), was implizit bedeutet, dass die Farben stärker mitei

nander verschmelzen und zugleich ein gesteigertes Maß an raumgreifender Kör-

perplastizität zutage tritt. Dem Aretiner blieb offenbar nicht verborgen, dass sich 

zu diesem Zeitpunkt bei Giorgione eine neue Stilstufe anbahnte, welche die letzte 

Schaffensperiode eines allzu kurz bemessenen Künstlerlebens umfasst. Den Auf-

takt dazu bildet der Auftrag zur Fassadenfreskierung des Fondaco dei Tedeschi, 

des Zentrums der deutschen Handelsgesellschaft in Venedig.

In der Nacht von 27. auf 28. Januar 1505 war das Kaufhaus der Deutschen 

einer verheerenden Brandkatastrophe zum Opfer gefallen. Angesichts der ebenso 

politisch wie ökonomisch überragenden Stellung der Einrichtung beschloss der 

Senat mit der Ausschreibung eines Architektenwettbewerbs (10. Juni 1505) und 

unter Einsatz erheblicher Staatsgelder den unverzüglichen Neubau des Gebäudes. 

Schon am 16. Mai 1507 konnte mit der Errichtung der Dachkonstruktion begon-

nen werden, zu einem Zeitpunkt, als Giorgione vermutlich bereits mit der Erstel-

lung eines Freskenkonzepts für die Außenfassaden und den Innenhof beschäftigt 

war. Die Berufung Giorgiones lag auf der Hand, zumal sich der Künstler laut Vasari 

schon zuvor an insgesamt sieben Palastfassaden als Freskomaler ausgezeichnet 

hatte. 1507/08 dokumentiert, erhielt er mit der Produktion eines seit dem Brand 

von 1577 verschollenen Gemäldes für den Audienzsaal des Consiglio dei Dieci 

im Dogenpalast seinen ersten Staatsauftrag, woraus man folgern könnte, dass 

er auch anlässlich der Auftragvergabe für den Fondaco vom Dogen Leonardo Lo-

redan protegiert wurde.443 Giovanni Milesio zufolge, dem Archivar des Fondaco 

im 18. Jahrhundert, erstreckte sich das Gros der Arbeiten auf das Frühjahr und 

den Sommer 1508, die einzigen Jahreszeiten, die der Fassaden-Freskotechnik die 

nötige Trockenheit sicherten.444 Dass Giorgione hier aufgrund des enormen Pro-

jektumfangs nicht allein am Werk war, vielmehr sich der Hilfe etlicher Mitarbeiter 

bediente, gilt als unbestritten. Dolce war der Erste, der 1557 auf Tizian als den 

wichtigsten Assistenten Giorgiones hingewiesen hat. Danach habe man diesem 

im Alter von kaum 20 Jahren den Auftrag erteilt, die Südfassade (Merceria-Seite) 

des Fondaco zu freskieren.445 In Vasaris erster Viten-Ausgabe (1550) wird Tizian 

indes mit keinem Wort erwähnt. Erst in deren zweiter Fassung (1568) ist von einer 

Mitarbeit des jugendlichen Malers die Rede, für einen nicht unerheblichen Teil der 

älteren Forschung Grund genug, Tizian lediglich die Rolle eines Gehilfen zuzubil-

ligen und Giorgione für das gesamte Freskokonzept verantwortlich zu machen. 



126

DAS SPÄTWERK Erst in der jüngeren Forschung wird Tizians eigenschöpferischer Anteil am Fres-

kenprogramm anerkannt. Eine Ausnahme bildet hier Eller, der eine eigenständige 

Mitwirkung Tizians gänzlich in Abrede stellt.446 Die Arbeiten Giorgiones endeten 

vor dem 11. Dezember 1508, als eine von Giovanni Bellini nominierte Kommission 

von drei Malern (darunter vor allem Carpaccio) zwecks Schlichtung eines Honorar-

streits mit den Proveditori al Sal den Wert der von Giorgione erbrachten Leistun-

gen an der Westfassade des Fondaco bestimmen sollte. Der von der Kommission 

vorgeschlagene Betrag von 150 Dukaten wurde von der Behörde ohne Einspruch 

des Künstlers auf 130 Dukaten vermindert. Diese empfindliche Honorarreduktion 

hatte mit Sicherheit fiskalische Gründe, zumal ein Konflikt mit der einen Tag vor 

der Kommissionseinberufung gegründeten Liga von Cambrai bereits absehbar war 

und die Republik zu einer entsprechend restriktiven Neuordnung ihres Finanzhaus-

halts zwang. Bezüglich Tizians Honorar schweigen die Quellen. Gut möglich, dass 

Tizian mit der Realisierung seines Freskoanteils länger beschäftigt war – laut Rossi 

bis zum März 1509. Ein Argument dafür wäre die Überlegung, dass ihm Gior

gione, der gewiss mit der Gesamtleitung des Projekts betraut war, erst nach und 

nach künstlerische Autonomie zugestanden hat. 

Milesio zufolge freskierte Giorgione die Westfassade zum Canal Grande, die 

Nordfassade und den Innenhof, wogegen Tizian die Ausgestaltung der Südfassade 

entlang der Merceria und der Ostfassade oblag.447 Die für die Fassaden-Freskoma-

lerei äußerst ungünstigen klimatischen Bedingungen in Venedig waren Ursache 

dafür, dass von den Fondaco-Fresken heute nichts mehr in situ zu sehen ist. Erhal-

ten geblieben sind lediglich vier Fragmente: von der Westfassade ein Stehender 

Frauenakt (die sogenannte Nuda; abgenommen 1937 und in die Accademia trans-

feriert) sowie der schon im 19. Jahrhundert abgelöste Putto alato (Privatbesitz) 

und von der Südfassade die Judith, Teile eines monochrom gemalten Frieses (beide 

1967 abgelöst und in der Ca’d’Oro aufbewahrt) sowie ein Compagno della Calza 

(Depot der Soprintendenza Speciale).448 Schon im 18. Jahrhundert war der Ver-

fallsprozess so weit fortgeschritten, dass Zanetti nur noch sechs Figurendarstellun-

gen – die damals noch sichtbaren Freskenreste – mittels Stichen kopieren konnte. 

Diese 1760 veröffentlichten Stiche bilden bis heute für die Kritik eine wichtige 

Grundlage zur Erkenntnis des giorgionischen Figurenstils.449 Zanettis Stiche glie-

dern sich in zwei Gruppen. Die erste umfasst drei von Giorgione stammende Dar-

stellungen aus der zum Canal Grande weisenden Fassade: einen stehenden und 

einen sitzenden Frauenakt sowie einen sitzenden (oder an einem Pfeiler lehnen-

den?) Männerakt, die zweite besteht aus zwei fragmentierten Frauengestalten, 

der Judith und einem Compagno della Calza, Figuren, die – an der Südfassade 

situiert – vom Stecher als Werke Tizians angesprochen werden. Der um 1640 von 

Hendrik van der Borcht gefertigte Kupferstich der Pax gibt ein weiteres Detail aus 

Giorgiones Freskenprogramm der Westseite wieder. Weshalb diese über einen to-

ten Krieger triumphierende Frauengestalt nicht in Zanettis Stichserie aufscheint, 

bleibt offen. Entweder hatte sie sich nach etwa 120 Jahren vom Putzgrund gelöst, 

war also nicht mehr erkenntlich, oder Zanetti verzichtete insofern auf eine Repro-

duktion, als von der Pax eine Stichwiedergabe – eben jene van der Borchts – be-



127

DAS SPÄTWERKreits existierte. Dass Zanetti kein zusammenhängendes Bildprogramm zu erkennen 

vermochte, ist angesichts des schon damals bruchstückhaften Erhaltungszustands 

des Freskenzyklus kaum verwunderlich, zumal bereits Vasari diesbezüglich vor ei-

nem ihm unlösbar scheinenden Problem gestanden war, als er in seiner zweiten 

Viten-Ausgabe (1568) seine Ratlosigkeit wie folgt zu verstehen gab: Danach hätte 

Giorgione „nur daran gedacht, Figuren nach seiner Phantasie zu schaffen, um 

seine Kunst zu erweisen, denn in Wirklichkeit gibt es keine geordnete Handlung, 

die die Taten einer antiken oder modernen Person zeigen würde, und ich für mei-

nen Teil habe sie noch nie verstanden und auch auf meine Frage, was dargestellt 

wäre, niemanden gefunden, der es verstünde […]“.450 Vasaris mangelndes Inhalts-

verständnis überrascht nicht weiter, geben doch auch andere Werke Giorgiones, 

wie etwa die Tempesta oder die Die drei Philosophen, bis in die Gegenwart her-

meneutisch kaum lösbare Rätsel auf. 

Zanetti hat sich nicht mit der Produktion von Nachstichen begnügt, darüber 

hinaus hat er diese auch ausführlich kommentiert und dabei vor allem die unter-

schiedlichen Malstile Giorgiones und des jungen Tizian herausgearbeitet. Demzu-

folge basiere Giorgiones Leistung vor allem auf einem „kunstreichen Umgang mit 

Schatten, wohlgeordnet, abgetönt, verstärkt […]“, während er mit dem „großen 

Feuer […] und dem übermäßigen Einsatz rötlicher Farben“ bisweilen zu weit ge-

gangen wäre. Tizian hingegen besteche nicht zuletzt in den realistischen Effek-

ten durch überlegt eingesetzte „Halbtöne und Gegensätze, um das Inkarnat auf 

jene natürliche Zartheit zurückzuführen“. Der „Kunstfertigkeit“ Giorgiones stehe 

demnach die „Natürlichkeit“ Tizians gegenüber.451 – Wie schon erwähnt, war der 

Verfall des Freskenzyklus bereits im 18. Jahrhundert so weit fortgeschritten, dass 

Zanetti nur noch sechs Figurenmotive in Stichen festhalten konnte. Dazu zählt 

auch der Stehende Frauenakt (La Nuda), der als stark verwittertes Fragment in 

der Galleria Franchetti (Ca’d’Oro, Venedig) aufbewahrt wird. Aufgrund seines 

schlechten Erhaltungszustands ist eine Analyse – wie auch im Fall der noch im 

18. Jahrhundert erkennbaren und dann in Verlust geratenen Fresken – nur noch 

mithilfe von Zanettis Kopie möglich. Beachtet man hier die Freilassungen im Be-

reich der Beine und die wenigen Striche, die ein um die Hüften der Gestalt ge-

schlungenes Tuch andeuten, so grenzt auch Zanettis Wiedergabe an ein Fragment. 

Zanettis Hinweis auf einen „extrem roten Farbschimmer“ und „kontrastierende 

Schatten“ ist sogar noch am erhalten gebliebenen Freskorest nachvollziehbar. Die 

streng frontal beziehungsweise bildflächenparallel ausgerichtete Figur ist mit Kör-

perachse, Kopf, Schultern und Brüsten den vertikalen und horizontalen Bildachsen 

angeglichen und wird von einer Rundbogennische gerahmt. Ihr durch Licht und 

Schatten weich modellierter Körper zeigt einen in sanft gewellten Linien verlau-

fenden Umriss. Die rechte Nischenmulde ist in Dunkel getaucht, von dem sich das 

hell blühende Inkarnat der Nuda besonders wirkungsvoll abhebt. In diagonaler 

Gegenrichtung kontrastiert der verschattete Arm (die rechte, den Umriss beto-

nende Körperpartie inbegriffen) mit dem hellen Nischengrund. Ergebnis ist eine 

chiastische Diagonalenverspannung (hell vor dunkel – dunkel vor hell) – Zeichen 

dafür, dass sich Giorgione mit diesem Wechselspiel von Hell und Dunkel mehr 

34	 Antonio Zanetti, Nachstich nach Fresko 
Giorgiones einer stehenden nackten Frau 
am Fondaco dei Tedeschi in Venedig



128

DAS SPÄTWERK um Bildrichtigkeit als um eine kausal konsequente Lichtführung bemüht hat.452 

Obwohl angesichts der Fehlstellen in Zanettis Stich nicht eindeutig erkennbar ist, 

ob Giorgione das Kontrapost-Standmotiv konsequent umgesetzt hat, ist der Nuda 

eine unbestritten klassische Note zu attestieren. Vermutlich fühlte sich der Künstler 

durch römisch-antike Venus-Darstellungen angeregt – vielleicht auch in Form von 

Kleinbronzen, wie sie ihm etwa in der berühmten Antikensammlung der Grimani 

zugänglich waren. Möglicherweise standen ihm auch Zeichnungen oder Skizzen 

florentinischer Meister zur Verfügung, vielleicht durch Fra Bartolomeo vermittelt, 

für den 1508 ein Venedig-Aufenthalt überliefert ist.453

Bei Restaurierungsarbeiten im Jahr 1978 wurde im Verputz die Silhouette eines 

kugelförmigen Gebildes entdeckt, welche die Nuda in der linken Hand hält. Sollte 

es sich hier um eine Erd- oder Himmelssphäre handeln, wäre Nepi Scirè zuzustim-

men, welche die Figur als eine Allegorie der Astronomie oder eine der Artes libera-

les deutet – für Giorgione nicht ungewöhnlich, der sich bereits im Freskenfries der 

Casa Marta-Pellizzari in Castelfranco und in den Drei Philosophen mit astrologi-

schen Motiven befasst hatte. Anderson hingegen interpretiert das Kugelobjekt als 

einen goldenen Apfel in der Hand einer der Hesperidentöchter.454 

Vom klassischen Gepräge der Nuda ist im Sitzenden nackten Mann nichts zu 

bemerken. Laut Justi ist dieser ein „wahres Schulbeispiel der neuen Kunst“ und, 

so Eller, „in Haltung und Gestik eine Erfindung Giorgiones“.455 Der Rumpf ist nach 

links geneigt und entspricht zusammen mit dem fast ins Profil gedrehten Kopf und 

dem linken, zum Teil mit einem Tuch verhüllten Bein einem stehenden Bogenseg-

ment, das einen geschlossenen Umriss bewirkt, mit dem die nach links „offene“ 

Formenstruktur der Figur kontrastiert. Vorherrschend ist das Bestreben, die „Figur 

durch parallel gesetzte Einzelglieder zu organisieren“.456 Die signifikantesten Paral

lelverschiebungen zeigen sich einerseits am rechten Arm und linken Bein, anderer-

seits am linken Oberarm und rechten Unterschenkel. Der primäre Wesenszug der 

Komposition besteht in einer chiastischen, das heißt diagonal korrespondierenden, 

gleichsam kontrapostischen Anordnung der Gliedmaßen: Durchgestreckt sind das 

linke Bein und der rechte Arm, abgewinkelt der linke Arm und das rechte Bein. 

Letzteres ist extrem abgeknickt, sodass dessen Fuß im rechten Winkel mit dem 

linken Unterschenkel in Berührung kommt. Zudem bildet das rechte Bein die Form 

eines in der Kniepartie kulminierenden Keils, der einen dynamischen Vektor nach 

links entsendet. Das kontrastreiche Wechselspiel der Kräfte und Strukturelemente 

beschreibt Justi wie folgt: „So werden die einzelnen Kontraste Teile von Kontras-

ten einer höheren Ordnung, die zwischen der rechten und linken Körperhälfte 

spielen: Zusammenwinkeln von Arm und Bein auf der einen Seite, Auseinander-

schieben auf der anderen. Und ein zweiter Gesamt-Kontrast zwischen oben und 

unten: Ausladen [oben] und Zuspitzung der Körpermasse [unten].“457 Dieses for-

manalytische Resümee birgt zugleich eine vorzügliche, in die Praxis übertragene 

Definition des Gestaltbegriffs, wonach „Gestalt ein Feld bezeichnet, dessen Kräfte 

in einem in sich geschlossenen und gleichgewichtigen Ganzen organisiert sind“.458 

Die von Diagonalen bestimmte Figur lässt sich in ein Rhomboid einschreiben, das 

mit dem erwähnten Bogensegment zu einer Gestaltganzheit verschmilzt. Ledig-

Abb. 35, S. 129



129

DAS SPÄTWERK

lich der gestreckte linke Arm löst sich von der Konsistenz des Strukturgefüges. 

Gleichwohl bleibt er mit diesem indirekt verbunden, insofern die Schräge des Un-

terarms die diagonale Richtung des linken Beins fortsetzt. Der weit ausgreifende 

Arm reicht bis zur ursprünglichen Bildgrenze, an der er sich festzuhalten scheint, 

wie um der labil postierten Gestalt das nötige Gleichgewicht zu sichern. Eine ähnli-

che Funktion erfüllt das um die rechte Hüfte und den Oberschenkel geschlungene 

Tuch, das bis zur Bodenstufe fällt und als ovale Masse mit dunkel schattierter Höh-

lung der Figur jene Standfestigkeit verleiht, die das nur mit den Zehen am Boden 

aufsetzende Standbein allein nicht garantieren könnte. Die Labilität der Figur, die 

35	 Antonio Zanetti, Nachstich nach Fresko 
Giorgiones eines sitzenden nackten Mannes 
am Fondaco dei Tedeschi



130

DAS SPÄTWERK einen fast schon schwebenden Eindruck hervorruft, rührt vor allem daher, dass 

überhaupt nicht geklärt ist, wie und worauf diese sitzt. Unter diesen Umständen 

und allein im Vertrauen auf die rechte Hand, die auf dem Mauerblock eine Stütze 

sucht, das Gleichgewicht zu halten, ist empirisch gesehen ein Ding der Unmög-

lichkeit. Dies hat Hetzer ganz anders – m. E. völlig falsch – gesehen, wonach „der 

Sitz bequem, die Haltung mühelos und natürlich [sic!]“ sei.459 Korrekt hingegen ist 

Hornigs Anschauung, der zufolge das Ganze einem „geometrischen Grundmus-

ter verhaftet“ sei. Dazu der Autor ergänzend: „Es entsteht der Eindruck [einer] 

künstlichen Figur von modellhafter Prägung. Dieses Überwiegen des Künstlichen 

ergibt sich aus dem beinahe gewaltsam anmutenden stückhaften Zusammen-

setzen der Figur aus Einzelteilen. Im Gegensatz zu einer natürlichen Darstellung 

richtet sich der schöpferische Wille hier nicht nach der Wirklichkeit […], gehorcht 

also mehr einem formal-künstlerischen Gestaltungsbedürfnis.“460 Dieser an sich 

richtige Kommentar hat indes auch einen pejorativen Beigeschmack (s. „stück-

haftes Zusammensetzen“!). In Wirklichkeit äußert sich hier ein völlig neues Stil-

wollen, das bereits charakteristische Elemente des Manierismus vorwegnimmt. 

Man könnte meinen, Giorgione habe die an der Nuda noch beachteten Regeln 

der Klassik mittels gesteigerter Komplexität der Komposition und eines dynami-

schen Spannungspotenzials in manieristischer Weise konterkariert. So ist es nicht 

verwunderlich, dass die beiden von Zanetti überlieferten Sitzfiguren Giorgiones bei 

der älteren, dem Manierismus meist reserviert gegenüberstehenden Kunsthistori-

kergeneration unterschiedliche Reaktionen ausgelöst hat. Typisch dafür Oettingers 

für Giorgione wenig schmeichelhaftes Werturteil: „Was mehr und mehr Hauptmo-

tiv wird: die organisch bewegte und ponderierte Menschengestalt, hat [Giorgione] 

nie beherrscht. Auch seine Typen […] werden voller, […] unorganisch, plump und 

endlich verfettet. Auch bei ihm wächst die Bewegung, aber nicht freiwillig und 

natürlich, sondern mühsam und widerwillig, wie unter schwerer Last rühren sich 

seine Gestalten.“461 Diese negative Stellungnahme ändert indes wenig, dass der 

Autor damit zugleich – vermutlich unbeabsichtigt – einige typische Merkmale des 

Manierismus ins Treffen führt.

  Der weit ausholende linke Arm des Mannes scheint mit deutlichem Zeige-

finger-Gestus auf das benachbarte Fresko mit einer gleichfalls sitzenden, nackten 

Frau zu weisen. Wie ihr Nachbar verfügt auch diese über keinerlei Attribute, die 

eine sichere ikonologische Zuordnung ermöglichen. Anders als ihr männliches Pen-

dant, das sich – der Frontalität angenähert – in freier Ungezwungenheit dem Blick 

des Betrachters öffnet, zeigt sie eine sich verschließende Haltung, als wollte sie 

sich voyeuristischen Zugriffen entziehen. Angesichts dieser Geschlossenheit des 

Körperumrisses fühlt man sich an einen Lehrsatz Leonardos erinnert, dem zufolge 

„man Frauen mit schamhaften Gebärden darstellen muss, die Beine fest geschlos-

sen, die Arme an sich gesammelt, die Köpfe geneigt und zur Seite gewendet“.462 

Und diesem Postulat scheint Giorgione in der Tat weitgehend entsprochen zu ha-

ben. Auf einem Felsbrocken sitzend, neigt sie – wie ihr männlicher Gegenspieler 

– den Oberkörper nach links und dreht ihn – fast schon ins Profil gerückt – schräg 

in den Raum. Anders beim Männerakt, den der Künstler überwiegend frontal (ab-

Abb. 36, S. 131



131

DAS SPÄTWERK

gesehen von Kopf und rechtem Bein) in Flächenprojektion wiedergibt. Bei der Frau 

hingegen ist lediglich der linke Unterschenkel in Frontalansicht dargestellt, zudem 

parallel zum linken Oberarm angeordnet. Mit der männlichen Figur vergleichbar, 

ist das rechte abgewinkelte Bein zur Seite gedreht, wobei der Unterschenkel in 

spitzem Winkel mit dem linken Unterschenkel konvergiert. Neuerlich lässt sich da-

raus ein dem Rhomboid angenähertes Kompositionsdiagramm ablesen. Den Kör-

per überkreuzend, ruht der linke Arm auf dem rechten Oberschenkel, wodurch 

36	 Antonio Zanetti, Nachstich nach Fresko 
Giorgiones einer sitzenden nackten Frau am 
Fondaco dei Tedeschi



132

DAS SPÄTWERK die Figur in eine schraubende Drehbewegung versetzt wird. Hornigs Beobachtung 

zufolge „wird die Gestalt durch die Verschiebung ihrer Achsen gegeneinander bei 

deren gleichzeitiger Parallelität gekennzeichnet“.463 Daraus resultiert ein in der ve-

nezianischen Malerei völlig neues Bewegungs- beziehungsweise Haltungsmotiv, 

das dem manieristischen Idealtypus einer figura serpentinata bereits nahe kommt. 

Justi war m. W. der Erste, der auf Parallelen zu Michelangelos Deckenfresken 

in der Sixtinischen Kapelle aufmerksam gemacht hat. In der Folge wurde Justis 

allgemein gehaltene Formulierung von Paatz und Roskill mit Hinweisen auf Mi-

chelangelos Ignudi, an denen das von Giorgione am sitzenden Frauenakt entwi-

ckelte Drehbewegungsschema in vielfach abgewandelten Ausformungen in Er-

scheinung tritt, konkretisiert. Die zwischen den Figurentypen der beiden Künstler 

prinzipiell bestehende Affinität wird von den Autoren als „Analogieerscheinung“ 

beziehungsweise „Parallel-Entwicklung“ bezeichnet, was allerdings nichts daran 

ändert, dass Giorgione mit den Arbeiten am Fondaco schon weit fortgeschritten 

war, ehe Michelangelo mit der Freskierung der Sixtina, den Verputz der Decke am 

27. Juli 1508 abwartend, überhaupt beginnen konnte. Dem Rechnung tragend, 

vertritt Smyth sogar die gewagte These, der Toskaner sei durch die Fondaco-Fres-

ken beeinflusst worden.464 Dass hier zwei künstlerische Welten gegenüberstehen, 

liegt auf der Hand: florentinisch/plastisch versus venezianisch/malerisch. Demge-

mäß auch Justis Kommentar, wonach „die Körperschatten innerhalb der Figuren 

[Giorgiones] sehr kräftig sind, aber nicht scharf umrissen wie bei Michelangelo, 

sondern malerisch vertrieben und durchhellt“.465

Das noch im 17. Jahrhundert erhaltene Fresko mit der Darstellung der über den 

Krieg triumphierenden Pax ist durch einen Kupferstich von Hendrik van der Borcht 

mit der Beschriftung „Candida Pax victrix, de victo Marte triumphat“ überliefert. 

Dass es sich bei diesem Stich um eine zuverlässige Wiedergabe eines Giorgione-

Freskos handelt, hat Justi schon in seiner ersten Giorgione-Monografie festgestellt, 

eine Zuschreibung, die von der Forschung (m. W. nur mit Ausnahme von Gronau) 

auch nie ernstlich infrage gestellt wurde. Offen bleibt lediglich, ob das Fresko an 

der West- oder Südseite des Fondaco angebracht war.466 Die diagonal ausge-

streckte, mit Lorbeerkranz und Palmenzweig als allegorische Figur des Friedens 

ausgewiesene Frauengestalt thront auf einem gepanzerten, den Gott Mars sym-

bolisierenden Krieger, der in einer raumgreifenden Gegendiagonale angeordnet 

ist. Mit diesem diagonalen Kreuz ist auch bereits ein wichtiges, im Œuvre Giorgio-

nes immer wiederkehrendes Kompositionsschema angesprochen. Hinzu kommt 

ein Parallelismus, der sich vor allem in der Richtungskongruenz der ausgebreiteten 

Arme der Pax mit der Körperachse des Kriegers niederschlägt; parallel verscho-

ben sind weiters der rechte Arm der Frau und das linke abgewinkelte Bein des 

angeketteten Soldaten, der mit zurückgebogenem Haupt an einem zum Teil be-

schädigten Waffenbündel lehnt. Die perspektivischen Verkürzungen am Kopf und 

vorgebeugtem Oberkörper der Frau dienen der Untersicht-Darstellung und lassen 

darauf schließen, dass sie mahnend auf den Beschauer herabblickt. 

Die spärlichen Reste eines ursprünglich an der Merceria-Seite des Fondaco si-

tuierten Freskos – eine sitzende Frau mit erhobenem Schwert – wurden 1967 von 

Abb. 37, S. 133



133

DAS SPÄTWERK

der Fassade gelöst und befinden sich heute in der Galleria Franchetti (Venedig, 

Ca’d’Oro).467 Wie im Falle der Nuda ist auch hier ein Blick auf einen von Zanetti 

gefertigten Stich hilfreich. Von Vasari wurde die Figur zunächst als „Juditta“, dann 

als „Germania“ bezeichnet. Später (seit Crowe und Cavalcaselle) hat man sie mit-

unter auch als „Justitia“ gedeutet.468 Wie schon erwähnt, herrscht seitens der 

neueren Forschung weitgehender Konsens, dass es sich hier um ein Werk des jun-

37	 Hendrik van der Borcht, Nachstich nach 
Giorgiones Fresko Pax am Fondaco dei 
Tedeschi

38	 Antonio Zanetti, Nachstich nach Tizians 
Fresco Judith am Fondaco dei Tedeschi



134

DAS SPÄTWERK gen Tizian handelt, der vermutlich nur noch in der Wahl des Themas den Anleitun-

gen Giorgiones folgte. Die bekleidete Frauengestalt, die gleichwohl ihren halb ent-

blößten Busen zur Schau stellt, ist frontal dargestellt, wobei unklar bleibt, was ihr 

als Sitzunterlage dient. Die Linke auf einen Mauervorsprung gestützt, schwingt sie 

mit ihrer Rechten ein Schwert in bedrohlicher Nähe zum Kopf eines wahrscheinlich 

deutschen Landsknechts. Aus dem hochgerafften, pyramidal fallenden Kleid stößt 

der Unterschenkel des linken Beins hervor, mit dem sie den abgeschlagenen Kopf 

des Holofernes fixiert und sich dadurch als Judith zu erkennen gibt. Unverkennbar 

besteht hier eine motivliche Affinität mit Giorgiones St. Petersburger Judith, zumal 

sich auch die Gesichtszüge der Enthaupteten gleichen. Naturgemäß drängt sich 

hier ein Vergleich mit Giorgiones Figurenauffassung beziehungsweise Komposi-

tionsweise auf, wobei es ratsam ist, eher auf dessen durch van der Borcht über-

lieferte Pax als auf die von Zanetti wiedergegebenen Einzelfiguren zu verweisen. 

Demnach hat sich Tizian von Giorgiones geometrischem Schematismus, wie er 

sich in Parallelen, Überschneidungen, sich kreuzenden Diagonalen oder der räum-

lichen Drehung der Sitzenden nackten Frau manifestiert, bereits erheblich ent-

fernt. Stattdessen präsentiert sich seine Judith, sich dem Betrachter in voller Breite 

öffnend, in „größerer Freiheit der Beweglichkeit und organischerer Auffassung des 

Körpers“ (Hornig). Kurz: Was in Giorgiones Pax als dreidimensionale Komposition 

in Erscheinung tritt, weicht bei Tizian einer radikalen Flächenprojektion, dem in 

der venezianischen Malerei häufig vertretenen Strukturprinzip des Ornamentalen 

(Hetzer), wie es sich etwa in Judiths kontinuierlichem, im vom rechten Gewandteil 

aufsteigenden, über Schulter und Arme bis zum Schwert führenden Bewegungs- 

beziehungsweise Linienfluss niederschlägt.469

Die Bildreproduktionen Zanettis und van der Borchts sowie der Hinweis Ridol-

fis (1648) auf aus Säulenhallen hervorsprengende „huomini a cavallo“ erlauben 

heute nur noch eingeschränkte Überlegungen zur Entschlüsselung des Fresken-

programms.470 Schon Vasari war es nicht anders ergangen – und dies, obwohl er 

den gesamten Freskenzyklus vor Augen hatte und redlich bemüht war, bei noch 

lebenden Giorgione-Zeitgenossen ikonografische Informationen einzuholen. Hätte 

es sich um eine zusammenhängende Bilderzählung aus der Geschichte, einem 

Heldenleben oder der Bibel gehandelt, so wäre dies dem hochgebildeten Viten-

Verfasser mit Sicherheit nicht entgangen. Die ikonologische Erkenntnis, dass sich 

Giorgione in seinen Bildern häufig mehrerer Bedeutungsebenen bediente, stand 

dem Aretiner in jener Phase vorwissenschaftlicher Kunsterfahrung naturgemäß 

noch außer Reichweite. Wie schon erwähnt, wurde die ein kugelförmiges Ge-

bilde haltende Nuda von Nepi Scirè als Allegorie der Astronomie gedeutet. An-

ders sieht die Sachlage bei den beiden von Zanetti tradierten sitzenden Figuren 

aus, denen Giorgione – die übrigen verschollenen Einzelfiguren vermutlich einge-

schlossen – keinerlei Attribute zugeteilt hat, weshalb offenbleibt, ob es sich dabei 

um Darstellungen von Tugenden, Artes liberales oder um astrologische Anspie-

lungen handelt. Dieses offenkundige Manko zwingt den Betrachter indes noch 

keineswegs zu einer bedingungslosen Kapitulation gegenüber einem Versuch, der 

Lösung des ikonologischen Problems wenigstens ansatzweise nahezutreten. Die 

Abb. 36, S. 131



135

DAS SPÄTWERKbeiden im Stich (Pax) und als Freskofragment (die von Zanetti noch fast vollständig 

wiedergegebene Judith) überlieferten Darstellungen bieten dafür eine auch für 

die Entschlüsselung des Gesamtprogramms vielleicht entscheidende Hilfestellung. 

Dass dem eine hochpolitische Aussage als Generalthema zugrunde liegt, beweist 

allein schon die Judith, für die Vasari irrigerweise auch die Bezeichnung Germa-

nia in Betracht gezogen hatte. Prinzipiell gilt, dass die Darstellung der Judith sich 

bei der Serenissima größter Beliebtheit erfreute, zumal diese in der alttestamen-

tarischen Heldin die Verkörperung von Freiheit, Patriotismus, Gerechtigkeit und 

Tapferkeit sah. Da Judith ihr Schwert warnend über dem Haupt eines deutschen 

Landsknechts schwingt – vielleicht eine Anspielung auf Kaiser Maximilian, der in 

der Schlacht von Cadore (Februar 1508) von venezianischen Truppen besiegt wor-

den war –, ist eine Identifikation als „Germania“ von vornherein auszuschließen. 

Zudem lag die äußere Verwaltung des Fondaco in den Händen der Republik, die 

zwei Aufsichtsbeamte (Visdomini) bestellte, deren Aufgabe darin bestand, für die 

Abgabe der Zölle zu sorgen und den Verkehr zwischen den deutschen Handelsher-

ren und den Venezianern zu regeln.471 Es ist somit naheliegend, die Judith auch als 

allegorische Gestalt der Venezia und in einer dritten Bedeutungsschicht als Justitia 

zu interpretieren. Wind zufolge malte Giorgione – gleichsam als „Gegenstück“ 

zur Judith – die über einen gefallenen Krieger triumphierende Figur der Pax, in der 

sich Venedigs Rolle als Friedensgarant widerspiegelt.472 Mit diesem Gedanken ging 

wohl auch ein direkter Friedensappell an die Deutschen einher, fruchtlos, wie sich 

zeigte, zumal deren Kaiser unbeirrt am Bündnis mit der Liga von Cambrai festhielt 

und an Venedigs Niederlage bei Agnadello (14. Mai 1509) wesentlichen Anteil 

hatte. Dass Pax und Judith innerhalb des Freskenzyklus eine programmatische 

Schlüsselstellung einnehmen, scheint unbestreitbar. Zweifellos manifestiert sich in 

ihnen eine präzise aktuell-politische Botschaft, zumindest ein wichtiger Teilaspekt 

des Freskenprogramms, dessen Gesamtklärung freilich unverändert im Dunkeln 

liegt.473

Das von Longhi mit dem Titel Tramonto (Sonnenuntergang) versehene Land-

schaftsgemälde (London, National Gallery) wurde 1933 in der Villa Garzoni der 

Donnà delle Rose wiederentdeckt. Zuvor befand es sich im Besitz der Familie Mi-

chiel, den Nachkommen jenes Marcantonio Michiel, dessen Notizia die Kunstge-

schichte grundlegende Hinweise auf Giorgiones Œuvre verdankt.474 Für Longhi 

stand von Anfang an außer Frage, dass es sich hier um ein Werk aus Giorgiones 

letzter Schaffensperiode handelt.475 Der damals problematische Erhaltungszustand 

des Gemäldes – von Phillips als „a ruin which has been completely repainted“ be-

zeichnet – rief indes alsbald Gegenstimmen hervor, die für eine Zuschreibung an 

Giulio Campagnola plädierten. Zampetti zufolge handelt es sich „evidentemente 

di una variazione del Campagnola sul tema giorgionesco“. Da jedoch von Campa-

gnola kein einziges Gemälde bekannt ist, sind alle Versuche, dem Kupferstecher 

giorgioneske Bilder zuzuordnen, von vornherein zum Scheitern verurteilt.476 Zwei-

fel an Giorgiones Eigenhändigkeit verstummten erst, nachdem das Bild anlässlich 

seines Transfers in die Londoner National Gallery 1961 einer gründlichen Restau-

Abb. 39, S. 137



136

DAS SPÄTWERK rierung unterzogen worden war, wobei sich herausstellte, dass es – entgegen vor-

maligen Vermutungen – weit weniger beschädigt war.477 

Longhi ist zuzustimmen, wenn er im Sonnenuntergang das wichtigste Bildsujet 

sieht. Wir gehen noch um einen Schritt weiter und betrachten die Landschaft 

als Hauptattraktion. Und gäbe es nicht die vier Figuren, die in ihrer miniaturisti-

schen Wiedergabe im Ambiente fast unterzugehen drohen, könnte man in der 

Tat sogar vom ersten autonomen Landschaftsgemälde der venezianischen Malerei 

sprechen. Zwar hatte schon Giovanni Bellini – vor allem in seiner späten, bereits 

in die Zeit Giorgiones fallenden Schaffensperiode – in seinen im Freien angesie-

delten Madonnen-Darstellungen der Landschaft besondere Beachtung gezollt, 

bei Giorgione aber gewinnt diese insofern einen neuen Stellenwert, als nunmehr 

das Licht die entscheidende Rolle übernimmt und ihr den Charakter einer „sym-

pathetischen Stimmungslandschaft“ verleiht.478 Wie Anderson zu Recht betont, 

steht im Tramonto wie schon zuvor in der Tempesta die Darstellung „transitori-

scher Lichteffekte“, die zeitliche wie dynamische Wirkungen nach sich zieht, im 

Mittelpunkt des Interesses.479 – Über dem Horizont erstreckt sich ein schmaler 

Himmelsstreifen, dessen glühendes Gelb immer noch von der Kraft der eben un-

tergegangenen Sonne Zeugnis gibt. Darüber erheben sich zu Weiß changierende 

Wolkengebilde, die sich einem Dunstschleier gleich vor das hellblaue Firmament 

schieben. Im Hintergrund weitet sich ein Landschaftsausblick, dessen Ferne – 

ähnlich wie in der St. Petersburger Judith und der Allendale-Anbetung – durch 

den luftperspektivischen Einsatz von Blau betont wird. Der Mittelgrund besteht 

aus schichtweise verlaufenden Geländewellen, die rechts zu einem Hügelplateau 

ansteigen, auf dem sich Gebäude unterschiedlicher Größe zu einer von einem 

Kirchendach mit flach schließendem Campanile überhöhten Siedlung zusammen-

schließen. Diese wird von einem bogenförmigen nach links fallenden Felsmassiv 

überschnitten, dessen rachenförmig durchbrochener Umriss an die ähnlich bizarr 

ausgeformte Höhlenkontur in den Drei Philosophen erinnert. Die starke Zerklüf-

tung der Bergwand sowie ein lebhaftes Licht-Schatten-Spiel beflügeln die Fanta-

sie des Betrachters, der in den Felsstrukturen die verzerrten Fratzen einer mühsam 

gebannten Dämonenwelt zu erkennen glaubt. Ein schmaler Weg führt zu einer 

wie aus dem Felsen gehauenen Plattform, auf welcher der hl. Georg seinen stei-

genden Schimmel plötzlich anhält und dem kleinen, wenig Furcht einflößenden 

Drachen die Lanze in das Maul stößt, sich somit, das Böse überwindend, den Weg 

ans andere Ufer freikämpft. Der Ritterheilige befindet sich in gefährlicher Nähe zu 

einem hohen, senkrecht abfallenden Steilufer, das wandartig ein spiegelglattes, 

von Tschmelitsch als „todesschwangerer Tümpel“ angesprochenes Gewässer be-

grenzt, in dem ein auftauchendes Fabelwesen auf seine Beute zu lauern scheint. 

Spätestens an dieser Stelle, wo mit einem dem Wasser adäquaten Farbton zu 

rechnen wäre, wird man gewahr, dass das Gros der Landschaft (das kleine blaue 

Hintergrundareal ausgenommen), bedingt durch den flachen Lichteinfallswinkel 

des Sonnenuntergangs, einer durch ockerige, braune und olivgrüne Farbwerte 

bestimmten Monochromie von „vibrierender Qualität“ (Anderson) unterworfen 

ist.

Abb. 33, Umschlag, S. 117



137

Von der Plattform mit dem Drachenkampf gelangt man zu einer steinernen, leicht 

abschüssigen Bogenbrücke, die in einem heftigen Licht-Schatten-Kontrast auf das 

dunkle Rasenstück einer Landzunge stößt, die, einem Schiffsbug gleich, in den 

Teich dringt. Genau dort, wo ein schlanker, mit transparenter Laubkrone in den 

Himmel ragender Baum die bildteilende Achse markiert, treffen das Rasenstück 

und die Brücke aufeinander, die trotz räumlicher Trennung mittels „durchlaufen-

der Linie“ eine optisch verschmelzende Einheit bilden. Im Übrigen hat Giorgione 

schon in seinen frühesten Landschaften – etwa in Leda mit dem Schwan (aus der 

Serie der auf Holztäfelchen gemalten Kleinen Landschaften) – vom Kompositions-

mittel der in gegenläufigen Schrägen miteinander verzahnten Geländepartien, un-

geachtet räumlicher Differenzen, Gebrauch gemacht.

Im Vordergrund haben sich zwei Figuren an einem die Landzunge unterlaufen-

den Weg niedergelassen: ein von zart sprießendem Flaum akzentuierter, mit dun-

kelblauem Wams bekleideter und auf einem quaderförmig behauenen Steinblock 

sitzender Jüngling, bei dem eine lange Wanderung sichtlich Spuren hinterlassen 

39	 Giorgione, Il Tramonto (Sonnenuntergang), 
Leinwand, 73,3 x 91,5 cm, London, National 
Gallery



138

DAS SPÄTWERK hat, und ein älterer vor ihm kauernder Mann, der das linke Bein seines Begleiters 

nach möglichen Verletzungen abtastet. Links außen türmen sich gewaltige Fels-

brocken, an denen sich ein diabolisches Gesicht mit vorgewölbter Stirn, stumpfer 

Nase und herabgezogenen Mundwinkeln abzeichnet. Daran lehnt ein c-förmiges 

Gebilde, das mit seiner muschelähnlichen Aushöhlung an ein überdimensioniertes, 

das Gespräch des rastenden Paars belauschendes Ohr erinnert. Gleichwohl ragt 

aus dieser dämonischen Unterwelt eine Holzrinne hervor, aus der Wasser sprudelt, 

im Sinne der christlichen Heilslehre den Quell ewigen Lebens symbolisierend. Auf 

dem gespenstisch umgeformten Felsgeschiebe erhebt sich eine Baumgruppe, die, 

wie das Rasenstück dem Licht des Sonnenuntergangs entzogen, als undurchdring-

liche, fast schon schwarze Masse in Erscheinung tritt. Im Widerspruch dazu die 

Felsen und das Bodenareal im Vordergrund, die angesichts ihres hellen Ockertons 

– analog zur Situation in den Drei Philosophen – offensichtlich über eine eigene 

Lichtquelle verfügen. Die Baumgruppe ist als kompositionelles Pendant zur rechten 

Gebirgswand zu betrachten. Mit dieser durch die Steinbrücke und das Rasenstück 

verbunden, resultiert daraus eine u-förmige Struktur, die, einer innerbildlichen 

Rahmung gleich, den Blick in die Tiefe der Landschaft freigibt.480 

Strukturell-künstlerische Eigenschaften dieser Art vernachlässigend, gilt das In-

teresse der Ikonologen vornehmlich dem im Vordergrund platzierten Figurenpaar. 

Sangiorgi meinte, das Landschaftsbild mit jenem Ölbild vom „Inferno mit Aeneas 

und Anchises“ identifizieren zu können, das Michiel 1525 im Haus des Taddeo 

Contarini in Venedig gesehen hatte. Weder dieser Identifikationsversuch, dem al-

lein schon der Hinweis Michiels auf eine „grande tela“ (die Maße des Tramonto 

betragen nur 73,3 x 91,5 cm) widerspricht, noch die daran knüpfende Deutung 

des Figurenpaars als Äneas und Anchises fanden Zustimmung.481 Auch die fol-

genden Bemühungen, den tieferen Sinn des Gemäldes zu erfassen, sind kaum als 

geglückter anzusehen. Bisweilen wird der ältere der beiden Wanderer als „Guter 

Samariter“ oder – trotz fehlender Pestbeule – als hl. Rochus bezeichnet, der sich 

um das verletzte Bein des Jünglings kümmert. Andere Ikonologen sehen im kau-

ernden Alten ein Mitglied der Antoniter-Gemeinde, das den vom Antoniusfeuer 

(Ergotismus; Mutterkornvergiftung) befallenen Jüngling heilt. Als Beleg dafür 

nennt Anderson das am Boden liegende Fässchen Wein – „vielleicht ein Hinweis 

auf eine [für die Behandlung der Krankheit zweckdienliche] Wein- und Essigkur“. 

Dem Krankheitsbild entsprechen mitunter auch „Halluzinationen von einer Art, 

wie sie vielleicht durch die suggestiven Ungeheuer in der Landschaft reflektiert 

werden“.482 Dass dieser Antoniusfeuer-Hypothese ausschließlich die Existenz des 

rechts außen in einer dunklen Höhle hockenden, mit freiem Auge kaum ausnehm-

baren hl. Antonius Abbas zugrunde liegt, ist Anlass genug, diese Interpretation 

als wenig glaubwürdig einzuschätzen. Derlei gewagte Ideen kulminieren bei Eller, 

der beim Jüngling zunächst einen „Muskelkrampf“ oder sogar eine „Venenent-

zündung“ diagnostiziert, um dann in bedenklich skurriler Argumentation zum 

Kern der Sache zu kommen: „Der Schlüssel zur Lösung der Thematik liegt in dem 

vor den Männern liegenden Wanderstab. Es gibt davon nur einen. Dieser ist vom 

Sonnenlicht voll beleuchtet, und das bedeutet, dass nur einer der Männer gewan-



139

DAS SPÄTWERKdert ist, der andere aber wohl aus dem im Hintergrund sichtbaren Ort stammt. Es 

handelt sich bei dem älteren Mann wohl um einen Arzt oder Bader, der zu einer 

Untersuchung oder Behandlung des jüngeren Mannes gekommen ist.“483 Derart 

verstiegene Gedankengänge sind in der Tat dazu angetan – vor allem am Beispiel 

von Giorgiones rätselhaften Bildinhalten –, die Methode der Ikonologie vollends in 

Verruf zu bringen. Ebenso wenig nachvollziehbar ist Hoffmans Vorschlag, die Iko-

nografie des Tramonto mit den „Drei Lebensaltern des Menschen“ in Verbindung 

zu bringen, zumal hier lediglich zwei Generationenvertreter auszumachen sind.484

Ein extremes Beispiel, welch seltsame Blüten ein unkritischer Umgang mit der 

Ikonologie bisweilen treiben kann, bietet Tschmelitsch, der sogar die Präsenz des 

hl. Georg leugnet – mit folgender, fast schon ans Absurde grenzender Argumen-

tation: „Hier aber muss doch diese Gestalt in einem Zusammenhang mit den 

Männern im Vordergrund des Bildes treten. So müssen wir wohl glauben […], 

dass der Reiter und der Verwundete vorne derselbe Mann sein müssen, in zeit-

lichem Abstand. […] Hinten kommt der junge Held hoch zu Ross und tatfreudig 

herausgesprengt, vorne erscheint er verwundet, wohl durch das Gift des Drachen. 

So geht unsere Schilderung schon in die Deutung [?] über.“ Anstatt sich in ei-

ner dermaßen weit hergeholten Interpretation zu verstricken, wäre der Autor gut 

beraten gewesen, sich auf sein bezüglich der Landschaft zutreffendes Resümee 

zu beschränken: „Bedeutsam erscheint hier, wie sehr eine ganze Landschaft Trä-

ger einer seelischen Stimmung wurde! […] Die sinkende Sonne gibt so recht die 

Stimmung einer schweren, hoffnungslosen Melancholie. Die im Einzelnen auch 

lyrisch erfasste Stille wirkt doch lastend, bedrückend. Eine große Apathie liegt über 

allem, einzig aufrecht bleibt die Treue des Gefährten.“485 Gemessen daran bleibt 

ein Deutungsversuch des Figuralen wahrscheinlich auch weiterhin ein vergebliches 

Unterfangen, mithin auch einmal mehr das Rätselhafte an Giorgione ungelöst.

Wie der Tramonto einen gravierenden Einschnitt in der Entwicklung hin zum auto-

nomen Landschaftsbild bewirkte, eröffnete sich mit der Schlafenden Venus (Dres-

den, Gemäldegalerie) eine neue Ära weiblicher Aktdarstellung. Letzteres bestätigt 

auch Clark, wenn er schreibt: „In der europäischen Malerei nimmt die Dresdener 

Venus ungefähr die gleiche Stellung ein, wie sie innerhalb der [antiken] Plastik die 

knidische Venus innehatte.“486 Laut Pochat „ist die Dresdener Venus als klassisch 

zu bezeichnen, und diese poetische Verherrlichung des Frauenkörpers sollte fortan 

einen paradigmatischen Einfluss auf die Aktdarstellung nicht nur in Venedig, son-

dern auf die spätere Malerei überhaupt ausüben“.487

Im Jahr 1525 sah Michiel im Hause des Gerolamo Marcello ein Gemälde, das 

er so beschrieb: „Das Bild mit der nackten Venus, die in einer Landschaft schläft, 

mit Cupido, war von der Hand des Zorzo aus Castelfranco, aber die Landschaft 

und der Cupido wurden von Tizian vollendet.“ Auch Ridolfi (1648) bestätigt den 

Standort des Werks, „terminato da Titiano“; desgleichen Boschini (1660), der es 

als Arbeit Giorgiones bezeichnet.488 Die erste wissenschaftlich fundierte Zuschrei-

bung des Bildes an Giorgione stammt von Morelli, der es mit jenem von Michiel 

beschriebenen identifizierte, gleichsam „wiederentdeckte“.489 Gleichwohl war es 

Abb. 40, S. 141



140

DAS SPÄTWERK noch ein langer Weg, ehe die Forschung Morellis Attribution weitgehend aner-

kannte. Ausgehend von Zweifeln an der Richtigkeit von Morellis „Michiel-Iden-

tifikation“, gingen manche Fachleute so weit, die Venus – logischerweise unter 

Missachtung von Michiels Einschränkung: „ma lo paese ed Cupidine forono fi-

niti da Titiano“ – sogar zur Gänze Tizian zuzuschreiben, darunter in der neueren 

Forschung auch Lucco, der wenigstens einräumt, das Bild könnte von Giorgione 

begonnen worden sein.490

Unklar ist, weshalb Giorgione die Venus unvollendet ließ. Waren es andere 

drängende Aufgaben oder sein jäher Tod, die den Abschluss der Arbeiten verhin-

derten? Im Rekurs auf Michiels Notizia ist die Frage, ob es sich bei der Landschaft, 

vor allem deren Architekturelemente betreffend, um eine eigenständige Inven-

tion Tizians handelt, bis heute umstritten. Schon Gronau vertrat die Meinung, die 

Landschaft sei von Giorgione bereits skizziert gewesen, ehe sie von Tizian ausge-

führt wurde.491 Ähnlich sah dies L. Venturi, dem zufolge der rechte Landschafts-

abschnitt mit der Häusergruppe – allein schon aus zwingend kompositionellen 

Gründen – von Giorgione geplant gewesen sein muss. Dass Tizians Vollendung 

der Landschaft auf einem „Vorentwurf“ Giorgiones basierte, stellten auch Rich-

ter und Mather außer Zweifel.492 Seit Posse (1931) und Hofer (1946) mehren sich 

die Stimmen, wonach Tizian die gesamte Landschaft, u. zw. nach „eigenen Ent-

würfen“ gemalt habe. In eine analoge Richtung weist Baldass, nur mit der Ein-

schränkung auf die Architektur rechts, die „auch der Erfindung nach“ von Tizian 

stamme.493 Dieser Auffassung hat sich die spätere Forschung zunehmend ange-

schlossen, basierend auf der Tatsache, dass Tizian schon bald nach Giorgiones Tod 

die Architekturmotive aus der Venus wörtlich auf die Gemälde Noli me tangere 

(den rechten Gebäudekomplex) und die Zigeunermadonna (das Kastell links mit 

der sich dahinter erhebenden Gebirgsformation) übertragen hat. Diese Werkhin-

weise beziehungsweise Motivrückgriffe scheinen im Sinne einer Tizian-Präferenz 

zu überzeugen. Wie jedoch Pedrocco zu Recht betont, manifestiert sich in ihnen 

„kein entscheidendes Kriterium, denn Tizian hätte diese Landschaft[selemente] 

auch nach Giorgione kopieren können“.494

Im Jahr 1699 war die Venus in den Besitz von August II. von Sachsen gelangt. 

1843 entdeckte der Restaurator der Dresdener Galerie den wahrscheinlich im 

18. Jahrhundert übermalten Cupido, entschloss sich jedoch, diesen wegen seines 

schlechten Erhaltungszustands neuerlich zu übermalen.495 Bezüglich des zu Füßen 

der Göttin kauernden Cupido gab es – im Gegensatz zur Landschaftsproblematik 

– nur selten Bedenken, diesen als eigenschöpferische Zutat Tizians zu betrachten. 

Diese Auffassung vertritt neben anderen Kunsthistorikern auch Pignatti, der im 

Cupido einen selbstständigen Beitrag Tizians sieht, den Hügel mit der Gebäude-

gruppe hingegen für ein Autograf Giorgiones hält.496 Wenn Hornig die übermalte 

Stelle als „tote Fläche“ empfindet, meint er damit wohl auch, dass der nunmehr 

verborgene Putto zum ursprünglichen Bildkonzept Giorgiones gehörte.497 Dem 

widerspricht Pochat zu Recht, wenn er schreibt: „[mit Tizians Hinzufügung des 

Liebesgotts] entstand ein ganz neues Bildgefüge, ein Ausgleich von Massen, der 

nicht dem ursprünglichen Entwurf [Giorgiones] entsprochen haben dürfte.“498 Da-

Abb. 41, S. 141



raus lässt sich folgern, dass dem Künstler die eigenmächtige Einbeziehung des 

Cupido vermutlich nicht erwünscht gewesen wäre, er die Genehmigung dazu dem 

jugendlichen Mitarbeiter vielleicht sogar verweigert hätte. Denn nicht zu leugnen 

ist, dass die zeitlose Ruhe der Schlafenden Venus durch das narrative Moment der 

lebhaften Figur empfindlich gestört wird, es somit wohl im Sinne Giorgiones ge-

wesen wäre, die nachträglich durch Cupido besetzte Stelle frei zu lassen. 

Wie schon angedeutet, „gehört die Dresdner Venus zu den bahnbrechenden 

Werken der abendländischen Malerei. Es handelt sich um die erste großformatige 

Darstellung dieses Themas, das die [liegende] Göttin in völliger Nacktheit zeigt“.499 

Der Umstand, dass die Göttin die gesamte Bildbreite einnimmt und sich mit lü-

ckenlos geschlossenem Umriss präsentiert, verleiht ihr ein hohes Maß an Monu-

mentalität. Sie liegt mit überkreuzten Beinen auf einem zerwühlten weißgrauen 

Tuch, den von einem roten, zweigeteilten Polster gestützten Oberkörper leicht 

angehoben. Die Figur ist dem Betrachter zugewandt, dergestalt, dass sich der Ein-

druck einer verhaltenen Drehbewegung aufdrängt: Während die linke Brust, der 

gesenkte Arm und das gestreckte Bein von der Seite her gesehen sind, ist der 

übrige Körper in Drauf- beziehungsweise Vorderansicht wiedergegeben. Im Kon-

trast dazu das frontal gedrehte Haupt, das sich in den abgewinkelt angehobenen 

Arm schmiegt und vom Dunkel einer ins Bild ragenden Felswand abhebt. Dass 

dem Antlitz der Göttin, klassisch modifiziert, der Gesichtstypus der Judith und der 

Castelfranco-Madonna zugrunde liegt, ist evident. Justi zufolge, der die Darstel-

40	 Giorgione, Schlafende Venus, Leinwand, 
108 x 174 cm, Dresden, Gemäldegalerie

41	 Rekonstruktion der Venus mithilfe einer 
Röntgenaufnahme



142

DAS SPÄTWERK lung des Venus-Körpers durch das „klassische Gesetz der Klarheit“ bestimmt sieht 

und diesbezüglich auf antike Wurzeln verweist, „geschieht das Spiel der Gelenke 

nach dem Grundsatz des ausgewogenen Kontraposts“.500 Die Übertragung die-

ses chiastischen Gestaltungsprinzips auf eine liegende Aktfigur ist zweifellos ein 

Verdienst Giorgiones – ein Novum nicht nur in der venezianischen Malerei. Dem 

entsprechend weist der rechte Arm nach oben, der linke nach unten, ist das linke 

Bein gestreckt, das rechte leicht geknickt. Zudem war Justi m. W. der Erste, der 

auf Giorgiones Bestreben aufmerksam gemacht hat, die Körperproportionierung 

nach einem strengen Kanon festzulegen. Laut Justi sei „der Grundsatz, nach dem 

hier die Maße bestimmt sind, einem antiken Schriftsteller entnommen, dem Vi-

truv“.501 Wie Nachmessungen bestätigen, hat sich Giorgione in der Tat zum Teil 

an dessen berühmtem, Kaiser Augustus gewidmetem Werk De architectura libri 

X orientiert, das, 1415 wiederentdeckt, erstmals um 1486 in Rom und in einer 

zweiten Ausgabe 1511 – also knapp nach Giorgiones Tod – in Venedig im Druck 

erschienen war. Justis ‚Proportionsrechnung‘ bringt folgendes Ergebnis: „Die Kör-

perlänge, vom Scheitel zur Sohle, ist die Grundlage der Einzelmaße: die Höhe des 

Kopfes soll nach Vitruv ein Achtel, das Gesicht ein Zehntel der Körperlänge betra-

gen; das Antlitz wiederum aus drei gleich hohen Teilen bestehen, Stirn, Nase und 

Untergesicht. Misst man Giorgiones Figur nach, so findet man diese Vorschriften 

befolgt […]. Nun gibt aber Vitruv für den Fuß das unglaubliche Maß von einem 

Sechstel der Körperlänge – das hat man alsbald überall als unmöglich erkannt, 

auch Giorgione fühlte sich darin frei, und da er den Fuß klein liebt, so gibt er ihm 

die Länge der Hand und des Gesichts.“502 Wiederum der Regel Vitruvs folgend, 

liegt der Schoß genau in der Mitte der Körperachse, darin auch exakt mit der 

bildteilenden Vertikalen übereinstimmend. Diese akademisch anmutende Propor-

tionskalkulation und der straff geschlossene Körperumriss bergen naturgemäß die 

Gefahr einer statuarischen Versteifung, was auch Hornig so gesehen hat, wenn 

er kritisch bemerkt: „[Die Venus] fügt sich einer geometrischen Grundform ein, 

weshalb ihr der anschauliche Charakter von etwas Künstlichem, Modellhaftem, 

und leicht Unbeweglichem eignet.“ Widersprüchlich dazu seine korrektere Beob-

achtung, wonach „ein einheitlicher Bewegungszug die Gestalt durchströmt“, was 

daher rührt, dass die Gestalt von sanft verlaufenden Wellenlinien umrissen wird. 

Hinzu kommt – und das ist das entscheidende dynamische Moment –, dass sie im 

unteren Abschnitt von einem leicht gekrümmten Segmentbogen eingefasst wird. 

Diese biegsame, einem gespannten Bogen vergleichbare Körperkontur nimmt vom 

angehobenen rechten Arm ihren Ausgang und schließt mit dem abgewinkelten, 

jäh verkürzten Unterschenkel, den das durchgestreckte linke Bein überlagert. Dies 

verleiht der Gestalt eine „federnde Leichtigkeit und scheint sie irdischer Schwere 

zu entheben“, fast schon den Eindruck des „Schwebens“ vermittelnd.503 Letzteres 

wird durch das weiße Tuch verstärkt, das sich mit seiner scharf zerknitterten, kons-

truiert anmutenden Faltengebung merklich von der Liegenden absetzt. Dass dieses 

Elaborat von Tizian stammt, wurde seit Justi und Richter m. W. nie ernstlich bestrit-

ten. Dazu Justi: „Es ist ersichtlich nach einem Stück Stoff getreu abgezeichnet, das 

sich der Maler im scharfen Werkstattlicht zurechtlegte; die Modellzeichnung ist 



143

DAS SPÄTWERKdann genau in das Bild übertragen, in den einheitlich erfundenen Aufbau wie ein 

fremdes Stück hineingesetzt. Es ist von vorne gesehen und erscheint unter dem 

Körper, aber dessen Gewicht ruht nicht darauf; und die Tiefengliederung hebt 

nicht mit einer klaren Form an, die Bildmasse rutscht in den Rahmen hinein.“504

Hornig hat die Liebesgöttin wie folgt charakterisiert: „Durch den überaus sub-

tilen Kunstgriff, die Schöne schlafend vorzustellen, entzieht der Künstler sie dem 

Zugriff des Betrachters. Bei aller Lebensnähe des atmenden und durchpulsten Lei-

bes breitet sich eine Aura von Unnahbarkeit und marmorner Kühle vor uns aus 

[…]. Giorgione malt sozusagen die platonische Idee der Liebe, den sublimierten 

Eros.“505 In Justis anschaulicherer Diktion: „Die Schlafende weiß nicht, dass sie 

gesehen wird; so entsteht nicht der leiseste Eindruck des Unkeuschen.“506 Trotz-

dem: Wenngleich die übereinandergeschlagenen Beine der Göttin nicht nur als 

Ausdruck des Ruhens, sondern zugleich als Keuschheitsgestus gedeutet werden 

können, schwebt über ihr gleichsam ein Hauch von Erotik.507 Dies wird evident, 

wenn man zum einen den sanft gewellten Körperumriss beachtet, zum anderen 

wahrnimmt, wie die Göttin – freilich in träumerisch unbewusster Geste – ihre 

Scham berührt, diese zudem vom Spalt der Polsternaht unverkennbar paraphra-

siert wird. – Das Kolorit beschränkt sich auf einen einzigen Buntfarbwert, das Kar-

minrot des Polsters, das mit dem weißen Tuch kontrastiert. Der Ton des Inkarnats 

ist vielfach gebrochen, von kühlem Graugelb zu warmem rötlichem Schimmer. 

Dieses zwischen marmorner Kühle und lebensvoller Durchblutung bestehende 

Spannungsverhältnis wird durch den rahmenden Rot-Weiß-Kontrast besonders 

hervorgehoben. Laut Justi „gibt das volle Rot der Haut kühle Feinheit, das Weiß 

erhöht ihre blühende Wärme“. Huse zufolge „lenkt das Kolorit mit seinen Zwi-

schentönen und Brechungen die Stimmung, die über der Szene liegt, ins Elegische. 

So nahe die Komposition die Göttin dem Betrachter auch bringt – sie bleibt, schon 

der Stimmung wegen, entrückt“.508 Dazu leisten Himmel und Landschaft einen 

wesentlichen Beitrag. Am Firmament erstreckt sich ein breiter Wolkenschleier, der 

mit seinem mit Spuren von Violett durchsetzten Graubraun den Farbklang des 

rechten Hügels aufgreift, ihn gleichsam entmaterialisiert. Darunter ein schmaler 

Himmelsstreifen über dem Horizont, der mit seinem gelblichen Ton im Inkarnat 

der Liegenden sein Echo findet. Oben rechts türmt sich ein Wolkengebilde, dessen 

Weiß die letzten Strahlen der untergegangenen Sonne reflektiert und mit dem 

hellen Tuch im Vordergrund korrespondiert. Über den Brüsten der Venus erhebt 

sich eine Gebirgsformation, die, allmählich an Höhe verlierend, sich bis zum fernen 

Meeresspiegel erstreckt. Damit geht eine zunächst leicht abschüssige und dann 

am rechten Hügel wieder ansteigende Horizontlinie einher, die an den unteren 

Umrissbogen der Göttin erinnert. Dem Segmentbogen begegnet man zudem 

vorne am olivgrünen Wiesenterrain, nunmehr aber in Gegenrichtung nach oben 

gewölbt. Im Anschluss daran weitet sich eine sanft gewellte, von bogenförmig 

verlaufenden Buschreihen skandierte Hügellandschaft. In der Wiesenkontur steckt 

ein abgesägter Baumstamm, der gemeinsam mit dem darunter befindlichen Schoß 

der Göttin auf der bildteilenden Vertikalachse platziert ist und möglicherweise, 

so Eller, auf eine „abgebrochene Liebesbeziehung“ hindeutet.509 Dieser herme-



144

DAS SPÄTWERK neutische Gedanke ist nicht ganz von der Hand zu weisen, wenn man die beiden 

den abgesägten Stamm in räumlichem Rücksprung flankierenden Bäume – der 

linke wie ein zartes Pflänzchen anmutend, der rechte in vollem Saft stehend – in 

Betracht zieht und in dieser Trias nicht nur das Werden, Wachsen und Vergehen 

der Natur, sondern auch das wechselvolle Schicksal menschlicher Beziehungen ver-

sinnbildlicht sieht. 

Das kompositionelle Gegengewicht zur Venus bildet der diagonal zu ihr aus-

gerichtete Hügel mit Festung und umgebenden Gebäuden, eine Darstellung, der 

man in den Grundzügen bereits in Giorgiones Tramonto (mit zum Teil sogar über-

einstimmenden Details) begegnet – das Ganze in einer topografischen Lage, wie 

sie in der Terraferma häufig anzutreffen ist; so z. B. auch in Asolo, der Residenz 

Caterina Cornaros, wo auch Giorgione häufig zu Gast war. Und möglicherweise 

zählte die Patrizierin, die dem Künstler bei seiner Venusdarstellung vielleicht als 

Modell gedient hat, sogar zum Hofstaat der ehemaligen Königin von Zypern. 

Selbst wenn derlei Überlegungen in den Bereich des Spekulativen fallen, ist doch 

nicht zu leugnen, dass zwischen der Göttin und dem Burgberg eine formal enge 

Beziehung besteht. Neben dem in Serpentinen abwärts führenden Weg ist vor 

allem die bogenförmige Hangkontur zu beachten, die direkt auf den abgesägten 

Baumstamm trifft und in induktiver Fortsetzung auf den Schoß der Liegenden, das 

Zentrum des Gemäldes, abzielt.

Es gibt wohl kaum einen Giorgione-Forscher, der auf einen Vergleich der 

Dresdner Venus mit Tizians Venus von Urbino (voll. 1538; Florenz, Uffizien) ver-

zichtet hätte. In der Tat hat sich Tizian den liegenden Frauenakt seines Lehrers 

weitgehend zum Vorbild genommen. Der gravierende Unterschied besteht indes 

darin, dass er die Schöne, die sich mit einem verführerischen Lächeln dem Be-

trachter zuwendet, wach darstellt. Zudem kommt insofern ein wenig Dynamik 

auf, als sie sich auf den rechten abgewinkelten Arm stützt, der, merklich vom 

Körper abgesetzt, den straffen Umriss der Gestalt – im Gegensatz zu Giorgiones 

Venus – durchbricht; in ihrer Hand hält sie ein wahrscheinlich von einem Verehrer 

stammendes Bündel Rosen. Kurz gesagt: Sie gibt sich als ‚Luxus‘-Kurtisane, die 

„ihre Nacktheit bewusst zur Schau stellt“ (Justi). Anders als Giorgione, der die mit 

Ewigkeitsanspruch versehene Göttin in eine melancholisch gestimmte Landschaft 

bettet, belässt Tizian seine sehr irdische Venus in ihrem prunkvollen Boudoir, in 

dem zwei Dienerinnen mit der Vorbereitung der Morgentoilette ihrer Herrin be-

schäftigt sind, und zu deren Füßen ein Hündchen schläft – all dies narrative Mo-

mente, die Giorgione in seiner Venus-Version wahrscheinlich als zutiefst störend 

empfunden hätte, desgleichen wohl auch den von Tizian hinzugefügten Cupido, 

den er – der Ruhe der Göttin abträglich – vermutlich als kompositionell überflüs-

sige, den Sinngehalt der „bellezza trascendente“ sogar als widersprechende Zutat 

beurteilt hätte.510 Hornigs psychologischer Einschätzung zufolge stehen hier zwei 

extrem unterschiedliche Charaktere einander gegenüber, auf der einen Seite der 

„introvertierte“ Giorgione, auf der anderen Tizian als „Extrovertierter“, was den 

Autor zu folgendem Resümee führt: „Tizian besitzt die größere Natürlichkeit, Gi-

orgione einen stärker von der Wirklichkeit abgezogenen künstlerischen Willen, 

42	 Tizian, Venus von Urbino, Leinwand, 
119 x 165 cm, Florenz, Uffizien



145

DAS SPÄTWERKhinter der schieren Fleischlichkeit den Gedanken idealer Schönheit aufscheinen zu 

lassen.“511 Der in der Literatur häufig in allzu generalisierender Weise vertretenen 

Auffassung, in Giorgione den „Lyriker“ und in Tizian den „Dramatiker“ zu sehen, 

ist in diesem Fall zuzustimmen.

Abgesehen davon, dass Giorgione – was die Invention der Venus-Pose angeht 

– der Führungsanspruch gebührt, ist beiden Künstlern ein gleichwertiger Quali-

tätsstandard zu attestieren. Dies hat Pignatti ganz anders gesehen, wenn er „das 

Rätsel um die unvollendete Venus als einen Fingerzeig auf jene tiefe Krise [be-

trachtete], die Giorgiones Schaffen zwischen 1508 und 1510 kennzeichnet, als er 

bereits parallel zu Tizian arbeitete. […] Und sicherlich empfand Giorgione Tizian 

sehr tief und fühlte sich schließlich gehemmt: so sehr womöglich, dass er einige 

Hauptwerke, wie die Venus und den Vendramin-Christus unvollendet ließ“. Diese 

Disqualifizierung gipfelt schließlich im Bemerken, wonach „alles daraufhin deute, 

dass der Maler aus Castelfranco sich in die Rolle des Verlierers fügte“. Diese m. E. 

ebenso unhaltbare wie unbeweisbare Argumentation geht vollends ins Leere, 

wenn Pignatti – widersprüchlich zum eben Gesagten – im selben Atemzug konsta-

tiert: „Geradezu provokant giorgionesk gibt sich Tizian schließlich in der Madonna 

des Prado und in der Wiener Zigeunerin, bis er schließlich den Malerkollegen mit 

dem Ländlichen Konzert des Louvre und der Ehebrecherin in Glasgow sogar imi-

tiert.“512 Mit dieser argumentativen Kehrtwendung falsifiziert Pignatti implizit 

seine eigene Krisen-Hypothese, zumal er im erst 20-jährigen Tizian weniger einen 

Konkurrenten, vielmehr einen getreuen Nachahmer seines Meisters sieht. Für Justi 

hingegen ist der Führungsanspruch Giorgiones als Meister des liegenden weibli-

chen Akts über die Epochen hinweg unbestritten: „Wir sehen also von Giorgiones 

Meisterwerk eine ununterbrochene, lebendig bewegte Folge der Nachwirkungen 

durch die Jahrhunderte hin gehen, aber wir finden in keiner der zahllosen späteren 

Darstellungen liegender nackter Frauen die einfach-klare Form und die unbefan-

gen-schlichte Auffassung wie in dem Meisterwerk Giorgiones, welches die Reihe 

eröffnet.“513

Saxl war m. W. der Erste, der in seinen Vorlesungen von 1935 auf einen Holz-

schnitt mit Schlafender Nymphe und Satyr aus Francesco Colonnas Hypnerotoma-

chia Poliphili als mögliches Vorbild für Giorgiones Venus hingewiesen hat.514 – Eine 

Theorie, die erst jüngst von Brown erneut vertreten wurde: „Giorgione unternahm 

den mutigen Schritt, dieses kleine graphische Bild in ein großformatiges Gemälde 

zu übertragen, das den Akt in Lebensgröße wiedergab und den Betrachter in die 

Rolle des Satyrs und damit des Voyeurs versetzte.“515 Diesem auch von Pochat ab-

gelehnten Ableitungsversuch widerspricht zum einen das künstlerisch anspruchs-

lose Holzschnitt-Bildchen, zum anderen – und noch wichtiger – die davon abwei-

chende „klassische Armhaltung“ der Venus, wie man ihr an zahlreichen antiken 

Skulpturen, etwa an der Schlafenden Ariadne (Vatikan, Galleria delle Statue) mit 

ebenfalls über den Kopf gelegtem rechten Arm, Sarkophagreliefs oder durch Sti-

che (z. B. Marcantonio Raimondi) überlieferten Werken begegnet.516 Im Übrigen 

gab es in Venedig selbst genügend Gelegenheit, antike Kunstwerke – etwa im 

Haus Gabriele Vendramins – zu studieren. Wie Pochat treffend resümiert, „wurde 



146

DAS SPÄTWERK der Rückgriff auf die antiken Skulpturen [von Giorgione] nicht als eine trockene 

Rekonstruktion vorgenommen, sondern mit dem unmittelbaren Aktstudium selbst 

verbunden, und deshalb hat man es offensichtlich nicht als widersprüchlich emp-

funden, diese ideale, aber doch erlebte Figur all’antica vor der glaubwürdigen Küs-

tenlandschaft der terra ferma darzustellen. Unter dem sinkenden Abendhimmel 

wird jene selbst verklärt. Aus der traumhaften Kontemplation der Schönheit in 

Mensch und Natur erwächst das Bewusstsein um ihre Zusammengehörigkeit“.517

Nach Ansicht Andersons stammt die Kreuztragung Christi aus der Kreuzkapelle 

von S. Rocco in Venedig, deren Ausstattung laut Widmungsinschrift am Ende des 

Jahres 1509 vollendet war. Archivforschungen von Chiari Moretto Wiel zufolge 

war das Gemälde jedoch zunächst Bestandteil eines am rechten Pfeiler der Haupt-

chorkapelle angebrachten hölzernen Altars, ehe es erst in der Mitte des 17. Jahr-

hunderts in den steinernen Altar der erwähnten Kreuzkapelle versetzt wurde. Laut 

mehrheitlicher Auffassung der jüngeren Forschung geht daraus hervor, dass die 

in der Widmungsinschrift genannte Jahreszahl als Terminus ante bezüglich der 

Datierung des Gemäldes keineswegs zwingend, vielmehr eine Entstehungszeit 

um 1510 anzunehmen ist. Erst 1951 wurde das Altarbild in die Scuola Grande 

di San Rocco übertragen, wo es gegenwärtig (zusammen mit der tizianesken Lü-

nette Gottvater mit Engeln) in der Sala superiore präsentiert wird.518 Wie Marin 

Sanudos Tagebüchern (Eintragung vom 20. Dezember 1520) zu entnehmen ist 

„hat das Bild schon viele Wunder vollbracht und vollbringt noch viele Wunder. 

Viele Menschen gehen dort jeden Tag hin und bringen Geschenke, die für die 

Verschönerung der Scuola verwendet werden“.519 Das von den herbeiströmen-

den Pilgern und den vor den Reliquien des hl. Rochus um Schutz vor der Pest 

flehenden Gläubigen hochverehrte Altarbild verdankt seinen Ruf wohl nicht zu-

letzt seiner suggestiven, durch tief beseelte Ausdrucksqualität gekennzeichneten 

Wirkung. Durch zahlreiche Stich-Reproduktionen weit verbreitet, galt es alsbald 

als das „berühmteste und populärste Gnadenbild Venedigs“ (Eller). Der vor allem 

durch einen partiellen Verlust an Farbsubstanz beeinträchtigte Erhaltungszustand 

des Gemäldes ist wahrscheinlich auf die haptische Kontaktnahme der Gläubigen 

zurückzuführen – ein Manko, das eine Kolorit-Analyse erschwert.520

Aus den Dokumenten der Scuola geht nicht hervor, welcher Künstler mit der 

Durchführung des Altarblatts beauftragt wurde. Und diesbezüglich ist auch aus 

den späteren Quellen nur wenig Zuverlässiges zu erfahren. Der erste Hinweis 

stammt von Michiel, der anlässlich eines Besuchs im Haus des Antonio Pasqua-

lino auf ein Gemälde stieß, das er wie folgt beschrieb: „Der Kopf des Heiligen 

Jakobus mit dem Wanderstab war von der Hand des Zorzi da Castelfranco oder 

von einem seiner Schüler und war nach dem Christus von San Rocco gemalt.“521 

Daraus lässt sich implizit schließen, dass der Chronist das Bild in San Rocco für 

ein Werk Giorgiones hielt. Die früheste eindeutige Zuschreibung findet sich bei 

Vasari, der die Kreuztragung in seiner ersten Viten-Ausgabe (1550) dem Œuvre 

Giorgiones zurechnet. Auch in der zweiten Ausgabe (1568) hält der Toskaner an 

seiner Giorgione-Attribution fest, wiewohl er sich hier in Widersprüche verwickelt, 

Abb. 43, S. 147



147

DAS SPÄTWERK

wenn er in der Vita Tizians das Gemälde – sei es irrtümlich oder als Gefälligkeitszu-

weisung – zugleich als Schöpfung des Meisters aus Cadore bezeichnet; allerdings 

mit dem Zusatz:„[…] obwohl viele geglaubt haben, es stamme von der Hand 

Giorgiones.“ Merkwürdigerweise haben die Chronisten der Folgezeit (Sansovino, 

1581; Borghini, 1584; Ridolfi, 1648), offensichtlich vom Altmeister der Kunst

geschichte abschreibend, Vasaris zweifelhafte Tizian-Zuweisung übernommen.522 

So auch Boschini (1664) und Zanetti (1771), die eine einst in der Chiesa degli In-

curabile befindliche, heute in der Galleria Nazionale in Parma aufbewahrte Kopie 

der Kreuztragung als eine Arbeit Giorgiones ansehen, das Original von San Rocco 

aber – völlig unbegreiflich – Tizian zuschreiben.523 Im Unterschied dazu verhielten 

sich Künstler mit ihrer Zuschreibung des Gnadenbilds an den Meister von Castel-

franco weniger buchstabengläubig, vielmehr ihrem eigenen Augenschein trauend. 

So etwa Sandrart und Van Dyck, der für sein Skizzenbuch eine Nachzeichnung des 

Gemäldes anfertigte, oder Alessandro Alori, der 1594 zwei Kopien des wundertä-

tigen Altarbilds dem Großherzog der Toskana übermittelte.524

Als mögliche Auftraggeber des Gnadenbilds sind vor allem die beiden als för-

dernde Mitglieder in den Listen der Mariegola major, den Statuten der Scuola, ein-

getragenen Adelsfamilien Contarini und Marcello in Betracht zu ziehen. Zunächst 

Taddeo Contarini, der vermutliche Auftraggeber der Drei Philosophen und Schwa-

ger des Gabriele Vendramin (des Besitzers der Tempesta und der Vecchia), dann 

die drei Söhne des Girolamo Marcello, eines weiteren wichtigen Sammlers von 

Werken Giorgiones. In den Mitgliederlisten sind indes auch Namen bedeutender 

Künstler, wie Leonardo, Giovanni Bellini, Tizian und Vincenzo Catena, angeführt. 

Ferrara zufolge „weisen die meisten Indizien auf Catena als Stifter des Gemäl-

des hin: einerseits wegen seiner soliden sozialen Position, gemeinsam mit seiner 

43	 Giorgione, Kreuztragender Christus, 
Leinwand, 70 x 100 cm, Venedig, Scuola di 
San Rocco



148

DAS SPÄTWERK bekannten Neigung zu Wohltaten; andererseits wegen seiner beruflichen Ver-

bindung mit Giorgione […]“.525 Damit wird implizit auch auf Giorgione als wahr-

scheinlichen Schöpfer der Kreuztragung verwiesen, eine gewichtige Hypothese, 

wenn man bedenkt, dass der Künstler eine Zeit lang in Catenas Atelier tätig war 

und diesen auf der Rückseite der Laura ausdrücklich als „cholega“ vermerkt hatte.

An Vasaris widersprüchlicher Aussage zur Zuschreibungsproblematik entzün-

dete sich ein Gelehrtenstreit, der die Forschung seit dem ausgehenden 19. Jahr-

hundert in drei Fraktionen spaltete. Ausgehend von Vasaris eindeutiger Zuschrei-

bung des Altarbilds an Giorgione in der ersten Viten-Ausgabe, hat sich eine 

qualifizierte Mehrheit für eine Autorschaft Giorgiones ausgesprochen. Dem steht 

eine immer noch ansehnliche Reihe von Fachleuten gegenüber, die sich für Tizian 

einsetzt – ungeachtet dessen, dass Vasari seiner in der zweiten Viten-Ausgabe ver-

merkten Tizian-Zuschreibung – vielleicht in relativierender Absicht – den Passus 

hinzufügte, wonach „viele das Bild von San Rocco für eine Arbeit Giorgiones hal-

ten“. Eine kleinere Gruppe von Gelehrten vertritt die m. E. wohl am wenigsten 

überzeugende Auffassung, Tizian habe das Werk nach Giorgiones plötzlichem Tod 

vollendet.526 

Obgleich durch die bescheidenen Maße eines Seitenaltars präjudiziert, sind 

die vor dunklem Grund gesetzten Halbfiguren des querformatigen Gemäldes 

in Lebensgröße wiedergegeben. Prinzipiell der von Giovanni Bellini ausgehen-

den Andachtsbild-Tradition folgend, hat Giorgione dieser gleichwohl eine neue 

Ausdrucksqualität hinzugewonnen, indem er Bellinis statische, vorwiegend dem 

Sacra Conversazione-Typus entsprechende Figurenanordnung durch ein dynami-

sches Konzept ersetzt, das nicht zuletzt aus der ausschnitthaft auf das Zentrum 

der Kreuztragung fokussierten Darstellung Christi, eines Schergen und zweier von 

den Bildrändern überschnittener Köpfe resultiert. Justis empathischer, bis heute 

unübertroffener Bildanalyse zufolge „wissen wir, dass der Häscher auf dem weiten 

Weg zur Richtstätte den Strick zu marterndem Zerren benutzt; aber eben lässt er 

ihn locker, ist dicht an den Verurteilten herangetreten: aus dem Verlauf des langen 

Leidensganges ist ein Augenblick des Innehaltens gewählt, wo die äußere Bewe-

gung stehen bleibt und die Empfindung sichtbar wird – so dass der Betrachter 

sich ruhig in das Bild und seinen Sinn versenken kann. Vor ihm erscheint nicht 

eine Erzählung, sondern der Kern gleichsam der Passion, und das Auge des Hei-

lands trifft ihn. […] Es ist der Heiland, der nicht so sehr an seiner eigenen kör-

perlichen Qual leidet, vielmehr an dem Mitgefühl mit den Seelen der anderen; 

der […] das Wort findet: Weinet nicht über mich, sondern über euch und eure 

Kinder“.527 Unter der Last des Kreuzes nimmt Christus eine gebeugte Haltung 

ein. Rumpf und Arm sind streng von der Seite her gesehen, wogegen das an-

gehobene Haupt mit dem in Dreiviertelansicht wiedergegebenen Antlitz in jäher 

Drehung, den Moment des Innehaltens auf dem Weg nach Golgotha verdeutli-

chend, dem Betrachter zugewandt ist. Das von schulterlangem Haar und Kinnbart 

gerahmte Gesicht, das durch ein weiches sfumatoartiges Wechselspiel von Licht 

und Schatten gekennzeichnet ist, besticht durch die klassische Linienführung an 

Nase und Augenbrauen, mit welcher der sensibel geformte Mund kontrastiert. 



149

DAS SPÄTWERKHinzu kommt der aus den Augenwinkeln auf den Betrachter gerichtete Blick, des-

sen suggestiver Wirkung man sich in der Tat kaum zu entziehen vermag – gut 

vorstellbar, dass dieser persönlich anmutende Blickkontakt die zahlreichen nach 

San Rocco pilgernden Gläubigen in ihrer Überzeugung an die wundertätige Kraft 

des Gnadenbildes bestärkt hat. Obwohl Christus, von der traditionellen Ikonogra-

fie abweichend, keine Dornenkrone trägt, hat diese auf seiner Stirn gleichwohl 

ihre Blutspuren hinterlassen. Wie Justis zitierte Interpretation nahelegt, könnte der 

Verzicht auf die Dornenkrone bedeuten, dass Christus weniger an die Compassio 

der Gläubigen appelliert, vielmehr vom „Mitgefühl mit den Seelen der anderen“ 

erfüllt ist. Auch Ellers Beobachtung, wonach „das Verhältnis der normalen Tiefe 

und Breite [der Kreuzbalken] umgekehrt wurde“, gebührt Beachtung.528 Mit die-

ser die Frontseite der Balken extrem schmälernden, ikonografisch wie technisch 

ungewöhnlichen Maßnahme wird die Funktionsfähigkeit des Kreuzes (bezüglich 

der Fixierung eines zum Kreuzestod Verurteilten) außer Kraft gesetzt, das Kreuz 

somit auf seine attributive Bedeutung reduziert. Hier lohnt sich ein Vergleich mit 

Giovanni Bellinis Kreuz tragendem Christus, einem kleinen, im Ausschnitt auf 

Christus eingeschränkten Andachtsbild, von dem der Künstler drei nur geringfü-

gig voneinander abweichende Versionen (Toledo [Ohio], Museum of Arts; Rovigo, 

Pinacoteca; Boston, Gardener Museum) gemalt hat; jenes in Boston wird über-

wiegend als eigenhändig gefertigter Prototypus betrachtet und von Tempestini in 

die ersten Jahre des 16. Jahrhunderts datiert, mithin in jene Zeit, als Giorgione 

mit Bellini noch in Kontakt gestanden war. Im Übrigen fand das Holztäfelchen in 

etlichen, von Mitarbeitern Giovannis oder anderen Malern produzierten Kopien 

weite Verbreitung.529 In Giovannis Bildversion in Boston ist Christi Antlitz wie bei 

Giorgione in Dreiviertelansicht vor dunklem Grund dargestellt. Im Gegensatz je-

doch zu seinem experimentierfreudigeren, viel jüngeren Kollegen setzt Bellini – der 

ikonografischen Regel verpflichtet – dem Erlöser die Dornenkrone aufs Haupt und 

ebenso kontrovers zu Giorgione ist die Frontseite des Kreuzes extrem breit, also 

sachgerecht ausgebildet. Tschmelitsch fällt ein ebenso strenges wie zutreffendes 

Urteil, wenn er schreibt: „Für den Altmeister […] spricht die gute Malerei, auch der 

milde Ernst darin, doch ohne besondere Aussage. Wohl gepflegtes Haar umrahmt 

das Gesicht eines hübschen Passionsspielers.“530 Kurz: Es mangelt Bellini an psy-

chologischer Durchdringung des Themas. Jesus fordert weder zur Compassio auf, 

noch fällt sein Blick mitleidsvoll auf den Betrachter, dem gegenüber er sich eher 

distanziert verhält.

In Giorgiones Altarbild verläuft der auf der rechten Schulter des Erlösers las-

tende Längsbalken des Kreuzes in schräger Richtung und verleiht dem Gemälde 

– gemeinsam mit dem parallel dazu angeordneten Unterarm des Schergen – einen 

vorrangigen Kompositionsakzent, eine ansteigende, das Antlitz Jesu integrierende 

Diagonale, die von den 90-gradig auf den Kreuzbalken stoßenden Gegenschrägen 

der Gewandnaht und Körperkontur Christi sowie des Oberarms des Schergens 

ausgeglichen wird. Dieses zickzackförmige Kompositionsschema wird von den 

gebogenen Rückenkonturen der beiden Figuren halbkreisförmig zur Ganzheit zu-

sammengefasst. Erwähnt seien noch die außen platzierten, von den seitlichen Bild-

44	 Giovanni Bellini, Kreuztragender Christus, 
Holz, 52 x 43 cm, Boston, Isabella Stewart 
Gardner Museum



150

DAS SPÄTWERK rändern überschnittenen Köpfe, die der Kompositionsverfestigung dienen. Rechts 

könnte es sich um den zwischen Kreuz und Rückenkontur Christi eingeklemmten 

und im dunklen Grund nahezu versinkenden Kopf des Simon von Kyrene han-

deln. Die nach links zielende Bewegungsrichtung wird durch die Kehrtwendung 

des glatzköpfigen Schergen jäh angehalten. Verärgert über die unerwünschte 

Verzögerung, sucht er herausfordernd den Augenkontakt mit Christus. Alles – 

der zwickelförmig zugespitzte, vorgereckte Kopf, das zum Spalt verengte Auge, 

die schnabelähnliche Nase, der Spitzbart und der keilähnlich gewinkelte Arm – 

weist auf das Aggressionspotenzial des Henkersknechts, dessen nackten Rumpf 

ein unten verknotetes Hemd ovalförmig umschlingt. Mit den zu Fäusten geballten 

Händen umfasst er ein schlangenartig gewundenes Seil, bereit, es im nächsten 

Moment wieder anzuspannen, um den Schmerzensmann hinter sich herzuzerren. 

Darin manifestiert sich ein bildzeitlicher Prozess, in dem das Jetzt (die angehaltene 

Zeit), so Theissing, „sowohl auf ein Nicht-Mehr als auf ein Noch-Nicht bezogen 

ist“. Dessen ungeachtet ist jene die Komposition bestimmende Symmetrieachse 

„der Inbegriff des Zugleich“. Theissing spricht von einer „Verdichtung des Zeit-

empfindens“ (laut Gombrich der „fruchtbare Moment“), von einer „Ruhe, in der 

Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft anwesend sind, […] der hohen Schick-

salswelt des erfüllten Augenblicks“.531 Hinzu kommt die Dominanz einer nicht 

zuletzt durch die Raumblockade des dunklen Grundes verstärkten, reliefhaften 

Flächenkomposition, die zum angehaltenen Zeitphänomen einen wesentlichen 

Beitrag leistet – nach dem wahrnehmungspsychologischen Leitsatz: „Je weniger 

Raum, umso weniger Zeitlichkeit.“

Wie Ferrara bemerkt, „wurden die Zeitgenossen, von Sanudo bis Celebrino, 

nicht müde, den anti-jüdischen Charakter des Gemäldes zu betonen“.532 Gemeint 

war damit der mit fratzenhaften Gesichtszügen versehene Scherge, was jedoch 

keineswegs dazu berechtigt, Giorgione eine antisemitische Absicht zu unterstel-

len. Wie Gentili neben anderen Forschern nachweisen konnte, ist geradezu das 

Gegenteil zutreffend, das jüdische Element im Œuvre Giorgiones eindeutig positiv 

besetzt. Dies bezeugen etliche Werke, wie das Urteil Salomos, die Feuerprobe des 

Moses, die Judith oder die Drei Philosophen mit der Anspielung auf Moses, vor 

allem aber das identitätsstiftende Selbstporträt als David – laut Gentili alles „un-

missverständliche Äußerungen des Künstlers über seine kulturelle Identität“, was 

allerdings nicht besagt, dass Giorgione Jude war.533 Hinter der aggressiv-hässlichen 

Darstellung des Schergen stand gewiss nicht eine vordergründig antisemitische 

Intention, vielmehr folgte hier Giorgione schon gezwungenermaßen einer aus 

der ikonografischen Tradition hervorgegangenen Auflage, mit der sicher auch der 

Wunsch des Auftraggebers nach einer bildlichen Realisierung der Konfrontation 

des die Ankunft des Messias erwartenden Judentums mit der christlichen Heils-

lehre einherging.

Was die abstoßenden Physiognomien anlangt, wird in der Forschung häufig 

auf Einflüsse durch Leonardos karikaturistische Kopfstudien (z. B. Studienblatt mit 

fünf Köpfen, Federzeichnung; Windsor Castle) oder niederländische und deutsche 

Passionsdarstellungen (z. B. Martin Schongauer), die in Form von Druckgrafiken 



151

DAS SPÄTWERKweite Verbreitung fanden, verwiesen.534 Bisweilen wurde auch Dürers Jesus un-

ter den Schriftgelehrten (Slg. Thyssen-Bornemisza, Madrid) in Erwägung gezogen 

– ein Täfelchen (6,5 x 8 cm), das der Künstler während seines zweiten Venedig-

Aufenthalts 1506 laut Inschrift in nur fünf Tagen („quinque dierum“) gemalt 

hatte.535 Mehr noch als Giorgione betont Dürer das Ausschnitthafte, indem er den 

gesamten Bildraum mit drei Halbfiguren und vier Köpfen füllt, somit den Mal-

grund fast völlig verdeckt. Anders Giorgione, der dem dunklen Grund, gleichsam 

als ‚Negativform‘, bezüglich der eindringlichen Trennung Christi vom Schergen 

eine strukturell wichtige Funktion zuweist. Auch in Dürers Gemälde findet sich ein 

im Profil dargestellter Kopf, versehen mit grässlich entstellen Gesichtszügen, die 

nun tatsächlich durch Leonardos Karikatur-Studien angeregt erscheinen. Bei Gior-

gione ist die Hässlichkeit der Begleitfiguren zwar gleichfalls nicht zu leugnen, nur 

mit dem Unterschied, dass sie dem zu expressiver Verzerrung neigenden Wesen 

des Karikaturistischen lediglich angenähert ist, soweit es eben die ikonografischen 

Bedingungen erfordern.

Hornigs Zuschreibung an Giorgione basiert hauptsächlich auf einem Vergleich 

mit dessen Braunschweiger Selbstbildnis.536 In der Tat lassen sich hier merkliche 

Analogien – das angehobene, gegenüber dem Rumpf in Drehbewegung versetzte 

Haupt, der Augenschnitt, die scharf gezogenen Brauen sowie die markante Na-

senform – zum Christuskopf im Altarbild von S. Rocco feststellen. Hinzu kommt 

der in beiden Fällen aus den Augenwinkeln auf den Betrachter gerichtete Blick, 

dem man auch in der Vecchia und im Bildnis-Terris begegnet, wobei die Mund-

form des Porträtierten (Terris) in geradezu bestechender Weise mit jener Christi 

übereinstimmt. Einen weiteren bemerkenswerten Bezug gibt es zum Wiener Krie-

ger, in dem – ähnlich wie in der Kreuztragung rechts – ein fratzenhaftes, vom 

Bildrand überschnittenes Gesicht mit aus dem Profil bedrohlich vorstoßender Gei-

ernase schemenhaft vom Dunkel absorbiert wird; zudem ballt der Diener – analog 

zum Schergen – die auf der Hand des Ritters ruhenden Finger zur Faust. Ferner ist 

darauf zu verweisen, dass die Leinwand des Gnadenbilds jener der Vecchia ent-

spricht – ein materielles Indiz, das gleichfalls für Giorgiones Autorschaft spricht.537 

Ferner sind die Verschattungen und fein dosierten Lichtabstufungen, der völlige 

Verzicht auf gesättigte Buntfarbwerte sowie die Favorisierung der Diagonalen als 

Kompositionsmittel typisch für Giorgione – alles Merkmale, die sich von Tizians 

Frühwerk grundlegend unterscheiden.

In den Zuschreibungsversuchen an Tizian spielt der Vergleich mit dessen Zins-

groschen (1516; Dresden Gemäldegalerie) nicht selten eine wichtige Rolle. Anders 

jedoch als von den Tizian-Verfechtern intendiert, erweist sich diese Gegenüber-

stellung als durchaus nützlich, zumal daraus hervorgeht, wie deutlich sich Giorgio-

nes künstlerische wie geistige Grundhaltung von jener in Tizians frühem Schaffen 

unterscheidet. Schon Justi hat Giorgione als den „subtileren“ der beiden Künstler 

betrachtet. Abgesehen davon, dass er Tizians Zinsgroschen mit „köstlich gemalt“ 

bewertet, gelangt er, wiewohl die künstlerisch-formalen Eigenschaften des Ge-

mäldes außer Acht lassend, zu einem im Vergleich mit Giorgiones Werk ungünsti-

gen Resümee: „Sanfte Ergebenheit auch hier im Haupte Christi, doch ist der Aus-

Abb. 29, S. 103

Abb. 45, S. 152



152

DAS SPÄTWERK

druck matter als bei Giorgione und scheint ein wenig äußerlich [verstärkt durch 

den lautstarken Karmin/Grün/Weiß-Farbakkord]. Tizian wiederholte einfach die 

wesentliche Wirkung aus Giorgiones Meisterwerk, ohne seinen Gegenstand inner-

lich erlebt zu haben. Bei Giorgione dagegen ist die Form […] auch eine seelische 

Schöpfung eines begnadeten Menschen, dessen sichere Künstlerschaft aus jedem 

Bildvorwurf das innerlichst Empfundene […] klar zu formen weiß.“538 Demgemäß 

hat Hornig, der im Übrigen Justis Einschätzung vollinhaltlich teilt („Der Zinsgro-

schen bleibt an seelischer Durchdringung hinter dem Kreuztragenden Christus […] 

zurück“), in Giorgione den „introvertierten“, in Tizian den „extrovertierten“ Typus 

gesehen, womit er eine psychologische Antithese ins Spiel bringt, die analog je-

nem literarischen Begriffspaar „lyrisch“ versus „dramatisch“ entspricht, das in der 

Forschung (seit Fiocco) häufig zwecks Veranschaulichung der unterschiedlichen 

Geisteshaltungen beziehungsweise Temperamente der beiden Künstler Verwen-

45	 Tizian, Zinsgroschen, Holz, 75 x 56 cm, 
Dresden, Gemäldegalerie



153

LE CONCERT CHAMPÊTREdung findet.539 Nach Hornigs Beitrag wurde die Zuschreibung der Kreuztragung 

an Giorgione nur noch selten – m. W. lediglich von Lucco und Humfrey – infrage 

gestellt.540

Le Concert champêtre (Ländliches Konzert)

Dass sich das Concert champêtre einst in der Sammlung Gonzaga befunden 

hat, ist nicht beweisbar. Sicheren Boden betreten wir erst 1671, als das aus der 

Sammlung des Bankiers Eberhard Jabach stammende Gemälde von Jean-Baptiste 

Colbert für Ludwig XIV. erworben wurde; später wurde es in der Gemäldegale-

rie des Louvre der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Im Inventar Le Bruns von 

1683 wird es als „une pastoralle“ und Werk Giorgiones bezeichnet.541 Daraufhin 

galt es bis zum frühen 19. Jahrhundert ausschließlich als Werk Giorgiones. Erste 

Zweifel regten sich bei Waagen, der in Palma Vecchio den Schöpfer des Bildes 

sah. Weiters wurden Sebastiano del Piombo (Crowe und Cavalcaselle, 1871; L. 

Venturi, 1913) und Domenico Campagnola (Wickhoff, 1893) als Urheber in Erwä-

gung gezogen.542 Indes blieb Morellis Zuschreibung an Giorgione vorherrschend, 

bis Hourticq 1919 das Bild Tizian, basierend auf Vergleichen mit dessen Paduaner 

Fresken, zuwies.543 Fortan standen nur noch Giorgione und Tizian zur Diskussion. 

Bezüglich der Urheberfrage wurde das Concert champêtre zum vielleicht umstrit-

tensten Werk der europäischen Malerei. Schon seit Horticq und bis heute ist die 

Kunstwissenschaft im Zuschreibungswettstreit in zwei Lager gespalten: Während 

die eine Gruppe an Giorgione festhält, ist die andere der Auffassung, es handle 

sich um ein Jugendwerk von Tizian, das unter dem Einfluss Giorgiones entstanden 

sei. Daneben gibt es eine geringere Anzahl kompromissbereiter Fachleute, die sich 

für Giorgione als Inventor des Gemäldes einsetzt, dessen Vollendung nach Gior-

giones Tod jedoch Tizian zuweist.544 Einer eingehenden Werkanalyse vorgreifend, 

steht m. E. außer Zweifel, dass Giorgione hier den Schluss- und Höhepunkt sei-

ner künstlerischen Leistungsfähigkeit erreicht hat. Ähnlich sah dies auch Germain 

Bazin, für den als einstigen Chefkonservator der Gemäldeabteilung des Louvre 

eine Zuschreibung des Concert champêtre ebenso außer Streit steht und der zu 

folgendem Qualitätsurteil gelangt: „Durch sein Sujet, durch die innige Verschmel-

zung der Gestalten mit der Landschaft im warmen Licht des Sommers, durch die 

Harmonie der Farben zählt dieses Werk wohl zum Vollendetsten, was die venezia-

nische Malerei hervorgebracht hat.“545 Meines Wissens gibt es in der italienischen 

Renaissance-Malerei keinen einzigen Künstler (Tizian inbegriffen), der schon in 

seiner frühesten Schaffenszeit – schlagartig, also ohne jeglichen nachweisbaren 

Entwicklungsprozess – ein derart ausgereiftes Werk zustande gebracht hätte. Laut 

Justi beruht der „geistige Gehalt des Bildes [auf] einer Verklärung der Daseins-

freude in der Musik“ – ja, mehr noch, in einer klanglichen Harmonisierung von 

Mensch und Natur.546 Giorgiones Absicht zielt nicht auf die Verbildlichung eines 

konkreten, auf einer bestimmten literarischen Stelle fußenden Sujets, vielmehr 

auf die Darstellung eines universalen, mythisch anmutenden und aus mehreren 

Abb. 46, S. 155



154

DAS SPÄTWERK Bedeutungsschichten bestehenden Themas, in dem die von der Sehnsucht nach 

einem neuen Arkadien bestimmte Landschaft eine herausragende Rolle spielt. 

Tschmelitsch spricht vom „ersten und vielleicht größten Manifest der Idealland-

schaft“, die als „Hymnus auf die wirkende Natur“ beziehungsweise „beseelte 

Landschaft“ mit der teilnehmenden Präsenz des Betrachters rechnet.547 Dem dient 

eine von Giorgione schon in Vorstufen erarbeitete Kompositionsweise, ein sich be-

reits in vorangegangenen Werken anbahnendes Figurenideal, ein spannungsvolles 

Verhältnis zwischen Fläche und Raum sowie eine valeuristische, der ganzheitlichen 

Gestalt-Integration von Mensch und Natur förderliche Koloritauffassung. Von all 

dem ist in Tizians früher Schaffensperiode nichts Vergleichbares wahrzunehmen. 

Umso verwunderlicher, dass sich in der Forschung – spätestens seit 1976, als die 

Louvre-Leitung das Gemälde offiziell als Werk Tizians deklarierte – eine Mehrheit 

mit wachsender Tendenz für eine Autorschaft Tizians entschieden hat; darunter 

vor allem die Verfasser von Tizian-Monografien, die den Jüngling aus Cadore – zu-

meist ohne zureichenden Begründungsaufwand – zum früh vollendeten Meister 

erklären.548 Trotz einer erdrückenden Majorität von Tizian-Befürwortern gibt es je-

doch auch in der neueren Forschung namhafte Gegenstimmen – wie etwa Hornig, 

Anderson, Eller und Pochat –, die sich für eine Autorschaft Giorgiones einsetzen. 

Besonders hervorgehoben sei Hornigs seit Justi und Richter ausführlichste Form-

analyse mit überzeugender komparativer Abgrenzung von Tizians Frühwerk.549 

Übereinstimmend damit auch Pochats Grundsatzerklärung: „Diese kontemplative 

Stimmung und der lyrische Grundton spricht für die Autorschaft Giorgiones. – 

Wer sonst in Venedig hätte um 1508 [m. E. um 1510] ein derartiges Meisterwerk 

schaffen können? Wohl kaum der junge Tizian, der in seiner sieben Jahre späteren 

Himmlischen und irdischen Liebe keinen Anlass gehabt hätte, sich so eng an die 

Bildprägung des Concert champêtre zu halten und doch so grundsätzlich anders 

zu verfahren (man vergleiche z. B. die Analyse von Hetzer und seine Herausstellung 

des Ornamentalen). […] Dass die Änderungen am Kopf, Arm und an den Beinen 

der stehenden Figur und im Laubwerk der Bäume später von Tizian vorgenommen 

wurden, darf auch bezweifelt werden.“550

Rosand zufolge „bietet das Concert champêtre tatsächlich die eindringlichste 

bildliche Darstellung der pastoralen Idee. Indem es den Poeten aus der Stadt, 

den ländlichen Schäfer und nackte Nymphen des locus amoenus zusammen-

führt, ist das Bild Teil der pastoralen Kultur, die Jacopo Sannazaro zu Beginn des 

Jahrhunderts in seiner Arcadia so bewusst wiederbelebt hatte“.551 Dahinter steht 

der Wunsch der venezianischen Handelsherren, der materialistischen Hektik des 

Stadtlebens zu entfliehen und auf den Landsitzen der Terraferma Zuflucht zu su-

chen. Schon Alberti beschreibt 1434 das zeitweilige Landleben im Gegensatz zur 

Stadtkultur als selige Lebensform und vergleicht den selbst gewählten Villenort mit 

dem Paradies.552 In Sorge um das vom Großstadtgetriebe bedrohte innere Gleich-

gewicht lebte man in harmonischem Einklang mit der freien Natur und imitierte 

bisweilen das von gesellschaftlichen Zwängen unbelastete Hirtendasein. Dabei 

begnügte man sich nicht nur mit den Bequemlichkeiten und Mußestunden der 

villeggiatura, sondern trachtete auch danach, diese alternative Lebensform mit Po-



155

esie und Musik künstlerisch zu nobilitieren, wie dies etwa Pietro Bembo in seinen 

Asolani eindrucksvoll veranschaulicht hat.553 

Zwei junge Männer haben sich auf einer gewellten Wiesenmatte niedergelas-

sen, ganz der Musik hingegeben, den Klängen einer villanella (Volkslied) oder einer 

aus der Volksmusik stammenden frottola nachlauschend.554 Dem Patrizierstand 

angehörend, ist der Linke gemäß der Mode der Zeit vornehm gekleidet. Er trägt 

ein karminrotes Gewand, ein gleichfarbiges Barett und zweifarbige (mi-parti be-

ziehungsweise calze strisciate) Beinkleider, wie sie bei den Mitgliedern der compa-

gnie delle calze (= Vereinigungen jugendlicher Adliger) besonders beliebt waren. 

Er spielt auf der Laute, dem damals edelsten Solisteninstrument, dem er mit dem 

rechten, abgewinkelt an den Körper gezogenen Bein Halt verleiht. Sein von schul-

terlangem Haar gerahmtes Antlitz zeigt sich im fliehenden Profil und ist vollständig 

in Dunkel gehüllt, darin an das Gesicht des stehenden Hirten in der Allendale-An-

betung erinnernd. Daraus wird symbolisch schlüssig, dass er die visuelle Wahrneh-

mung ausspart, sich stattdessen, in die Klangwelt eintauchend, gänzlich auf den 

Gehörsinn konzentriert. In einer Beschreibung des Bildes aus dem 18. Jahrhundert 

46	 Giorgione, Concert champêtre, Leinwand, 
105 x 136,5 cm, Paris, Louvre



156

DAS SPÄTWERK heißt es: „Man sehe den trefflich beobachteten Händen des Lautenspielers an, 

dass der Maler selbst ein Meister dieses Instruments gewesen sei.“555 Der Jüngling 

hat sich mit einem struppigen Hirtenjungen angefreundet, dazu bereit, urbane 

Kultur mit ländlichem Leben zu harmonisieren. Der Hirte ist, der tonalen Farbquali-

tät seiner Umgebung angepasst, mit einem graubraunen Wams bekleidet und bar-

fuß dargestellt. Sein zerzauster Lockenkopf ist – analog zu seinem Partner – fast 

völlig abgedunkelt; nur auf seiner Nasenspitze findet sich ein Lichtreflex. Damit 

werden Erinnerungen an den jungen Mann in der Tempesta und, technisch gese-

hen, an das sfumato im Jüngling mit Pfeil sowie im Braunschweiger Selbstbildnis 

wachgerufen. Der Hirte lässt keinen Blickkontakt mit dem Lautenspieler erkennen, 

vielmehr beobachtet er fasziniert dessen Grifftechnik, ebenso lernbegierig wie viel-

leicht auch willens, diesem seine Kenntnisse der Volksmusik zu vermitteln. Dass er 

laut Hornig auf seinen Einsatz als Sänger wartet, ist nicht anzunehmen. Dagegen 

spricht vor allem die gespreizte Fingerhaltung der rechten Hand des Lautenisten, 

die gerade zu einem arpeggio (dem gebrochenen Spielen eines Akkords) ansetzt, 

das sich kaum als Auftakt eignet, vielmehr an einen Schlussakkord denken lässt. 

Dass die beiden Musikbegeisterten ein tief beseeltes Einverständnis verbindet, ist 

wohl unbestritten. Ob Eller zufolge „die bewusst verschatteten Blicke der Beiden 

Liebe ausdrücken“, sei dahingestellt. Indessen ist diese homoerotische These doch 

nicht ganz auszuschließen, denkt man nur an die damals in Venedig florierende 

Homosexualität, zu deren Eindämmung die Stadtverwaltung sogar bereit war, das 

Prostituiertenwesen nachdrücklich zu fördern. Skurril wird die Sache allerdings 

dann, wenn der Autor empfiehlt, „die beiden Frauenakte abzudecken“, worauf 

„die Bezeichnung des Bildes lauten würde: Verliebtes männliches Paar in Land-

schaft“.556 Aufschlussreicher ist Tschmelitschs Hinweis auf die literarische Bukolik 

in Sannazaros Arcadia: „In diesem Hirtengedicht schildert der Autor einmal, wie 

er im Frühling beglückt durch Wald und Fluren eilte und dort von den Hirten ei-

nen bereits verloren geglaubten Gesang lernte, der aus der Landschaft zu quellen 

schien. Dies scheint die bewusste Entdeckung des Volksliedes als eigene Kunst-

form [sei es als villanella oder frottole] zu sein.“ – „Ist das nicht schon verwandt 

dem Erlebnis Giorgiones?“, fragt sich der Verfasser abschließend.557 Darüber hin-

aus wurde die Szene mit Passagen aus Vergils Eklogen (2,28–34. 40–50. 60–62) 

in Verbindung gebracht, in denen der Hirte Corydon, der unglückliche Liebhaber 

des schönen Alexis, diesen mit seinen musikalischen Talenten zu verführen sucht, 

womit auch Ellers homoerotische Deutungsversion ihre Bestätigung findet.558 Dass 

Giorgione derlei literarische Quellen bekannt waren, ist anzunehmen. Gleichwohl 

war er – wie allein schon die Tempesta und die Drei Philosophen beweisen – nie 

dazu bereit, sich an eine bestimmte istoria zu binden, was ihn allerdings nicht 

daran hinderte, diese in seinen vielschichtigen, letztlich immer änigmatischen Be-

deutungskontext einzugliedern.

Vor dem Hirtenjungen sitzt eine nackte Frauengestalt, Beine und Unterkörper 

im Profil wiedergegeben, wogegen sie den Oberkörper in halber Drehung dem Be-

trachter in Rückenansicht zuwendet – Letzteres ein Novum in der venezianischen 

Malerei. Die schraubende Bewegung sowie die gekrümmte Rückenkontur und der 



157

LE CONCERT CHAMPÊTRElinke, den Rumpf überkreuzende und abgewinkelt auf dem rechten Knie lagernde 

Arm erinnern an die Haltung des weiblichen Akts am Fondaco. Eine weitere 

Vorstufe findet sich in der Frau der Tempesta, sofern man sich diese um ca. 45° 

bildeinwärts gedreht vorstellt.559 – Bemerkenswert ist vor allem, dass die beiden 

ausschließlich in die Musik vertieften Jünglinge von der blühenden Schönheit der 

Sitzenden und deren an den Bildrand gedrängten stehenden Begleiterin keinerlei 

Notiz nehmen. Dass diese von den jungen Männern „mehr erfühlt als gesehen 

werden“, scheint unbestritten. Reaktionen auf das erotische Angebot vollziehen 

sich höchstens in den Köpfen der beiden. Da sich die Frauen in einer unbefange-

nen natürlichen Nacktheit präsentieren, die „nichts mit Entkleidung zu tun hat“, 

sollte man sie auch nicht als Hetären oder Damen der Gesellschaft ansprechen.560 

Weit entfernt von einer derart vordergründigen, dem rätselhaften Wesen Gior-

giones schon prinzipiell widersprechenden Interpretation hat schon Fehl darauf 

verwiesen, dass die Frauen für die Männer unsichtbar seien, es sich folglich um 

Musen handelt, die im Übrigen bereits in der hellenistischen und römischen Bu-

kolik (z. B. Vergil) mit den Nymphen gleichgesetzt wurden.561 Demgemäß hält die 

Sitzende als Muse der musikalischen Inspiration eine Flöte bereit, die sie dem Hir-

tenjungen nach dem Schlussakkord des Lautenspiels vermutlich übergeben wird. 

Irrig ist jedenfalls die bisweilen geäußerte Meinung, dass sie sich – unmittelbar am 

Musikgeschehen beteiligt – auf ihren Einsatz als Flötenspielerin vorbereitet; dage-

gen spricht allein schon ihre dafür ungeeignete Handhaltung. Die Flöte galt von 

jeher als pastorales, vor allem der Improvisation dienendes Instrument, das sich 

indes auch bei den gebildeten, von Natursehnsucht erfüllten Schichten als instru-

mentum naturale im Sinne eines wichtigen Bindeglieds zwischen Hirtenwelt und 

Stadtkultur wachsender Beliebtheit erfreute.562 Mit der Identifikation der Frauen 

gewinnt das Gemälde an universaler Aussagekraft und transzendiert zu einem my-

thischen Ereignis, das Hartlaub (laut einem Zitat von Tschmelitsch) so treffend als 

eine in die Traumwelt entrückte „Elysiums-Pastorale“ bezeichnet hat – weit ent-

fernt von Justis eher banalem Titelvorschlag „Idylle“, der die Szene auf die unver-

bindliche Ebene eines von Musik und Erotik untermalten villeggiatura-Vergnügens 

abgleiten lässt.563

Die Figuren-Dreiergruppe wird von einem Halbkreis umschrieben und dadurch 

zu einer ganzheitlichen Gestalt zusammengefasst. Dies beginnt an den drei seg-

mentbogig eng aneinandergerückten Köpfen und setzt sich an den gekurvten 

Außenkonturen der Muse und des Lautenisten fort. Daraus resultiert, so die Ge-

stalttheorie, ein Ideal von der Guten Gestalt, die unangefochten das Bildzentrum 

beherrscht. Diese Halbkreisform bezeugt zunächst eine vermeintliche Dominanz 

der Flächenprojektion beziehungsweise des laut Hetzer in der venezianischen 

Malerei vorherrschenden ornamentalen Kompositionsprinzips. Gleichwohl tritt 

hier auch eine räumliche Komponente zutage, sofern man sich auf eine grund-

rissliche Betrachtung der auf verschiedenen Ebenen platzierten Figuren einlässt, 

zudem beachtet, dass die Muse mit ihrem bis in den Vordergrund gestreckten 

Bein den sonst stringenten Halbkreis sprengt und nicht zuletzt aufgrund ihres 

hell leuchtenden, die Jünglinge in eine Schattenzone zurückdrängenden Inkar-

Abb. 36, S. 131



158

DAS SPÄTWERK nats zum Betrachter, dem eigentlichen Adressaten des erotischen Angebots, in 

ein Nahverhältnis tritt.564 Die zwischen Fläche und Raum bestehende Ambivalenz 

wird vor allem an der Muse manifest, die, ausgehend von ihrem nahezu den un-

teren Rahmen berührenden linken Fuß, mit dem bildeinwärts, bis fast zum Hirten-

jungen geneigten Oberkörper ein nicht unerhebliches Raumintervall überbrückt. 

So gesehen wandelt sich der Halbkreis, von dem Giorgione als kompositionelles 

Substrat bereits in der Heiligen Familie (Benson) und in der Anbetung der Hirten 

(Allendale) Gebrauch gemacht hatte, in eine Halbkugel, die sich in der plastisch 

herausgebildeten Laubmasse der im Mittelgrund angesiedelten Bäume wiederholt. 

Damit werden Gedanken an die Kugel als symbolische Form für Ewigkeit, Welt 

und Kosmos wachgerufen.565 Die musikalische Darbietung erhält einen Stellen-

wert, der ihr, vom Anekdotischen des terrestrischen Geschehens abgehoben, den 

Charakter einer überirdischen, das Schöpfungsganze harmonisierenden Sphären-

musik verleiht.

Auch der Binnenbereich der Dreiergruppe ist mit deutlicher Tendenz zur Geo-

metrisierung durchstrukturiert. Besonders augenscheinlich wird dies an der linken, 

bildinneren Kontur der Muse, deren rechter und linker Unterschenkel eine in die-

selbe Richtung weisende, durchlaufende Linie bilden, die fast nahtlos in die Flöte 

mündet. Ergebnis ist eine schräg gestellte stringente Gerade, auf die der Unter-

schenkel des Lautenspielers im rechten Winkel trifft, woraus die Form eines dia-

gonalen Kreuzes resultiert, die strukturell auch auf die Landschaft übergreift und 

dadurch für eine sich in Fläche und Raum vollziehende Einheit von Figurengruppe 

und Ambiente sorgt.

Zwei Schrägen sind für die Gliederung der Landschaft entscheidend: Die eine 

verläuft – als Wiesenhang den Vorder- vom Mittelgrund trennend – parallel zum 

schräg gestellten Unterschenkel des Lautenisten von links oben nach rechts unten, 

wo sie vom Bein des Hirten weitergeführt wird. Sie unterläuft die Figurengruppe 

und formiert sich mit der Gegenschräge an der Innenkontur der Muse zu einem 

weiteren Diagonalenkreuz. Die andere nimmt ebenfalls an der Hüfte der stehen-

den Muse ihren Ausgang und steigt, das hellockerbraune Areal des Mittel- vom 

dunkleren Hintergrund scheidend, von links nach rechts über die Häusergruppe 

zum großen Laubbaum; parallel dazu die vom Fuß des Hirten ansteigende Boden-

welle rechts außen, hinter der ein Hirte seine Herde bewacht.566 Eine Gliederung 

der Bildfläche durch zwei sich überschneidende Schrägen ist, so Hornig, im Werk 

Giorgiones häufig anzutreffen, etwa in der Auffindung des Paris, den Drei Philo-

sophen oder im Tramonto. Ähnlich konzipiert ist auch die Tempesta, in der sich 

„die Landschaftselemente keilförmig ineinander schieben“.567 Eine auf Diagonalen 

beruhende Bildanlage, in der die Diagonalen nicht nur die Bildfläche unterteilen, 

sondern gleichzeitig eine dunkle Zone von einer hellen scheiden, ist typisch für 

Giorgione. Dies hat schon Richter erkannt, der somit auch bezüglich des Concert 

champêtre nicht den geringsten Zweifel an dessen Autorenschaft erhebt.568 

Obwohl an den Bildrand gerückt und von der zentralen Dreier-Gruppe abge-

wandt, ist die stehende nackte Frauengestalt, die den gesamten Landschaftsraum 

überbrückt und mit ihrem Haupt die Horizontlinie durchstößt, stringent in das 

Abb. 12, S. 48; Abb. 13, S. 51

Abb. 32, S. 109; Abb. 33, S. 117

Abb. 39, S. 137



159

LE CONCERT CHAMPÊTREStrukturgefüge des Gemäldes eingebunden. Die stattliche Figur wird durch den 

vom oberen Bildrand abgeschnittenen Baumstamm betont, der ihren Schultern zu 

entwachsen scheint und sich vom Firmament dunkel abhebt. Dort ziehen weiße 

und graue Wolken dahin, die Ferriguto an ein aufziehendes Gewitter denken las-

sen, das die Seelenruhe der in die Klänge der Musik gehüllten Dreiergruppe jedoch 

keineswegs beeinträchtigt.569 Wie schon erwähnt, markiert die Hüfte der Frau den 

Ausgangspunkt der beiden Diagonalen, wobei die fallende im Sinne der guten 

Fortsetzung beziehungsweise durchlaufenden Linie direkt aus der bogenförmigen 

Rückenkontur der Figur hervorgeht. Trotz beträchtlicher Distanz zur sitzenden Ge-

fährtin ist sie mit dieser durch den Wahrnehmungsfaktor der Ähnlichkeit – sowohl 

in ihrer Vordergrundposition als auch hinsichtlich des hell leuchtenden Inkarnats – 

merklich verbunden. Giorgione hat ihr eine ebenso periphere wie isolierte Stellung 

zugewiesen, die ihr, wie das entsprechende Gestalt-Gesetz besagt, ein besonders 

ausgeprägtes visuelles Gewicht verleiht.570 Dies bewirkt ein deutlich asymmetri-

sches Kompositionsgefüge, dem schon Justi einen „wesentlichen Wert im Bild-

eindruck“ zugebilligt hat, zumal Asymmetrie sowohl für die Dynamik als auch die 

Bildzeitlichkeit förderlich ist.571 Darüber hinaus ist Symmetrie auch im Landschafts-

raum preisgegeben, insofern das links von der Bildachse sich bis zum Horizont 

erstreckende Areal mit der rechts den Blick in die Tiefe verstellenden Baumgruppe 

kontrastiert.

Die Haltung der am Brunnen stehenden Frau zeigt, so Justi, einen „Kontrapost 

von besonderer Art: es ist kein einfaches Stehen, das Körpergewicht ist auf den 

rechten Arm und das rechte Bein verteilt; das Standbein daher schräg, mit leicht 

aufgesetztem Fuß; das linke Bein verschwindet hinter dem Stoff, der […] die Figur 

zu einem schwungvollen Bogen abrundet“.572 Durch den auf den Brunnenrand ge-

stützten Arm und den nur geringe Bodenhaftung aufweisenden Fuß gelingt es der 

Figur nur mühsam, ihr Gleichgewicht zu halten. Abhilfe leistet hier das zwischen 

ihre Beine geklemmte, schräg drapierte und breit am Boden aufliegende Tuch, 

das – wie durch Gips angereichert und dadurch materiell verdichtet – ihr die nötige 

Standfestigkeit sichert. Da das Spielbein, von dem nur der Oberschenkel zu se-

hen ist, in gekurvtem Schwung unversehens hinter dem Standbein verschwindet, 

scheint die Figur nicht zu stehen, vielmehr eine Schrittbewegung zu vollziehen. 

Daraus entsteht der Eindruck, als ob sie im Schreiten plötzlich innehalten würde, 

um sich am Brunnen ihrer Tätigkeit zu widmen. Dies zwingt sie dazu, ihren linken 

Arm, von der Frontalansicht abweichend, in ausgreifender Bewegung und parallel 

zur Richtung der Tuchdrapierung quer über den Oberkörper zu führen, das Haupt 

ins Profil gedreht. Trotz ihrer Isolation ist sie mittels Kurven und Schrägen in das 

Strukturnetz der Gesamtkomposition eingebunden. Man beachte vor allem die 

zahlreichen Analogien zu ihrer sitzenden Gefährtin, mit deren gebogenem Rücken 

und abgeschrägter Innenkontur sie durch Parallelverschiebung im Einklang steht. 

Derlei Struktur-Merkmale spielen in der Forschung (von Hornig abgesehen) eine 

zumeist sehr untergeordnete Rolle und dann nicht selten von irrigen Beobachtun-

gen ausgehend. Dazu nur ein Beispiel: Laut Wedgwood Kennedy besteht das Ge-

mälde vorwiegend aus Vertikalen, Horizontalen und Parallelachsen („it is built on 



160

DAS SPÄTWERK verticals, horizontals and parallel axes as the certified Tempest is not“), woraus die 

Autorin fälschlich auf eine Autorschaft Tizians schließt.573 In Wirklichkeit ist hier 

Orthogonalität – mehr noch als in der Tempesta – eine reine Randerscheinung. 

Vertikalität findet sich lediglich an der Brunnenkante, an dem rechten Arm der 

Stehenden sowie am Baumstamm, und die Waagrechte bleibt ausschließlich auf 

den Horizont und den Brunnenrand beschränkt. 

Durch den weitgehenden Verzicht auf statische Orthogonalität gelangt Gior

gione – unterstützt durch Asymmetrie – demnach mittels Kurven, Schrägen und 

Diagonalen zu einem dynamischen Konzept, das sich auch in einem für den Künst-

ler typischen Figurenideal niederschlägt. Hier ist vor allem Hornig zu erwähnen, 

der anhand werkimmanenter Vergleiche die zweifelsfreie Urheberschaft Giorgio-

nes am Concert champêtre nachweist. Dies findet seine Bestätigung vor allem an 

der Stehenden, deren Kreisbogensegment-Kontur – die überkreuzten Beine inbe-

griffen – schon an der Dresdener Venus erprobt wurde. Hinzu kommen Vergleiche 

mit den Fresken am Fondaco, wo die Motive des übergreifenden Arms und der 

gekrümmten Rückenkontur, wie sie auch der sitzenden Muse eignet, bereits in 

Erscheinung treten. Ferner ist nicht zu übersehen, dass der labil auftretende Fuß 

und der als Stützvorrichtung dienende, am Boden aufliegende Gewandzipfel auf 

den Männerakt am Fondaco zurückgeht, wobei dessen eng an den Körper ge-

nommenes und dadurch extrem abgewinkeltes Bein tendenziell am Lautenspieler 

wiederkehrt.574 Selbst das scheinbar nebensächliche Motiv des den Horizont über-

ragenden, transparent zart belaubten Bäumchens, wie es an vergleichbarer Stelle 

auch in der Venus, Tempesta sowie im Tramonto aufscheint, kann als Indiz für 

eine Zuschreibung des Louvre-Gemäldes an Giorgione angesehen werden.

Bleiben noch die Funktion und die Identität der einen Kristallkrug haltenden 

Stehenden zu klären. Strittig ist allein schon die Frage, ob sie Wasser in den Brun-

nen gießt oder aus diesem schöpft. Eine klare Mehrheit der Forscher hat sich für 

Ersteres entschieden, wobei Hornigs Gegenargument unbeachtet blieb. Der em-

pirischen Beobachtung des Autors zufolge „müsste eigentlich ein Wasserstrahl 

zu sehen sein, wenn sie tatsächlich Wasser in den Brunnen gießen würde“.575 

Tschmelitsch hält beide Handlungsweisen für zutreffend, wenn er schreibt: „[Sie] 

schöpft mit ihrer Linken klares Quellwasser, dies aber in feierlicher Geste messend 

und teilweise [wie der halb volle Krug verrät] zurücklaufen lassend.“ Darin wird 

eine „Geste des Maßhaltens“ manifest, die, wie schon Nordenfalk und Calvesi 

angenommen haben, eine Deutung der Figur als Temperantia zulässt.576 Dessen 

ungeachtet wurde deren Identifikation als Muse / Nymphe – im Sinne einer über-

geordneten Bedeutungsebene – stets eine Vorrangstellung eingeräumt. Hartlaub 

z. B. glaubte in ihr die den Trank der Inspiration schöpfende Muse des Gesanges 

zu erkennen, die dem Klang der in den Brunnen zurückperlenden Flüssigkeit zu 

lauschen scheint. Indessen trifft Tschmelitsch wohl auch hier das Richtige, wenn 

er sie als die der Quelle Hippukrene zugeordnete Nymphe bezeichnet, zumal es 

Pegasus war, der die am Berg Helikon gelegene Quelle entspringen ließ, wodurch 

diese zum Dichterquell wurde.577 So gesehen ist der Nymphe hermeneutisch eine 

Doppelrolle zuzuweisen. Sie ist zugleich auch Muse. Vorzuschlagen ist Eráto, die 



161

LE CONCERT CHAMPÊTREfür die Lyrik, insbesondere die Liebesdichtung zuständige Muse.578 Indessen ist die 

Stehende noch von einer weiteren Bedeutungsschicht durchdrungen. Wie schon 

Egan bemerkte, entspricht ihre Geste (Wasser aus dem Krug zu gießen) einem 

Attribut der Allegorie der Dichtung (Poesia), wie sie auf Spielkarten (den soge-

nannten „Tarrocchi di Mantegna“) dargestellt wurde.579 Klein hat diesen Gedan-

ken weiter ausgeführt. Als Quelle dient ihm Giraldis um 1503 formulierter Kom-

mentar zu einem heute nicht mehr existierenden Fresko Cosmè Turas in Mirandola 

(1465–1467) mit der allegorischen Darstellung der auf einem Triumphwagen thro-

nenden „Poesia“. Giraldi schildert die um Apoll und den Wagen tanzenden Musen 

und erwähnt vor allem Peitho, die Göttin der Überredungskunst, die „den Singen-

den Wasser aus der Quelle der Grazien“ reicht. Kleins Ausführungen vertiefend, 

hebt Pochat Giraldis im Anschluss an die Erörterung der Peitho verfasste Lobrede 

auf die Musik hervor, in der Musik als eine mit der dichterischen Inspiration und 

der Überredungskunst verwandte Kunst bezeichnet wird. Diese besitze eine ma-

gische Kraft (musicae mira vis), die Geist und Körper des Menschen unmittelbar 

beeinflusse. Wie Pochat betont, wurden die beiden Gestalten Peitho/Poesia in der 

erwähnten Spielkarte zu einer Figur verschmolzen.580 Einen ähnlichen Dualismus 

sollte man auch für die am Brunnen stehende Figur in Erwägung ziehen, die sich 

somit – neben den bereits angeführten Bedeutungsebenen: Temperantia, Muse 

und Nymphe – auch als Personifikation der mit einem Krug ausgestatteten Peitho/

Poesia zu erkennen gibt. Nicht zuletzt dieser im Concert champêtre kulminierende 

Bedeutungspluralismus, von dem in Tizians frühem Schaffen auch nicht einmal an-

satzweise etwas zu bemerken ist, ist als untrügliches Kennzeichen von Giorgiones 

änigmatischer Kunstauffassung zu betrachten.

Eine deutliche Zickzackbewegung, die mit dem Fuß der Stehenden anhebt 

und sich in vielfacher Winkelbildung auf der vertikalen Bildachse bis zum Landsitz 

am Horizont fortsetzt, dient neben ihrer Funktion als geometrisierendes Flächen-

muster vor allem der kontinuierlichen, rhythmisch verlaufenden Erschließung des 

Raums. Auf dem Substrat dieses Rhythmus entfaltet sich die schon von W. Pater 

betonte „Musikalität“ der Bildanlage: „Denn während [Giorgione] seine Malerei 

mit einem hoch gestimmten musikalischen Rhythmus und Wohllaut erfüllt […], 

erscheint er dennoch durch die Wahl seines Stoffes und seine Unterordnung unter 

rein malerische Gesichtspunkte […] in erster Linie als der echte Vertreter jenes 

Strebens aller Künste nach der Musik, nach dem vollkommenen Ausgleich zwi-

schen Inhalt und Form.“581 Im Anschluss an Paters Ansatz hat Richter dessen musi-

kalische Anschauungsweise insofern auch formal konkretisiert, als er die dem Con-

cert champêtre innewohnende „Musikalität“ in einem dynamischen System von 

Diagonalen verankert sieht, das mit den halbkreisförmigen Strukturen der Kom-

position in Beziehung tritt: „[…] the predominance of rhythmic curves and by his 

manner of ranging figures in the form of circles and semicircles.“582 Damit drän-

gen sich auch Gedanken an Platons in der Renaissance viel gelesene Schrift Tima-

ios auf, in der von „Sphärenmusik“ die Rede ist, auf der die „Harmonie der Welt“ 

beruhe. Einen ähnlich harmonisierenden Anspruch erhebt auch die Geometrie, in-

nerhalb derer, so Luca Pacioli (um 1445–1516; Summa de Arithmetica), selbst der 



162

DAS SPÄTWERK Halbkreis ein Symbol für das Universum sein kann.583 Dies führt fast zwangsläufig 

zum Problem der dem Betrachter den Einsatz all seiner Sinne abverlangenden Syn

ästhesie – einem Phänomen, das sich im Falle des Concert champêtre geradezu 

beispielhaft als analoger Zusammenhang zwischen Dichtkunst, Musik und Malerei 

manifestiert und das von Bonicatti „als ein wichtiger Bestandteil der humanisti-

schen Kunsttheorie der Zeit“ angesprochen wurde. Dieser von Pochat entwickelte 

Gedankengang gipfelt in dessen Schlüsselsatz: „Gerade die Abwesenheit einer 

[konkreten] istoria enthüllt die Absicht des Malers, den Augenblick der Wahrneh-

mung selbst, die unmittelbare Übertragung der Stimmung des Gemäldes auf den 

Seelenzustand des Betrachters zum eigentlichen Gegenstand der Darstellung zu 

erheben.“584 Diese Aussage birgt eine neue, vermutlich auch vom Künstler inten-

dierte Auffassung von Wahrnehmung, der zufolge der Betrachter sich nicht mehr 

auf seine Rolle als passiv aufnehmender beschränkt, vielmehr den Appell verspürt, 

sich interaktiv am Werdegang des Kunstwerks zu beteiligen – er wird gleichsam 

zum „Mitarbeiter des Künstlers“, wie der Wahrnehmungspsychologe Kreitler be-

tont. Er liefert die „Bewegungsantwort“ (Arnheim) auf das dynamische Konzept 

eines an sich statischen Mediums. Ähnlich argumentierte auch W. Kandinsky, der 

als einer der künstlerischen Wegbereiter der Gestalttheorie von der „Anregung der 

Phantasie des Empfängers“ spricht, der am Werk „weiterschafft“.585

Wie schon erwähnt, hat eine deutliche Mehrheit von Kunsthistorikern das 

Concert champêtre als eines der frühesten Werke Tizians bezeichnet. Indes wurde 

diese Zuschreibung nie – vor allem seitens der italienischen Literatur – ausreichend 

begründet. Der in der Forschung häufig aufscheinende Versuch, Tizians Fresken in 

der Scuola del Santo (1511) in Padua als Beleg für dessen Autorschaft anzuführen, 

hat sich als völliger Fehlschlag erwiesen. Lediglich der Kopf des im Wunder des 

sprechenden Neugeborenen von links heraneilenden Jünglings zeigt bemerkens-

werte Analogien (bezüglich der Haartracht, des roten Baretts und verschatteten 

fliehenden Profils) zum Lautenspieler, woraus allerdings nur zu schließen ist, dass 

Tizian hier eine Anleihe bei Giorgione genommen hat.586 Nur selten trifft man 

auf Argumente, aus denen hervorgeht, worin sich strukturelle Eigenschaften in 

Gemälden des jungen Tizian von jenen in den ausgereiften Arbeiten Giorgiones 

unterscheiden. Davon heben sich die eingehenden Analysen und komparatisti-

schen Verweise der die Autorschaft Giorgiones glaubhaft nachweisenden älte-

ren Forschung – repräsentiert durch Justi und später vor allem durch Hornig – in 

fundamentaler Weise ab. Immer stand dabei der Vergleich des Louvre-Gemäldes 

mit Tizians Himmlischer und irdischer Liebe (1514; Rom, Galleria Borghese) im 

Mittelpunkt des Interesses. Besonders informativ ist hier ein Hinweis auf Tizians 

Aktfigur, die – wie deren auf einen Sarkophag gestützte Rechte und überkreuzte 

Beine verraten – merklich durch Giorgiones stehende Muse angeregt ist. Ähnlich 

verhält es sich mit dem Tuch, das, ebenfalls bis zum Boden reichend, dem labilen 

Standmotiv der Figur als zusätzliche Stütze dient. Justi zufolge besteht hier ein 

gravierender Unterschied zu Giorgiones Tuchstruktur: In Tizians Version „schließt 

sich der umgebende Stoff nicht mit dem Aufbau der Gestalt zusammen, er ist 

– wie das [von Tizian hinzugefügte] weiße Tuch bei der Venus – nach einer Mo-

Abb. 112, S. 317



163

LE CONCERT CHAMPÊTREdellzeichnung säuberlich auf die Leinwand übertragen“.587 Zudem huldigt Tizian 

einem klassischen Schönheitsideal, das sich von Giorgiones durch üppige Körper-

lichkeit gekennzeichneter Muse deutlich unterscheidet. Seine Intention zielt auf 

die Darstellung eines jugendlich straffen, von den an Giorgiones Musen bemerk-

baren Faltenpolstern völlig unbehelligten Körpers. Den Verlust an Dynamik in Kauf 

nehmend, verzichtet Tizian auf Giorgiones Segmentbogen-Motiv und entscheidet 

sich – einer klassischen Linienführung angemessener – für einen geraden Verlauf 

der rechten Körperkontur. Hinzu kommt ein Inkarnat, dessen gleichmäßige, von 

giorgionesken Hell-dunkel-Tönungen völlig unberührte Helligkeit einen fast schon 

statuarischen Eindruck hervorruft – kaum verwunderlich, wenn man an Tizians 

konstantes Interesse an antiken Skulpturen denkt.

Dass Tizian keinesfalls als Autor des Concert champêtre infrage kommt, hat 

Hornig im Vergleich mit dessen Himmlischer und irdischer Liebe, in der die stilisti-

schen wie strukturellen Gegebenheiten von giorgionesken Gestaltungsprinzipien 

weit abweichen, folgendermaßen (hier nur auszugsweise zitiert) begründet: „Die 

Laubmasse zwischen den Frauen erscheint nicht als gerundeter Körper, vielmehr 

erfährt der Betrachter sie als vorhangartig ausgebreitete Fläche, die das Gesche-

hen gegen den Hintergrund abschirmt. Zwischen Vorder- und Hintergrund gibt 

es keine erschließenden Bildmittel. Alle Gegenstände breiten sich in der Fläche 

aus. Die Landschaft hinten tritt als streifenartiger, dem Geschehen hinzugefügter 

Bildschmuck […] in Erscheinung. Es fehlt das Erlebnis des Raumes […]. Es fehlt 

die Einbindung der Figuren in die Landschaft. Die Frauen bewegen sich vor dieser, 

nicht in ihr.“ Dem folgen vergleichende Hinweise auf Tizians schon früher entstan-

dene Allegorie der drei Lebensalter (ca. 1512/13; Edinburgh, National Gallery of 

Scotland), in der die Landschaft ebenfalls in Schichten hintereinander angeordnet 

ist. „Der Übergang vom Vorder- zum Hintergrund erfolgt in Sprüngen, nicht aber 

durch eine das gesamte Bild erschließende zusammenhängende Bewegung aus 

gegenläufigen Raumdiagonalen. Die Schräge des Edinburgher Bildes bleibt reiner 

Flächenwurf. Bei keinem der frühen Werke Tizians findet sich die für mehrere Ge-

mälde Giorgiones bildbestimmende Bogenform, nirgendwo hat Tizian das bei sei-

nem Lehrer immer wieder festzustellende scharf akzentuierende Hell-Dunkel.“588 

Letzteres ist entscheidend für die überzeugende Raumwirkung des Konzerts. Ein 

signifikantes Beispiel dafür ist der Kopf des Lautenspielers, dessen Dunkel mit der 

Helligkeit des ihn foliierenden Terrains heftig kontrastiert. Ähnliches ist schon am 

stehenden Hirten in Giorgiones Allendale-Anbetung auszumachen. Auch dieser 

hebt sich tief verschattet gegen den lichten felsigen Grund ab. Hinsichtlich der 

räumlichen Verschmelzung von Figur und Landschaft im Concert champêtre spielt 

Giorgiones durch das Hell-Dunkel geprägte valeuristische Farbengebung, von der 

lediglich das partiell gesättigte Rot des Lautenspielers abweicht, eine gravierende 

Rolle. Beispielhaft für dieses tonige Kolorit ist der auf dem Hügel im Hintergrund 

situierte Landsitz, der farblich mit seiner Umgebung weitgehend verschmilzt, was, 

wie Hornig betont, „in diesem Maße bei keinem Frühwerk Tizians [z. B. in des-

sen Noli me tangere] dagegen bei [Giorgiones] Wiener Philosophen beobachtet 

werden kann […]. Giorgiones Farbigkeit der feinsten Übergänge könnte man mit 

Abb. 88, S. 280

Abb. 13, S. 51



164

DAS SPÄTWERK dem italienischen Begriff cromatismo umschreiben, dem die Chromatik in der Mu-

sik entspricht. Hetzers Beschreibung von Giorgiones Farbigkeit als universal und 

Tizians als die der Polarität dürfte das Richtige treffen“.589 In Tizians frühen Wer-

ken ist eine ganz andere Koloritauffassung vorherrschend. Die Farben sind „mit 

breitem Pinsel aufgetragen, in sich einheitlicher, großflächiger, ja flüssiger. Alle 

Gegensätze sind schärfer und lauter, die Farben stechender, weil das Hell-Dunkel 

fehlt“.590 Wird das Concert champêtre – wie die Tempesta und die Castelfranco-

Madonna – insgesamt durch einen Rot-Grün-Akkord bestimmt, ist laut Hetzer 

beim frühen Tizian zumeist ein Blau-Rot-Farbklang vorherrschend – mit ein Grund, 

weshalb der führende Kenner des Tizian’schen Kolorits eine Zuschreibung des 

Louvre-Gemäldes an den Maler aus Cadore abgelehnt hat.591



165

U M S T R I T T E N E  U N D  R E H A B I L I T I E R T E  Z U S C H R E I B U N G E N 

A N  G I O R G I O N E

D as Gemälde Hommage an einen Poeten (oder Dichterehrung; London, 

National Gallery) wird in der Sammlung Aldobrandini in Rom erstmals er-

wähnt und in deren Inventar von 1603 wie folgt beschrieben: „Ein Bild mit einem 

lorbeerbekränzten Poeten, den drei weitere Figuren umgeben, und mit einem 

Tiger [korrekt: Leopard oder Gepard] und einem Pfau, von der Hand des Raffael 

von Urbino.“592 Abgesehen von der irrigen Zuschreibung an Raffael geht daraus 

immerhin hervor, welch überragende Wertschätzung dieses Werk schon damals 

genossen hat. Am Ende des 18. Jahrhunderts gelangte das Gemälde in die Samm-

lung von Alexander Day, in deren Katalog von 1800/01 es erstmalig als Arbeit 

Giorgiones bezeichnet wird. Im Rückgriff auf diesen Katalog-Vermerk setzten sich 

erst ein Jahrhundert später Cook (1900) und A. Venturi (1900) für eine Autor-

schaft Giorgiones ein, nachdem bereits kurz davor C. v. Fabriczy (1886) eine ei-

genhändige Produktion des Künstlers erwogen hatte.593 Dessen ungeachtet spielt 

die Dichterehrung in der Forschungsgeschichte zumindest phasenweise eine eher 

marginale Rolle; in manchen Giorgione-Monografien wird sie nicht einmal er-

wähnt. Und mehrfach werden auch andere Künstler bemüht, wie etwa Catena 

(Schmidt 1908; Mayer 1932), Carpaccio (Magugliani 1970) und Giulio Campag-

nola (Fiocco 1948; Tschmeltisch 1975) oder Domenico Campagnola; Letzterer von 

Eller, der daraus auf eine Datierung um 1515 schließt.594 Besonders kurios ist der 

Beitrag von Holmes, der hier, wie sein Datierungsvorschlag ca. 1494 verrät, den 

kaum mehr als 14-jährigen Tizian am Werk sieht.595 Eine nicht unerhebliche An-

zahl von Fachleuten zeigt die Tendenz, dem Bild eine eher „mittelmäßige“ Qualität 

zuzubilligen, und plädiert bestenfalls, wie etwa Morassi 1942 oder Coletti 1955, 

für „Invention von Giorgione mit Werkstattbeteiligung“ oder für „anonymer 

Nachfolger Giorgiones“ oder gar „anonymer Imitator Giorgiones“. Die letztge-

nannte Bezeichnung stammt von Anderson und hat in den aktuellen Katalogtext 

der National Gallery Eingang gefunden. Besonders geringschätzig verfährt Gould 

mit dem Gemälde, das auf einen „Nachahmer oder Fälscher Giorgiones um 1540“ 

zurückzuführen sei.596 Derlei Bedenken über Qualitätsmängel wurden durch 

Pignatti (1969 u. 1978) zerstreut, der wohl als Erster der „hohen Qualität“ von 

Giorgiones Dichterehrung uneingeschränktes Lob zollt. Nur gegenüber seinem, 

wie sich noch zeigen wird, unbegründeten Datierungsversuch um 1507–1508 ist 

nachdrücklich Einspruch zu erheben.597 Zu Recht nimmt Hornig das Verdienst in 

Anspruch, das Gemälde erstmalig auf stilkritisch-komparatistischer Basis mit Bezug 

auf Giorgiones Frühwerk (mit den beiden Florentiner Bildern Salomos Urteil und 

Moses’ Feuerprobe sowie der Londoner Anbetung der drei Könige im Zentrum) 

Abb. 47, S. 167



166

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE untersucht und damit letzte Zweifel an der Urheberschaft des Künstlers ausge-

räumt zu haben.598 Ihm folgten u. a. Ballarin, der die Dichterehrung als das frü-

heste Werk Giorgiones ansieht und (m. E. zu früh) mit ca. 1494/95 datiert, weiters 

Lucco und Pedrocco.599 

Der mit einem Lorbeerkranz bekrönte und dadurch als poeta laureatus gekenn-

zeichnete Mann thront, ähnlich wie Moses und Salomo asymmetrisch an den Bild-

rand gedrängt, auf einem zweistufigen Podest. Über ihm schwebt baldachinartig 

ein aufgespannter, wie am Bildrahmen befestigter Schirm, der als Ehrenzeichen 

sonst lediglich den venezianischen Dogen zugedacht war. Vom Thron ist nur eine 

Seitenlehne zu sehen, verhüllt mit einem orientalischen Teppich, wie man ihm in 

Gemälden Carpaccios häufig begegnet. Die auch durch die vier auf den Thron-

stufen verstreuten Bücher als Dichter charakterisierte Gestalt ist in Dreiviertelan-

sicht wiedergegeben, den Kopf frontal zum Betrachter gedreht. Auffallend sind 

die geradezu winzigen Hände – ein giorgioneskes Charakteristikum, dem man im 

gesamten Œuvre des Künstlers bis zum Concert champêtre (etwa an der linken 

Muse) fortwährend begegnet. Die Haar- und Barttracht sowie der bekümmerte 

Gesichtsausdruck des Poeten erinnern an das leidvolle Antlitz einer Christusdar-

stellung, vor allem dann, wenn man sich den Lorbeerkranz durch eine Dornen-

krone ersetzt vorstellt. Dem scharfgratig gebrochenen Faltenwurf des Mantels – 

dessen Gelb-Orange-Akkord eingeschlossen – begegnet man in analoger Weise 

auch am Josef der Londoner Anbetung der Könige, wo sich der Farb-Zweiklang 

an der Beinkleidung des Trossknechts rechts außen wiederholt.600 Auf der unteren 

Podeststufe ist ein im Profil dargestellter Knabe postiert, der in respektvoll stram-

mer Haltung seiner Unterweisung in die Kunst der Poesie entgegensieht, wobei 

das Grau seiner Kleidung für einen beruhigenden Ausgleich der ihn umgebenden 

Licht- und Farbkontraste sorgt. Zu Füßen des Thronpodests kniet ein junger Mann, 

der dem Poeten eine mit Blüten gefüllte Schale als Ehrengabe darreicht. Die drei 

Figuren sind auf gleicher Raumebene angeordnet, die Köpfe der Höhe nach ab-

gestuft. Wie in den beiden Uffizien-Bildern dominiert auch hier das Gesetz der 

parataktischen Reihung. Hinzu kommt das bei Giorgione so häufig anzutreffende 

Kompositionsprinzip des Diagonalenkreuzes, das aus der Überschneidung der bild-

parallel ansteigenden Figuren durch die raumgreifend schräg verlaufenden Podest-

stufen resultiert. In den Vordergrund gerückt, sitzt ein Jüngling auf der unteren 

Thronstufe, hingebungsvoll in sein Lautenspiel vertieft. Da auch Giorgione laut 

Vasari ein in venezianischen Adelskreisen viel begehrter Lautenist war, ist Hornig 

zufolge in der Tat nicht ganz auszuschließen, dass sich der Künstler unter Verweis 

auf seine Doppelbegabung hier selbst porträtiert hat.601 Obwohl räumlich von der 

Dreifigurengruppe abgehoben, schließt sich der Musizierende mit dieser zu einer 

dreieckigen Struktur zusammen, worin sich Giorgiones Neigung zu geometrischen 

Konstellationen einmal mehr bestätigt. 

Gould, der das Bild als „Fälschung“ sieht, kritisiert die „Naivität“ der Figuren, 

den Bruch bei deren Größenmaßstab und die „Fehler“ der Perspektive bei der 

Treppenanlage.602 In der Tat wirkt der Dichter wie ein Riese unter Zwergen – mit 

gutem Grund, zumal ihm Giorgione, gemäß seiner inhaltlichen Prominenz, nach 

Abb. 11, S. 44



47	 Giorgione, Hommage an einen Poeten, Holz, 59 x 48 cm, London, National Gallery



168

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE dem von alters her überlieferten Prinzip der Bedeutungsgröße dargestellt hat. Im 

Übrigen ist dieser Wechsel im Figurenmaßstab bisweilen auch in anderen Werken 

aus Giorgiones Frühzeit manifest, etwa in der Londoner Anbetung der Könige, wo 

Josef, obwohl um eine Raumstufe zurückversetzt, merklich größer als die im Vor-

dergrund befindliche Madonna wiedergegeben ist. Zudem sind auch Bedenken 

gegenüber einer vermeintlichen Unkenntnis der Perspektive zu zerstreuen. Wohl 

kompositionell begründet, hat der Künstler die Thronpodeststufen nicht zentral-

perspektivisch fluchtend, sondern nach dem Gesetz der, grob gesprochen, auf 

Parallelverschiebung beruhenden Isometrie angelegt. Auch Hornig widerspricht 

Gould, indem er dessen Argumente als „Beweismittel für und nicht gegen Gior-

gione“ ansieht. Nennenswert dabei auch seine propädeutische Mahnung: „Ein 

Kunstwerk ist jedoch nicht nach rationaler ‚Richtigkeit‘ seiner Teile sondern nach 

der künstlerischen Stimmigkeit des [gestaltlichen] Ganzen zu beurteilen.“603

Im hochgesättigten Scharlachrot am Mantel des Lautenspielers manifestiert sich 

der stärkste Buntfarbwert im Bild. Das Rot steht zum Gelb/Orange des Dichters 

in einer Farbe-an-sich-Kontrast-Beziehung, in der sich – im Sinne des Paragone-

Streits – sowohl das Konkurrenzverhältnis zwischen Musik und Poesie als auch 

die Affinität zwischen Poesie und Malerei (Horaz: „ut pictura poesis, ut poesis 

pictura“) spiegeln.604 Gemäß dem hohen Sättigungsgrad des Scharlachs sind am 

Lautenisten nur geringfügige Reaktionen auf das von links einfallende Licht er-

kennbar. Im Widerspruch dazu die Situation am Knieenden, dessen Kleid lediglich 

an der dem Dichter zugewandten Schattenseite einen geringen Anteil an Karmin-

rotwerten aufweist, wogegen sich die gesamte Rückenpartie, vom Licht getrof-

fen, in grelles Weiß verwandelt. Diese inkonsequente Farbe-Licht-Behandlung ist 

in Giorgiones Frühwerk nicht ungewöhnlich. Man findet sie auch in der Londo-

ner Anbetung der Könige, wo der Maler an den im Vordergrund knieenden Kö-

nigen neuerlich den Scharlach-Karmin-Akkord anschlägt und die beiden Farben 

qualitativ kontrastieren lässt. Während das Scharlachrot am Mantel des jungen 

Königs über einen hohen Reinheitsgrad verfügt und sich dadurch als lichtresistent-

„eigenwertig“ erweist, ist der Umhang des Nachbarn in einem Karminton gehal-

ten, der, durch einen großen Weiß-Anteil gebrochen, das von links einströmende 

Licht reflektiert. Nach der Terminologie von Strauss konkurriert hier das noch der 

Tradition des Quattrocentos folgende koloristische Prinzip mit dem zukunftwei-

senden luminaristischen Prinzip, in dem sich laut Vasari Giorgiones Stilwandel zur 

„maniera moderna“ ankündigt. Letzteres könnte als entscheidendes Argument 

dafür dienen, die Dichterehrung bald nach den beiden Uffizien-Bildern – also um 

1500 – zu datieren, darin Hornigs Datierungsvorschlag folgend.605 

Links erstreckt sich in etwa halber Bildbreite ein olivgrüner Wiesengrund mit 

akribisch gemaltem Pflanzenwuchs. Darin ein Gepard, der, anstatt sich von Fleisch 

zu ernähren, sich mit vegetarischer Kost zu begnügen scheint. Darüber ein in das 

Bild ragender verdorrter Ast, auf dem ein Pfau sitzt. Von beiden Tieren wird im 

ikonologischen Kontext noch die Rede sein. – Die Szene spielt auf einem bühnen-

haften Areal, gleichsam innerhalb eines Proszeniums, das von einem dunkelgrü-

nen, über die gesamte Bildbreite verlaufenden heckenähnlichen Gebüschstreifen 



169

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONEabgeschlossen wird. Dahinter weitet sich eine kulissenhaft anmutende Landschaft. 

Dieser hermetischen Abriegelung des Vordergrunds begegnet man auch an den 

beiden Uffizien-Bildern (was das Motiv der Hecke anlangt vor allem im Urteil Sa-

lomos), womit auch das wohl schlagendste Argument für eine Zuschreibung des 

Gemäldes an Giorgione angesprochen ist. Der Geländewelle des Vordergrunds 

angeglichen ist die Hecke – ähnlich wie im Urteil Salomos – mit detailliert gemal-

ten, hell vom dunkelgrünen Grund abgehobenen Blättern bestückt. Rechts außen 

wandelt sie sich, den Dichter foliierend, in ein hohes Gebüsch, gipfelnd in einer 

fast bis zum oberen Bildrand reichenden Baumkrone. Gegenüber davon ragt ein 

Felsbrocken mit überhängender Nase und einem fratzenhaft verzerrten Maul ins 

Bild, vergleichbar mit den Felsmotiven in den Drei Philosophen und im Tramonto. 

Der innere Umriss des steil abfallenden Felsens sowie dessen Pendant – der über 

dem Poeten sich erhebende Baum – erinnern zusammen mit der durchgehenden 

Hecke an eine u-förmige Struktur, die den Ausblick auf die Landschaft begrenzt, 

somit eine innerbildliche Rahmung bewirkt, von der Giorgione auch in der Tem-

pesta Gebrauch machen wird. 

Knapp hinter der Buschbarriere tummeln sich Hirsche und Rehe auf einem in 

unterschiedlichen Grün- und Brauntönen changierenden Feld. Es folgen, einge-

bettet in das frische Grün eines jungen Baumbestands, stattliche Gebäude einer 

kleinen Stadt, über der ein steiler Burgberg aufragt. Dahinter erstreckt sich nach 

jähem Raumsprung eine Bergkette, deren farbperspektivisches Blassblau in den 

hellen Himmel taucht. Hier bietet sich dem nach giorgionesken Motiven forschen-

den Auge ein reiches Betätigungsfeld. Dies beginnt schon mit den gelben, das 

Blattwerk der grünen Bäume herausstreichenden, spritzig aufgetragenen Farbtup-

fen, denen man bereits in Giorgiones frühesten Werken, etwa den beiden klei-

nen Täfelchen in Padua, begegnet. Eine wahre Fundgrube sind die komfortablen 

Bauten, unter denen ein mehrgeschossiger Palazzo mit seinem bis in die Dach-

zone reichenden Erker hervorsticht. Daneben ein mit einem riesigen Satteldach 

versehenes Gebäude, an dessen Längsseite sich Arkaden mit darüber befindlichen 

Oculi öffnen. Die gleichen Baumotive lassen sich auch im Zentrum des in der Feu-

erprobe des Moses abgebildeten Städtchens ausmachen. Hinzu kommt das al-

les überragende Bergmassiv, dessen linke Seite fast senkrecht abfällt und das von 

einer befestigten Anlage bekrönt wird – ein Motiv, das sich, nur seitenverkehrt 

dargestellt, in der Feuerprobe wiederholt und Erinnerungen an den Burgberg in 

Asolo wachruft.

Typisch für Giorgione ist der änigmatisch verschlüsselte Gehalt des Gemäldes. 

Versuche, diesen an konkreten literarischen Quellen festzumachen, gehen auch 

hier einmal mehr ins Leere. Beispielhaft dafür Richters Verweis auf den Mythos um 

Pluto, Jason und Philomelos oder der noch weniger nachvollziehbare Vorschlag 

Piglers, hier die „Kinder Jupiters“ versammelt zu sehen.606 Gegen den aktuellen, 

auf eine Deutung Newtons zurückgehenden Bildtitel ist gewiss nichts einzuwen-

den, indes greift auch dieser insofern zu kurz, als damit nur eine von mehreren Be-

deutungsebenen offengelegt wird.607 Im Bewusstsein von Giorgiones Vorliebe für 

vielfältige, einander durchdringende Bedeutungsschichten hält Hartlaub eine Inter-

Abb. 9, S. 35

Abb. 10, S. 37



170

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE pretation des Thronenden als „Salomo“, „Orpheus“ oder „Saturn“ für möglich.608 

Anscheinend von Hartlaub ausgehend, gelangt Gemin zu einer allgemeiner ge-

fassten, dafür umso weniger anfechtbaren Deutung, wonach es sich hier um eine 

„Allegorie der künstlerischen Erfahrung in saturnischer Verschlüsselung“ handeln 

soll.609 Schon vor mehr als einem Jahrhundert hat Cook Giorgiones Neigung zu 

hermetischer Bildthematik erkannt und dem Gemälde die Bezeichnung „Goldenes 

Zeitalter“ verliehen, was, wie Hornig bestätigt, insofern etwas Richtiges an sich 

hat, als sich innerhalb dieser auf Universales abzielenden Titulatur auch andere 

Bedeutungsebenen – darunter auch die Dichterehrung – subsumieren lassen.610 

Diesem Gedankengang vermag auch Tschmelitsch etwas abzugewinnen, wenn 

er schreibt: „Wilde Tiere sind zahm geworden wie im Paradies, und Menschen 

ohne Leidenschaft führen bei Lautenspiel und Blumenkult eine gereinigte Lebens-

haltung. Ist das eine Verklärung des Musenhofs von Asolo?“611 Zudem kommt 

hier auch Hartlaubs Verweis auf Orpheus, der mit seinem Gesang und Saitenspiel 

selbst die Raubtiere zu friedlichen Wesen läutert, zum Tragen.

Hornig hat m. W. erstmalig auf den in einer Höhle der Felsnase knieenden Ere-

miten beziehungsweise Mönch aufmerksam gemacht. Trotz dessen verborgener 

Platzierung sei daran zu denken, so der Autor weiter, „dass der Bereich der Kunst, 

der Literatur [und der Musik] als Gegenwelt zu christlicher Askese dargestellt 

werden soll“.612 Diese Idee einer Junktimierung humanistischen Kulturlebens mit 

christlichem Gedankengut gewinnt an Tragweite, wenn man beim Dichter eine 

Anspielung auf das Antlitz Christi zu entdecken meint. Hier kommen auch die 

beiden im Vordergrund befindlichen Tiere in christlicher Deutung ins Spiel. Zu-

nächst der Pfau, in dem die Christen ein Symbol der Auferstehung sahen, zumal 

sein Fleisch, so Augustinus, unverweslich sei. Dann der Panther, den Giorgione 

vermutlich aus koloristisch ergiebigeren Gründen in einen Gepard verwandelt hat. 

Im Physiologus ist zu lesen, dass der Panther nach der Sättigung drei Tage in sei-

ner Höhle schlafe, am dritten Tage aber erwache – in christlicher Deutung eine 

Anspielung auf den Tod und die Auferstehung Christi. Ferner ist auf den Hirsch 

im Zusammenhang mit dem Psalm 42,2 zu verweisen: „Wie der Hirsch schreit 

nach frischem Wasser, so schreit meine Seele, Gott, zu Dir.“ Nach Augustinus’ 

Deutung des Psalms ist der Hirsch auch Symbol der Gott suchenden menschlichen 

Seele. Zuletzt ist die in der Nähe des Eremiten auf einem verdorrten, aus dem Fels 

sprießenden Zweig sitzende Eule zu erwähnen, die auch als Zeichen der einsamen 

kontemplativen Weisheit gilt und bisweilen sogar als Abbild Christi in der dunklen 

Nacht des Leides erscheint. Zusammen mit den anderen Tiersymbolen resultiert 

daraus eine Bestätigung der Doppelbedeutung des Thronenden im Sinne eines 

auch dem christlichen Geist verpflichteten Repräsentanten der Dichtkunst.613

Das Doppelbildnis – Giovanni Borgherini und sein Lehrer Niccolò Leonico Tomeo 

(Washington, National Gallery) ist höchstwahrscheinlich mit jenem Gemälde iden-

tisch, das Vasari im Haus von Giovanni Borgherinis Erben in Florenz gesehen und 

in der zweiten Ausgabe seiner Viten (1568) wie folgt beschrieben hat: „Bildnis 

des Giovanni als junger Mann in Venedig, und im selben Gemälde sein Lehr-

Abb. 48, S. 171



171

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

meister, wobei man nirgends zwei Gesichter mit besseren Inkarnat-Farbtupfern 

noch mit schöneren Schattenwerten [sehen könnte].“614 Herbert Cook, der das 

Gemälde nach dessen Verkauf durch Borgherinis Nachkommen 1925 im Kunst-

handel erworben hatte, war der Erste, der das Washingtoner Bild mit jenem von 

Vasari genannten identifizierte und Giorgione zuschrieb.615 Der Auftraggeber des 

Doppelbildnisses war vermutlich Salvi Borgherini, Giovannis Vater, der auch in Ve-

nedig seinen Bankgeschäften nachging und sich dort offenkundig lange genug 

aufhielt, um seinen Sohn der Obhut eines Hauslehrers anzuvertrauen. Dieser wird 

mit Niccolò Leonico Tomeo identifiziert, einem in Venedig geborenen und dort 

von 1504–1506 lehrenden Griechen. Innerhalb dieser Zeitspanne dürfte wohl 

auch das Gemälde entstanden sein.616 Nachdem auch andere Namen, wie Morto 

da Feltre, Torbido und Mancini, denen durchaus eine gewisse Nähe zum Giorgio-

nismo zu attestieren ist, als Schöpfer des Gemäldes in Erwägung gezogen worden 

waren, wurde vor allem in der jüngeren Forschung Cooks Zuschreibung an Gior-

gione neuerlich diskutiert, wobei sich bezüglich der Frage nach der eigenhändi-

gen Ausführung des Künstlers Zustimmung und Ablehnung die Waage halten. 

Zu den Befürwortern zählen u. a. Ballarin, Lucco, mit Vorbehalt auch Anderson 

und Eller.617 Zweifel erheben vor allem Hornig, Perissa Torrini, Humfrey, Pignatti 

und Pedrocco.618 Bezeichnend ist, dass die Zu- und Abschreibungsthesen zumeist 

eher auf subjektiver Kunstkennerschaft als präziser Kunstwissenschaft basieren. 

Ein typisches Beispiel dafür ist ein Satz von Pedrocco: „Doch die Qualität des […] 

Gemäldes scheint nicht den giorgionesken Standard zu erreichen. Überdies fehlt 

jene intime und konsequente Poetik, die alle sicheren Bildnisse Giorgiones aus-

zeichnet.“ Dies genügt dem Autor bereits, um eine „spätere Kopie“ anzuneh-

men.619 Wie eine Röntgenaufnahme ergeben hat, birgt das Gemälde zahlreiche 

48	 Giorgione (?), Doppelbildnis, Leinwand, 
47 x 60,7 cm, Washington, National Gallery



172

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Pentimenti sowie Untermalungen – ein Sachverhalt, welcher der gängigen, von 

derlei Korrekturen unabhängigen Arbeitspraxis eines Kopisten schon grundsätzlich 

widerspricht.

Ungefähr ein Viertel der Bildfläche einnehmend, ist der etwa fünfzehnjährige 

Giovanni Borgherini – wie sein Lehrer vor dunklem Grund postiert – eng an den 

Bildrahmen gedrängt. Er trägt eine dunkelblaue Kopfbedeckung, unter der schul-

terlanges Haar hervorquillt. Bestimmend für seinen wehmütigen Gesichtsausdruck 

ist der leicht geöffnete Mund, der auf eine verhaltene Klage beziehungsweise ei-

nen leisen Protest schließen lässt – wenig verwunderlich, wenn man beachtet, wie 

der Lehrer ihm die Armillarsphäre, die mit der Wange des Knaben zu kollidieren 

droht, mit nahezu aggressiver Geste entgegenhält.620 Als Reaktion darauf die dem 

Zusammenstoß ausweichende, leicht nach links geneigte Kopfhaltung des Schü-

lers, der, wie um empathisches Einverständnis werbend, gedankenverloren den 

Betrachter zu fixieren scheint. Dass Letzteres so nicht geplant war, beweist das 

Röntgenfoto, das erkennen lässt, dass der Blick des Knaben zunächst nach unten 

gerichtet, mithin ein Appell an den mitfühlenden Betrachter ursprünglich nicht 

vorgesehen war. Das in eine helle und dunkle Hälfte geteilte Antlitz zeigt jene „für 

Giorgione typischen tonalen Wirkungen mit Lichtvibrationen“, die an das sfumato 

im Knaben mit der Flöte und Knaben mit dem Pfeil erinnern.621 Giovanni trägt ei-

nen grünen, mit dunkelroten Borten besetzten und maschenförmig gebundenen, 

rosaroten Schleifen geschmückten Rock. In der zur Faust geballten Linken hält er 

als Zeichen seiner künstlerischen Neigung eine Blockflöte, einen Malerpinsel und 

einen Zirkel. Im Gegensatz zum adrett gekleideten Bankierssohn ist Leonico To-

meo, im Dienst Salvi Borgherinis stehend, nachlässig gekleidet, worin auch seine 

vergleichsweise mindere Standeszugehörigkeit manifest wird. Sein aufgeknöpfter, 

nur von einem dünnen Band zusammengehaltener Rock gibt das weiße Hemd frei 

und ist durch zwei unterschiedliche Farben – Ocker und Rot – gekennzeichnet. Das 

Rot steht zum Grün in einem komplementären Verhältnis, in einem Farbkontrast, 

wie er – ebenso kompositionsverfestigend – auch in den Drei Lebensaltern (Flo-

renz, Palazzo Pitti) in Erscheinung tritt. Das von exakt ausgebildeten, so nirgends 

bei Giorgione anzutreffenden Locken gerahmte und ins Profil gedrehte Antlitz des 

Lehrers befremdet durch seine flächenhaft ausgeleuchtete Leere, ja Ausdruckslo-

sigkeit, wenn man die wie blicklos erstarrten Augen zusätzlich in Betracht zieht. 

Dieses Qualitätsgefälle ist auch Shapley nicht entgangen. Ihre These, bezüglich des 

Porträts des jungen Borgherini eine Eigenhändigkeit Giorgiones anzuerkennen, in 

der Darstellung des Lehrers hingegen eine andere Hand beteiligt zu sehen, ist m. E. 

zumindest überlegenswert, wiewohl Anderson diese Qualitätsdifferenz auf den 

fragwürdigen Eingriff eines Restaurators zurückführt.622

Leonico Tomeo umfasst den Fuß der Armillarsphäre, um den sich ein spiralig 

aufgerolltes Schriftband schlingt, auf das er mit dem Zeigefinger der linken Hand 

– ähnlich der rechten Figur in den Drei Lebensaltern – nachdrücklich hinweist. Die 

Devise lautet: Non valet ingenium nisi facta valebunt (= „Der Erfindungsgeist ist 

nicht wertvoll, wenn die daraus resultierenden geleisteten Taten nicht stark und 

wertvoll sind.“). Mit anderen Worten: „Der Knabe kann seine Kunst nur richtig 

Abb. 15, S. 59



173

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONEausüben, wenn er sich an Tatsachen hält […]. Kunst und Wissenschaft werden hier 

bewusst gleichgestellt.“623 Ängstlich vor der attackierenden Armillarsphäre zurück-

weichend, scheint sich Giovanni dem propädeutischen Ansinnen seines Lehrers 

zu widersetzen. Anstatt den empirischen Naturwissenschaften zu trauen, verlässt 

er sich lieber auf die von Fakten ungebundene, künstlerisch freie Inspiration. Eller 

zufolge „entsteht trotz der eigentlich entgegenstehenden Devise der Eindruck von 

Versonnenheit und Verträumtheit“. Ferner spricht der Autor von einer „lyrischen 

musikalischen Stimmung“ und einem „meditativen Wohlklang“ – und dies mit 

Verweis auf die vermeintlich analoge Stimmung in der Tempesta und den Drei 

Philosophen. Häufig wird Giorgione, wie schon des Öfteren erwähnt, als Lyriker 

(in Abgrenzung zu Tizian als Dramatiker) bezeichnet, was hier jedoch nicht zutrifft. 

Verfehlt ist auch der Stimmungshinweis auf „Verträumtheit“. Hier wird nicht ge-

träumt, vielmehr entspinnt sich zwischen den Protagonisten ein von signifikanten 

Gesten unterstrichener Dialog, wie er dem Künstler in dieser narrativen Extrover-

tiertheit sonst völlig fremd ist. Hinzu kommt eine schon durch den didaktischen 

Text der Devise festgelegte thematische Eindeutigkeit, die sich von Giorgiones 

meist vielschichtigen Bildaussagen merklich unterscheidet. Sofern Bereitschaft 

besteht, diese vom üblichen Weg Giorgiones abweichenden Gegebenheiten als 

Ausnahmeerscheinung in dessen Œuvre gelten zu lassen, sollte man Shapleys vor 

allem maltechnisch begründeter Teilzuschreibung an Giorgione mit Vorbehalt zu-

stimmen, zumal das Gemälde im Ganzen gesehen über eine Qualität verfügt, die 

einer Schülerhand wohl nicht zuzutrauen wäre. Auch Versuche, namhafte Maler 

auszuforschen, die, der Generation Giorgiones angehörend, wie etwa Palma Vec-

chio, Lotto, Sebastiano del Piombo, Tizian usw., in ihrem frühen Schaffen dem 

sogenannten Giorgionismo huldigten, bleiben nach stilkritischer Überprüfung er-

folglos.

Ebenso umstritten ist die Zuschreibung des Halbfigurenbilds Das Vokalkonzert 

(Hampton Court), das 1660 in den Besitz des englischen Königshauses gelangte 

und in dessen alten Sammlungsinventaren als Werk Giorgiones genannt wird. Die 

Autorschaft des Künstlers wurde erst seit dem Ende des 19. Jahrhunderts infrage 

gestellt, was sich in verschiedenen Zuschreibungen – von Bellini, über Lotto bis zu 

Torbido – niederschlug.624 Meines Wissens hat sich Suida erstmalig wieder für die 

ursprüngliche Zuweisung des Gemäldes an Giorgione eingesetzt.625 Auch in der 

neueren Forschung gehen die Meinungen auseinander: Während Pignatti und Pe-

drocco das Gemälde einem „noch stark der Bellinischule verpflichteten Nachfolger 

Giorgiones“ zuweisen und Ballarin sowie Hornig es aus dem autografen Werk-

verzeichnis des Künstlers überhaupt streichen beziehungsweise (so Hornig) nicht 

einmal erwähnen, hat Lucco das Bild in seinen Giorgione-Katalog aufgenommen. 

Anderson beurteilt eine Giorgione-Zuschreibung aus eher kritischem Blickwinkel, 

wiewohl sie hinsichtlich Thematik und Stil des Gemäldes Analogien zu den Drei Le-

bensaltern beobachtet und als Beleg für eine Autorschaft Giorgiones in Erwägung 

zieht.626 In der jüngsten, von Eller verfassten Giorgione-Monografie heißt es, das 

Gemälde zeige „in der Thematik, Komposition starke Anklänge an Giorgione“. 

Abb. 49, S. 174



174

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

Gleichwohl kritisiert der Autor seine „mittlere Qualität“, woraus er auf eine „frühe 

Kopie nach einem verloren gegangenen Werk“ schließt. Wie er dann zu seinem 

(bezüglich einer „frühen Kopie“) widersprüchlichen Datierungsvorschlag „um 

1530“ gelangt, bleibt unerfindlich.627 

Im Bildzentrum steht eine junge Frau mit einem Notenblatt in der Hand. Sie 

wird von drei männlichen Figuren unterschiedlichen Alters flankiert, womit wie in 

den Drei Lebensaltern abermals das Thema der drei Generationen anklingt. Rechts 

außen ist ein bärtiger alter Mann in Dreiviertelansicht dargestellt. Ein eingeroll-

tes Notenpapier umklammernd, richtet er den Blick mit verhaltenem Lächeln auf 

das Notenblatt der Sängerin. Räumlich zurückversetzt, folglich von den v-förmig 

zusammenfließenden Konturen der beiden Protagonisten überschnitten, blickt 

ein Knabe mit vorgerecktem Kopf und staunendem Gesichtsausdruck auf eine 

bestimmte Stelle der Liednotation, auf welche die Frau mit dem Zeigefinger der 

rechten Hand hinweist. Die den Knaben begrenzende V-Form wiederholt sich an 

dessen Rockausschnitt – ein Motiv, das auch am Knaben mit ebenso verschatteter 

Augenpartie in den Drei Lebensaltern in Erscheinung tritt. Wie die Sängerin hält 

auch dieser ein Notenblatt in der Hand. Derlei Analogieverweise sind für eine ein-

wandfreie Zuschreibung an Giorgione wohl noch nicht ausreichend. Zumindest 

aber bezeugen sie die giorgioneske Wurzel des Gemäldes. Dies bestätigt sich auch 

am jungen Mann, der seine Hand auf den Arm der Frau legt und ihr über die 

Schulter blickt. Sein Antlitz zeigt eine Verschattungsintensität, die sogar jene im 

Braunschweiger Selbstbildnis übertrifft und der man im künstlerischen Umkreis 

Giorgiones nirgends begegnet. Analog zum Alten und zum Knaben gilt seine 

Aufmerksamkeit ausschließlich dem Notenblatt. Daraus resultieren drei konver-

gierende Blickbahnen, die, dynamischen Vektoren gleich, dem Notenblatt den 

Rang eines Bildzentrums sichern, womit auch ein wichtiges Kompositionsmerkmal 

49	 Giorgione (?), Vokalkonzert, Leinwand, 
76,2 x 98 cm, Hampton Court, Sammlungen 
des englischen Königshauses

Abb. 15, S. 59



175

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONEangesprochen wird. Darüber hinaus ist allerdings auch der strukturelle Qualitäts-

standard des Bildganzen zu beurteilen. Zieht man die symmetrische Aufteilung der 

Figuren (zwei im Vordergrund befindlich, zwei räumlich nur geringfügig zurückver-

setzt, die beiden hinteren frontal dargestellt, die vorderen in Dreiviertelansicht ein-

ander zugekehrt) sowie deren reliefhaft dominante Flächenprojektion in Betracht, 

erinnert man sich umgehend an Pignattis Hinweis auf die „Bellinischule“, zudem 

an Giovanni Bellini selbst, dem die Beachtung des Symmetriegesetzes – wo die 

Ikonografie dies immer auch zuließ – stets ein großes Anliegen war. Ganz anders 

Giorgione, der seinen Bildern von Beginn an mittels Asymmetrie Spannung und 

Dynamik zu verleihen wusste. Dies gilt auch für die Drei Lebensalter, wo sich die 

Figuren – anstatt additiv gereiht wie im Vokalkonzert – zu gestaltlicher Ganzheit 

zusammenschließen. Vielleicht ist es auch dieser Mangel an struktureller Integra-

tionsfähigkeit, der Pedrocco im Anschluss an Pignatti zu folgendem Urteil veran-

lasst hat: „Das Konzert lässt sich qualitativ nicht leicht mit dem Œuvre Giorgiones 

in Einklang bringen, nicht einmal mit seiner Bellini noch am nächsten stehenden 

Phase. Wahrscheinlich schuf es ein Maler aus dem Umkreis Giovanni Bellinis.“628 

Letzteres ist ebenso problematisch wie eine bedingungslose Zuschreibung an Gi-

orgione. Nach Abwägung aller Pro- und Kontraargumente sollte man indes die 

Möglichkeit nicht ausschließen, dass das Gemälde in Hampton Court aus Gior-

giones früher Schaffenszeit – sicher noch vor den Drei Lebensaltern entstanden 

– stammt. Pedrocco widersprechend lässt sich nach eingehender Durchsicht von 

Heinemanns Publikation Bellini e i Belliniani kein aus Bellinis Atelier hervorgegan-

gener Maler eruieren, der sich mit der hochrangigen, schon früh im Zeichen der 

„maniera moderna“ (s. das sfumato!) stehenden Porträtkunst im Vokalkonzert 

hätte messen können.629 Dass Giorgione ein Meister des Porträts war, steht außer 

Streit. Noch stärker jedoch fällt hier das hermeneutisch nicht eindeutig klärbare 

Sujet ins Gewicht – ein das Gesamtœuvre Giorgiones umfassendes Charakteris-

tikum. Eine Deutung des Bildrätsels ist die Forschung bislang schuldig geblieben. 

Allein schon die unterschiedliche Titulierung des Gemäldes („Konzert zu viert“, 

„Vokalkonzert“ usw.) zeugt von Unsicherheit. Fest steht jedenfalls, dass hier nicht 

gesungen wird. Vielleicht hat die Frau ihren Gesangsvortrag eben beendet. Ver-

schmitzt lächelnd, kokettiert sie mit dem Betrachter, wie um ihm den erhofften 

Applaus zu entlocken. Dass der junge Mann und der Knabe auf ihren Einsatz als 

Sänger warten, ist nicht anzunehmen, zumal ihr spannungslos versonnener Ge-

sichtsausdruck dagegen spricht. Und vollends ist vom Alten, wie dessen zusam-

mengerolltes Notenpapier verrät, mit keinem gesanglichen Beitrag zu rechnen. 

Stattdessen sind die Blicke der drei Protagonisten wie schon erwähnt auf das No-

tenblatt der Frau fokussiert, die, unterstützt durch ihre Zeigegeste, eine Schlüs-

selstelle der Notation zu kommentieren scheint. Dass hier eine Junktimierung 

mehrerer Bedeutungsebenen vorliegt, dürfte damit bewiesen sein. Zumindest hin-

sichtlich dieser änigmatischen Invention sollte eine Zuschreibung des Gemäldes an 

Giorgione in Erwägung gezogen werden, womit die Frage nach dessen Eigenhän-

digkeit freilich noch nicht beantwortet ist. Dazu bedarf es einer eingehenden Ana-

lyse des Malduktus und des Kolorits, die mir mangels Autopsie nicht möglich war.



176

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Das Bildnis eines Jünglings (sogenannter „Brocardo“ oder „Cappello“; Budapest, 

Szépmüvészeti Múzeum) wurde in den 20er-Jahren des 19. Jahrhunderts als Werk 

Orazio Vecellios (Tizians Sohn) an Kardinal Ladislaus Pyrker, den ersten Patriarchen 

von Venedig nach dem Fall der Republik, veräußert und gelangte dann 1836 als 

Schenkung in den Besitz des Budapester Museums. Bezüglich der Zuschreibung 

und Datierung (schwankend zwischen 1503 und 1525) des Gemäldes sowie der 

Frage nach der Identität des Dargestellten ist sich die Forschung bis heute un-

einig.630 Der Diskurs begann am Ende des 19. Jahrhunderts, als sich Thausing, 

einem Vorschlag Morellis folgend, vehement für Giorgione einsetzte, worauf ihm 

umgehend von A. Venturi widersprochen wurde.631 Damit war die Spaltung vollzo-

gen. Neben dem immer wiederkehrenden Namen des Künstlers wurden bis in die 

Gegenwart auch andere Künstler als Schöpfer in Erwägung gezogen. Die Liste ist 

lang. Sie umfasst Namen, wie Licinio, Vittore Belliniano, Cavazzola, Torbido, Mo-

roni – ja sogar Tizian wird genannt. Während Pedrocco noch an eine Zuweisung 

an den „Pordenone-Kreis“ dachte, hat Eller erst jüngst Cariani ins Spiel gebracht, 

darin vermutlich Koos folgend, die dieser Zuschreibung am meisten abzugewin-

nen vermag. Laut Koos ist „aus Gründen des Stils, des Porträttypus und der Mode 

sowie Haartracht [des Dargestellten] eine Entstehung im frühen zweiten Jahrzehnt 

am wahrscheinlichsten“.632 Ausgehend von diesem zeitlichen, eventuell auf Gior-

giones Todesjahr herabsetzbaren Limit, sind alle genannten Maler – vor allem hin-

sichtlich ihrer hier infrage kommenden frühen Schaffensperiode – aufgrund der in 

der Literatur stets hervorgehobenen hohen Qualität des Porträts auszuschließen. In 

der jüngeren Forschung plädieren namhafte Fachleute, wie Hornig, Ballarin, Lucco 

und Anderson, neuerlich für eine Zuschreibung an Giorgione, an der in den Buda-

pester Museumskatalogen ohnedies nie ein Zweifel bestand.633

Analog zum Giustiniani-Porträt in Berlin und zur Vecchia ist der junge Mann 

als Büste hinter einer Brüstung und im Dreiviertelprofil wiedergegeben. Das 

Haupt leicht geneigt, blickt er versonnen nach unten; wie eine Röntgenauf-

nahme zeigt, war ursprünglich ein nach oben gerichteter Blick geplant. Das röt-

lich braun getönte, über der Stirn straff gescheitelte Haar fällt auf die Schultern – 

laut Lucco vergleichbar mit der Frisur des Jünglings im Berliner Gemälde.634 Trotz 

der ausladenden Haartracht bleibt das linke Ohr, analog zur Laura, frei sichtbar. 

Wie Treue beschwörend, legt der Porträtierte die Hand an die Brust – eine Geste, 

die Ballarin an jene in Giorgiones Vecchia erinnert. Mit seinem Datierungsvor-

schlag „1503“ rückt auch Ballarin das Budapester Bildnis in die Nähe des Gius-

tiniani-Porträts. Der schwärzliche Rock mit geöffneten goldgestickten Verschlüs-

sen, die ein weißes Hemd sehen lassen, ist mit einem gesteppten Karomuster 

strukturiert, das auch am Ärmel von Giorgiones Mann im Pelz (München, Alte 

Pinakothek) aufscheint. Ungewöhnlich für Giorgione ist das gleichmäßig ausge-

leuchtete Antlitz, das mit dem schwarzen Rock und dem dunklen Grund rechts 

heftig kontrastiert, weit entfernt von den mittels sfumato weich modellierten 

Gesichtszügen etwa im Terris-Porträt sowie im Knaben mit Pfeil. Daraus resultiert 

eine ebenso harte wie den Umriss betonende Formgebung, die der Jüngling mit 

der Vecchia teilt. 

Abb. 50, S. 177

Abb. 20, S. 83



177

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

Die Frage nach der Identität des Porträtierten ist ungeklärt, zumal die darauf hin-

weisende Inschrift auf der Brüstung: „antonius bro(kar)dus marii […]“ heute 

als spätere Hinzufügung gilt. Antonio Brocardo war Jurist und als Poet Schüler 

von Pietro Bembo. Er starb 1531 in jungen Jahren und sollte die Datierung von 

Koos (Beginn des zweiten Jahrzehnts) Zustimmung finden, so zählte er zum Ent-

stehungszeitpunkt des Gemäldes nicht mehr als zwölf bis 15 Jahre; der Porträtierte 

ist hingegen sichtlich älter.635 Ungeachtet dessen hat Auner dazu einen Aufsatz 

verfasst, dessen Aufwand in keinem plausiblen Verhältnis zum Ergebnis steht, es 

sei denn, dass das Gemälde um mindestens ein Jahrzehnt später als hier ange-

nommen geschaffen wurde – Letzteres eine These, die indes aus obgenannten 

Gründen abzulehnen ist.636 Ausgangspunkt seiner Deutung ist das in der Mitte der 

Brüstung angebrachte Emblem mit einem weiblichen Dreikopf (dem sogenannten 

50	 Giorgione, Bildnis eines Jünglings 
(„Brocardo“ oder „Cappello“), Leinwand, 
72,5 x 54 cm, Budapest, Szépmüvészeti 
Múzeum



178

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Hekataion), dem Sinnbild der dreigestaltigen chthonischen Gottheit Hekate, deren 

Schutz sich auch Reisende anvertraut haben. Demzufolge habe der Dargestellte 

sein Bildnis der Wegegöttin Hekate nach einer gefährlichen, aber gut überstande-

nen Reise mit der seinen Dank bezeugenden Geste gewidmet. Humanistischem 

Bildungsgut der Zeit angemessen, handle es sich hier somit um ein Votivbild in 

gleichsam antik-heidnischer Verkleidung.637 Beachtung gebührt Gronaus Versuch, 

den jungen Mann mit Vettore Cappello zu identifizieren. Auch in diesem Fall die-

nen die beiden Emblemata an der Brüstung als Interpretationsgrundlage: links der 

Hut (= capello) mit der Buchstabenbezeichnung „V“ (= Vettore) und in der Mitte 

das dreigesichtige Hekataion als Allusion auf Treviso (= tre visi = drei Gesichter) 

als den Herkunftsort Vettores.638 Derlei Identifikationsversuche stoßen bei Hart-

laub auf wenig Interesse. Stattdessen vermutet er im Porträtierten ein Mitglied 

eines Geheimbundes, indem er dessen an die Brust gehobene Hand als rituelle 

Geste einer geheimen Gesellschaft deutet, der angeblich auch Giorgione angehört 

hat. Dementsprechend seien auch die Emblemata als Zeichen dieser Sodalität zu 

interpretieren. Demnach könnte es sich beim Buchstaben V um eine Abkürzung 

von „Virtuoso“, „Venerabilis“ oder „Venerandus“, somit um eine Anspielung auf 

den hohen Rang des Dargestellten als Sodalitätsmitglied handeln. Der Dreikopf 

mag als Hommage auf die dämonische Hekate als Herrin der Magie gelten, und 

das rechts an der Brüstung angebrachte Täfelchen könnte als „tabella ansata“ 

ursprünglich eine kabbalistische Inschrift gezeigt haben.639 Identifikationsbestre-

bungen und daran knüpfende hermeneutische Überlegungen sind gewiss nütz-

lich, jedoch nicht ausreichend, dem Charakter beziehungsweise der psychischen 

Disposition des Dargestellten, somit dem „Wesenssinn“ (Panofsky) des Porträts 

gerecht zu werden. Schon Justi hat den innovativen Stellenwert des Gemäldes 

betont, wenn er von dessen „innerer Wahrheit“ sowie von der sich nur verhalten 

ausdrückenden „seelischen Erregung“ spricht, die dieses Gesicht spiegelt. „Der 

hier Porträtierte weiß nicht um den Beschauer, er ist voll mit seinen Gedanken 

beschäftigt.“640 Nicht selten stand diese „innere Wahrheit“, das heißt, das rätsel-

hafte Zusammenspiel von Gesichtsausdruck und Handgeste im Mittelpunkt des 

Forschungsinteresses, etwa bei Pope-Hennessy, der sich fragt: „Sind das die Qua-

len der Inspiration oder die Leiden der Liebe? Ist das Hoffnung, Devotion, oder 

Verzweiflung?“ Dem fügt Koos noch weitere Deutungsmöglichkeiten, wie „tiefe 

Trauer, kontemplative Ergriffenheit, verzehrende Sehnsucht oder wehmütige Ver-

sunkenheit“, hinzu, zugleich betonend, dass der emotionale Ausdruck mit keinem 

„dieser Begriffe allein ausreichend bezeichnet wäre“.641 Damit berührt die Autorin 

implizit jenen Sachverhalt vielschichtiger Bedeutungsebenen, der in zahlreichen 

Werken Giorgiones anzutreffen ist, worin sich vielleicht das entscheidende Indiz 

für eine Zuschreibung des sogenannten Brocardo, vielleicht zutreffender Cappello, 

an Giorgione manifestiert. Ein derartiger Bedeutungspluralismus ist in der dama-

ligen venezianischen Porträtmalerei sonst nirgends auszumachen. Im Übrigen be-

gegnet man hier, so Koos, einer Darstellungsweise, „die erstmals im männlichen 

Bildnis der venezianischen Renaissance das subjektive und emotionale Selbst des 

Porträtierten zum Ausdruck zu bringen bestrebt ist“. So gesehen stellt sich auch 



179

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONEhier die Frage: Welcher Künstler außer Giorgione wäre zu solch einer innovati-

ven Leistung befähigt gewesen? Mit Sicherheit keiner der zahlreichen, von der 

Forschung als Schöpfer des Gemäldes in Betracht gezogenen Maler-Zeitgenossen 

Giorgiones. Dazu zählt auch Cariani, dem Eller das Porträt zuschreibt – und zwar 

mit der nicht nachvollziehbaren Begründung, wonach „Ausdruck und Gestik deut-

lich extravertierter [seien] als bei Giorgione“. In Wahrheit ist das Gegenteil – Intro-

vertiertheit – zutreffend, womit Ellers zuungunsten Giorgiones formuliertes Argu-

ment gegenstandslos wird.642

Die Deutungsproblematik des Budapester Gemäldes mit dem Hinweis auf die 

petrarkistische Poesie um einen wesentlichen Schritt vorangebracht zu haben, ist 

Koos als Verdienst anzurechnen. Ansatzpunkte dafür sind die Rockverschlüsse, die 

jeweils aus einem einzigen goldenen Faden knoten- beziehungsweise kettenför-

mig geflochten sind. Und auf einem dieser Verschlüsse ruht der Zeigefinger des 

jungen Mannes – eine evidente Selbstreferenz, die auf eine bestimmte Bedeutung 

des Verschluss-Motivs schließen lässt. In der Tat finden sich die Motive des Knotens 

wie der Kette in Petrarcas Canzoniere (LIX, LXXXIX), wo sie dem höfischen Liebes-

diskurs als Metaphern dienen. Sie symbolisieren, mit den Worten von Koos, „das 

quälende Band Amors, von dem sich der Liebende gleichwohl nicht befreien will“. 

Was Pope-Hennessy einst als „Leiden der Liebe“ erahnt hat, wird durch die lite-

rarische Recherche von Koos zur Gewissheit. Das Resümee der Autorin: „Wie das 

lyrische Ich in der höfisch-petrarkistischen Dichtung scheint der Porträtierte über 

die Knoten, Ketten und Schlingen zu sinnieren, die sein Herz genauso schmerzlich 

wie süß beengen.“643 

Versuche, das Bildnis eines venezianischen Adeligen (gen. Porträt-Goldman; Wa-

shington, National Gallery) einem bestimmten Künstler zuzuschreiben, sind bis 

heute erfolglos geblieben; außer Streit steht lediglich seine Zugehörigkeit zum 

Umkreis Giorgiones. Nachdem das Gemälde durch Berenson, der es zunächst als 

Kopie nach einem verlorenen Original Giorgiones ansah, erstmals Eingang in die 

Literatur gefunden hatte, entschloss sich Cook (1906) als Erster, es in Giorgiones 

Werkkatalog aufzunehmen, ohne jedoch mit seiner These während der nächsten 

sechs Jahrzehnte – mit Ausnahme bei Richter – auf Zustimmung zu stoßen.644 Be-

ginnend mit Valentiner (1922), erhob sich eine breite Front von Gegenstimmen, 

die sich für eine Zuschreibung an den jungen Tizian einsetzte, darunter namhafte 

Fachleute, wie etwa Berenson, L. Venturi, Pallucchini, Valcanover und Salvini. Erst 

seit Pignatti – und später durch Lucco und Pedrocco – vollzog sich eine Rückbe-

sinnung auf Giorgione, was nichts daran änderte, dass die Gegenpartei (zuletzt 

noch Rapp und Ballarin) weiterhin an ihrer Tizian-Zuschreibung festhielt – und 

dies, obwohl Wethey (1971) als einer der führenden Repräsentanten der Tizian-

Forschung das Porträt-Goldman aus dem Œuvreverzeichnis Tizians zugunsten 

eines unbekannten Malers aus dem Giorgione-Kreis bereits eliminiert hatte und 

der Name des Malers aus Cadore in dessen rezenten Monografien in Verbindung 

mit dem Porträt-Goldman kaum noch aufscheint. Ungeachtet dessen, dass sich 

das Problem der ‚Händescheidung‘ gegenwärtig, so Pedrocco, nur noch auf eine 

Abb. 51, S. 181



180

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Gegenüberstellung der beiden Namen Giorgione und Tizian beschränkt, ist daran 

zu erinnern, dass auch noch andere Künstler als Urheber des Porträts in Betracht 

gezogen worden sind. Während Zampetti das Washingtoner Bildnis auf Palma il 

Vecchio bezog und Maxon sich für Catena einsetzte, plädierten Anderson (auf 

Anraten D.A. Browns) und Joannides für Cariani – alles Zuschreibungen, die m. E., 

da komparativ unzulänglich begründet, abzulehnen sind.645

Der Porträtierte ist wie in den Berliner und Budapester Bildnissen hinter ei-

ner Brüstung in Dreiviertelansicht wiedergegeben, foliiert von einer stahlgrauen 

Wand in mittlerer Helligkeit, von der sich das dunkle schulterlange Haar und die 

schwarze Seidendamastjacke stak kontrastierend abheben. Das Haupt ist – ver-

gleichbar dem Braunschweiger Selbstbildnis – leicht angehoben, sodass der Blick 

aus den Augenwinkeln analog zum Porträt-Giustiniani, jedoch weit eindringlicher, 

geradezu stechend wie von oben auf den Betrachter fällt. Die rechte, zur Faust 

geballte Hand ruht auf einem auf der Brüstung lagernden Buch und erinnert an 

die Fäuste Giovanni Borgherinis und seines Lehrers im Washingtoner Doppelbild-

nis. Die Brüstung mit ihrer rechten Abstufung entspricht – in allerdings seiten-

verkehrter Wiedergabe – jener im Porträt-Giustiniani. Wie dort sind an ihr zwei 

V-Buchstaben eingeritzt, indes noch um ein O ergänzt, eine Buchstabenfolge, die 

man, so Calvesi, als „Virtus Vincit Omnia“ (= die Tugend besiegt alles) verstehen 

darf.646 Links wird die Wand von einem schmalen Fensterausschnitt durchbrochen, 

der, die venezianische Herkunft des Patriziers betonend, einen Ausblick auf den 

schräg fluchtenden Dogenpalast mit dem anschließenden Gefängnis gewährt. Das 

Fenster mit Blick auf den Dogenpalast tritt auch in Giorgiones Oxforder Madonna 

in Erscheinung – laut Lucco anscheinend ein ausreichendes Indiz dafür, das Por-

trät – wiewohl mit einem Fragezeichen versehen – dem Maler aus Castelfranco 

zuzuweisen.647 – Pallucchinis Zuschreibung an Tizian beruht auf vermeintlichen 

Parallelen zu dessen Schiavona (um 1511; London, National Gallery), eine verglei-

chende Argumentation, die – die abgestufte Brüstung ausgenommen – m. E. völlig 

ins Leere geht.648 Häufig wird auch Tizians Mann mit blauem Ärmel (um 1510; 

London, National Gallery; früher als Porträt des Ariost bezeichnet, vermutlich aber 

ein Mitglied der Adelsfamilie Barbarigo darstellend) als Zuschreibungsbeleg heran-

gezogen, ebenso erfolglos wie im Falle der Schiavona. Obwohl erst kaum mehr als 

20 Jahre zählend, hat Tizian hier einen völlig neuen Porträttypus vorgestellt, der 

sich – angesichts des in vollem Umfang auf die Brüstung gestützten Arms – vom 

traditionell formulierten Porträt-Goldman deutlich unterscheidet. Unterschiedlich 

auch Tizians die Details herausarbeitende Malweise. Mit Worten Vasaris: Das Bar-

barigo-Bildnis „ist sehr schön […], denn die Treue des Kolorits war eigentümlich 

und natürlich, jedes einzelne Haar war so fein gemalt, dass man sie hätte zählen 

können und dasselbe gilt von den Punkten einer Atlasjacke in demselben Bilde“.649 

Obgleich, wie schon erwähnt, einige Motive eine merkliche Nähe zu Giorgione be-

zeugen, ist eine uneingeschränkte Zuschreibung des venezianischen Adeligen an 

Giorgione problematisch. Hier fällt vor allem das von hellem Licht erfasste Antlitz 

ins Gewicht, dessen linearistisch harter und von sfumato-Effekten völlig unberühr-

ter Ausführung man sonst in Giorgiones als autograf anerkanntem Porträtœuvre 

Abb. 101, S. 297

Abb. 103, S. 303



181

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

nirgends begegnet. Dies gilt auch für den extrovertierten Gesichtsausdruck, der 

keinerlei psychologische Rätsel aufgibt, vielmehr – wie der stechende Blick nahe-

legt – das Bestreben des Porträtierten zeigt, mit dem Betrachter in suggestiver Un-

mittelbarkeit Kontakt aufzunehmen, wie um diesen von der Willensstärke seines 

Charakters zu überzeugen. Hinzu kommt ein relativ heller Grund, von dem sich die 

Konturen des Venezianers deutlich abheben und auf dem sich dessen Schlagschat-

ten abzeichnet, alles Eigenschaften, die für Giorgiones Porträtschaffen untypisch 

sind. Derlei Merkmale sind Pedrocco offensichtlich entgangen, wenn er „zwischen 

dem Goldman-Bildnis und dem Terris-Bildnis unanfechtbare Ähnlichkeiten“ zu 

bemerken glaubt und dies zugleich zum Anlass nimmt, Ersteres dem Spätwerk 

Giorgiones zuzurechnen, also um 1508 zu datieren.650 Die Behauptung, zwischen 

den beiden Werken bestünde eine schlagende Affinität, ist schlichtweg falsch, mit-

hin als Zuschreibungsargument für das Washingtoner Porträt unbrauchbar, zumal 

sich das Terris-Bildnis in jeder Hinsicht – sei es bezüglich des dunklen, mit sichtlich 

51	 Giorgione (?), Bildnis eines venezianischen 
Adeligen („Porträt-Goldman“), Leinwand, 
76 x 64 cm, Washington, National Gallery

Abb. 26, S. 97



182

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE bewegtem Pinselduktus gemalten Grundes, in den Kopf und Büste des Porträtier-

ten einzutauchen scheinen, oder dessen weicher, vom sfumato herausmodellierter 

Gesichtszüge – vom Bildnis-Goldman unterscheidet. Kritische Überlegungen dieser 

Art sind freilich nicht ausreichend, in der bislang ungeklärten Zuschreibungspro-

blematik zu einem gesicherten Alternativvorschlag zu gelangen. M.W. ist dafür 

Sebastiano del Piombo – laut Vasari neben Tizian der zweite „creato“ Giorgiones 

– seit L. Venturi (1913) nie mehr in Betracht gezogen worden.651 In der Tat be-

steht zwischen dem Washingtoner Männerbildnis und Sebastianos Hl. Magdalena 

(auch als Kluge Jungfrau bezeichnet; ca. 1510/11, Washington, National Gallery) 

eine bemerkenswerte Affinität, die sich in den selbstbewusst angehobenen Köp-

fen, den aus den Augenwinkeln stechenden Blicken, in den grell angeleuchteten 

Gesichtern sowie in einer extrovertierten, auf eine posierende Haltung Bedacht 

nehmenden Porträtauffassung manifestiert. Eine ähnlich suggestive Ausstrahlung 

kennzeichnet auch das Antlitz von Sebastianos Salome (dat. 1510; London, Nati-

onal Gallery), ein Gemälde, dessen Fensterausschnitt giorgionesken Einfluss ver-

rät.652 Diese Querverweise gestatten zwar keine ausreichend bewiesene Zuschrei-

bung des Porträt-Goldman an Sebastiano del Piombo, immerhin aber lassen sie 

m. E. den Schluss zu, dass dieses Sebastiano näher steht als allen anderen von 

der Forschung vorgeschlagenen Malern. Indessen wird man sich – anstatt einen 

bestimmten Künstlernamen zu favorisieren – mit dem Hinweis auf ein typisches 

Beispiel des Giorgionismo vorläufig begnügen müssen. 

Das Porträt eines Mannes im Pelz (München, Alte Pinakothek), auf dessen Rück-

seite sich die allerdings erst am Ende des 16. Jahrhunderts gefertigte Inschrift „Gi-

orgion de Castel Franco F./Maestro de Ticiano“ befindet, wird von Vasari als Selbst-

porträt Palma Vecchios bezeichnet, obwohl dieses keinerlei physiognomische 

Beziehungen zu jenem Holzschnitt-Bildnis erkennen lässt, das der Aretiner der Vita 

Palmas vorangestellt hat – auch für die moderne Forschung mitunter ein Anlass, 

an dieser problematischen Zuschreibung festzuhalten. Nur hinsichtlich der überra-

genden Qualität des Gemäldes gibt es in der Literatur einen einhelligen Konsens. 

Rüdiger an der Heiden zählt es sogar zu den „absoluten Meisterstücken der Alten 

Pinakothek“. Diese außerordentliche Wertschätzung genoss das Bildnis bereits bei 

Vasari, dem zufolge „das Stück so bedeutend sei, dass auch Michelangelo und Le-

onardo [den Künstler] darin nicht übertroffen hätten“.653 Die erste Zuordnung des 

Porträts an Giorgione stammt von Ridolfi (1648). Als Grundlage dafür diente ihm 

wohl die auf der Rückseite vermerkte Inschrift, die er vermutlich als autografe Si-

gnatur des Künstlers ansah. Das Bild, das er angeblich in der Antwerpener Samm-

lung Van Voert gesehen hat – offensichtlich liegt hier eine Verwechslung mit der 

Sammlung Van Veerle vor, in deren Besitz sich das Werk 1650 nachweislich befand 

–, beschreibt er mit folgenden Worten: „Fece Giorgio […] il ritratto d’un Tedesco 

di Casa Fuchera con pellicia di volpe in dosso, in fianco in atto di girarsi“ (= „von 

einem Deutschen aus dem Haus Fugger, seitlich im Begriff sich zu drehen“). Zwei 

Jahre nach der Veröffentlichung von Ridolfis Le Maraviglie dell’arte hat Wenzel 

Hollar das Porträt in einem Kupferstich reproduziert und sich in der dazugehörigen 

Abb. 92, S. 286

Abb. 52, S. 183



183

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

Inschrift („Ritratto d’un Todesco di Casa Fucharo“) am Vermerk des Kunstschrift-

stellers, dessen Zuschreibung an Giorgione inbegriffen, orientiert. Spätestens seit 

1748 war das Gemälde im Besitz der kurfürstlichen Galerie in München und galt 

in allen Katalogen bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts als Werk Giorgiones be-

ziehungsweise dessen Selbstbildnis.654 Folglich müssen schon damals (und unver-

ändert bis heute) Zweifel daran bestanden haben, dass es sich beim Dargestellten 

um ein Mitglied de Familie Fugger handelt. Jedenfalls ließ sich der junge Mann, 

dessen hochgestellter Rang aufgrund der aufwendigen Kleidung und selbstbe-

wussten Haltung (Handschuhe) unbestritten ist, mit keinem der Fugger dieser Zeit 

identifizieren. In den späteren Katalogen der Alten Pinakothek wird das Porträt 

einem „venezianischen Maler aus dem Umkreis Giorgiones“ zugeordnet und An-

derson (1996) entlässt den Künstler – unter Missachtung der exorbitanten Qualität 

52	 Giorgione, Porträt eines Mannes im Pelz, 
Holz, 69,5 x 52,8 cm, München, Alte 
Pinakothek



184

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE des Gemäldes – mit dem Vermerk „venezianische Schule des 16. Jahrhunderts“ 

vollends in die Anonymität.655 Erst gegen Ende des 20. Jahrhunderts entschließt 

man sich in München zu einer Rückkehr zu Giorgione – und dies vermutlich nicht 

zuletzt unter Berufung auf Hornigs erfolgreicher Rehabilitation des Meisters aus 

Castelfranco; auch hinsichtlich der Datierung des Gemäldes (1509/10) folgt man 

dem Vorschlag des Autors.656

Der wissenschaftliche Diskurs begann mit Crowe & Cavalcaselle (1871), die 

Vasaris Zuschreibung an Palma mitsamt dessen Selbstporträt-Identifikation bestä-

tigen – eine These, die den überwiegenden Teil der Forschung für mehr als ein 

Jahrhundert geprägt hat. Daran änderte auch Justis Replik (1908) nichts, der das 

Bildnis, wie immer auf Basis einer eingehenden Analyse, Giorgione zuordnet – 

ebenso wenig Von der Berckens Kritik (1927), die das Gemälde „allen Bildnissen 

des Palma als weit überlegen“ einschätzt.657 Zur Eliminierung Palmas genügt ein 

Blick auf dessen frühes Porträtschaffen (ca. 1510–1512), das um keinen Schritt 

über Giovanni Bellinis Bildnisauffassung (Einbeziehung eines Landschaftshinter-

grunds) hinausreicht.658 Ebenso verfehlt sind Zuordnungen an Cariani, Mancini 

und Sebastiano del Piombo, wiewohl die entsprechenden Autoren unentwegt die 

bestechende Nähe des Porträts zu Giorgione betonen. In ihrer Zuschreibung des 

Gemäldes an den jungen Tizian scheinen sich Pallucchini und Pignatti im selben 

Jahr (1969) nahezu verabredet zu haben, wobei Wethey mit seiner Giorgione-Zu-

schreibung bald danach deren Tizian-Vorschlag obsolet gemacht hat; gleichzeitig 

wurde auch von Kultzen eine Autorschaft Tizians abgelehnt.659 

Der bislang nicht identifizierte Porträtierte ist vor dunklem Grund situiert, an 

dem sich links eine Bogenlaibung und rechts oben ein oculusartiges Motiv sche-

menhaft abzeichnen. Bekleidet mit einem kostbaren Fuchspelz, zeigt er sich als 

Halbfigur in Rückenansicht, die von der heftigen Torsion des Kopfs konterkariert 

wird. Der Pelzumhang gibt nur den rechten Ärmel der rotbraunen Jacke frei, de-

ren gesteppt-wattierte Machart beziehungsweise Musterung an jene in Giorgio-

nes Budapester Porträt (sogenannter „Brocardo“ oder „Cappello“) erinnert. In 

der angehobenen Hand hält der junge Mann ein Paar Lederhandschuhe. Der den 

Betrachter fixierende Blick über die Schulter sowie die spontane Kopfwendung 

vermitteln den Eindruck einer Momentaufnahme. Die verkürzt wiedergegebene 

linke Gesichtshälfte und das dort bis zur Schulter fallende Haar sind verschattet 

und dadurch dem Dunkel des Grundes angenähert. An der rechten Schläfe ist 

das Haar zurückgekämmt, sodass das Ohr, nur von ein paar Locken umkräuselt, 

völlig frei in Erscheinung tritt. Eine ähnlich auffällige Akzentuierung des Gehör-

sinns kennzeichnet auch dem Dargestellten im Budapester Gemälde. Der durch 

die Torsion bedingten Faltenbildung am Hals begegnet man auch am Schergen 

von Giorgiones venezianischer Kreuztragung sowie bei dessen Ritter im Kunsthis-

torischen Museum in Wien. Bezüglich der Mund- und Nasenform sowie der niedri-

gen Stirn besteht eine nicht unerhebliche Affinität mit Giorgiones Braunschweiger 

Selbstporträt als David. Physiognomische Differenzen resultieren hauptsächlich aus 

der unterschiedlichen, thematisch bedingten Gefühlslage der Dargestellten. Der 

bisweilen geäußerten Vermutung, es handle sich auch beim Münchner Porträt um 

Abb. 29, S. 103



185

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONEein Selbstbildnis Giorgiones, vermag auch Hornig etwas abzugewinnen, wenn er 

schreibt: „Statt des seines Sieges nicht frohen David wie in Braunschweig gibt 

der Maler sich hier in der Maske eines leichtlebigen Weltmanns, aber zugleich in 

doppelter Verkleidung, denn er versteckt sich hinter der Physiognomie des tat-

sächlich Dargestellten.“660 Laut Hornig ist „das Motiv des Sich Umwendens des 

Dargestellten die größte und umwälzendste Neuerung innerhalb der damaligen 

europäischen Porträtmalerei“, wobei nur zu ergänzen ist, dass Giorgione diesen 

Entwicklungsschritt zum „Blick über die Schulter“ schon zuvor beim Alten in den 

Drei Lebensaltern und in gemäßigter Weise beim Orpheus (Kopie nach Giorgione 

von Teniers) vollzogen hat.661 Die Dynamik der jähen Kopfdrehung birgt Tempora-

lität, die sich im „fruchtbaren Moment“ beziehungsweise im „flüchtigen Reiz des 

Augenblicks“ niederschlägt, und erzeugt eine bis dahin in der Porträtgeschichte 

unerreichte Spannung. Diese manifestiert sich bereits in der „Beweglichkeit der 

Bildachsen“, jenem „Diagonalenkreuz“, auf das Hornig als eine der wichtigsten 

Kompositionskonstanten im Schaffen Giorgiones wiederholt hingewiesen hat. 

Die ansteigende Diagonale hebt links unten mit dem schrägen, den Fuchspelz in 

Längsrichtung durchziehenden Streifen an, kulminiert im Kopf als dem hellsten 

Lichtwert und verklingt im Oculus rechts oben. Die ihr untergeordnete Gegen-

schräge nimmt vom Türbogen links oben ihren Ausgang, setzt sich in der fallen-

den Schulterlinie fort und endet in dessen abgewinkeltem Arm.662 Beim Versuch, 

zu einer psychologischen Einschätzung des Dargestellten zu gelangen, stößt der 

Betrachter bald an seine Grenzen – sei es, dass er ihn als nachdenklich und me-

lancholisch oder selbstbewusst herausfordernd und tatkräftig interpretiert. Zudem 

bleibt unklar, ob der junge Mann mit seiner Kehrtwendung laut Hornig eine Geste 

des Abschieds bekundet oder, so Neumeyer, auf einen Zuruf reagiert.663 Trotz ein-

fühlsamer Formulierung verstrickt sich auch Eikemeier in den Schlingen des Sub-

jektivismus, wenn er den Porträtierten wie folgt beschreibt: „Wach und verträumt 

gleichermaßen, weich und scheu, dabei aber durchaus fähig zu entschlossener Tat 

tritt er uns entgegen, eine reich differenzierte, komplexe Persönlichkeit […].“664 

Vom begrenzten Erfolg solcher Interpretationsversuche weiß auch Eikemeier Be-

scheid, wenn er zugleich den Umstand verschlüsselter Vieldeutigkeit als gravieren-

des Wesensmerkmal der Kunst Giorgiones anerkennt: „An ihn gemahnt vor allem 

die lyrische, unbestimmte, in der Schwebe verharrende Aussage über das Wesen 

des Porträtierten, das sich eindeutiger Charakterisierung entzieht.“ Dass der Au-

tor sich demnach nicht zu einer vorbehaltlosen Zuschreibung des Gemäldes an 

Giorgione zu entscheiden vermag, stattdessen lediglich einen Maler aus dem Um-

kreis Giorgiones am Werk sieht, bleibt unerfindlich. Dem steht Hornigs fundierte 

Analyse gegenüber, die in folgendem Resümee gipfelt: „Da auch die stilkritischen 

Merkmale – wenngleich nicht sehr deutlich – für Giorgione sprechen, gibt es kaum 

eine andere Möglichkeit, als in dem Porträt dessen letzte und schönste Leistung 

auf diesem Gebiet zu sehen.“665 

Im Übrigen hat Lucco erst jüngst seine Zuschreibung an Sebastiano del Piombo 

neuerlich bekräftigt. Seine Beweisführung ist dürftig, zumal er sich mit dem Hin-

weis auf eine vermeintlich „starke Ähnlichkeit“ des Porträtierten mit den Gesichts-

Abb. 15, S. 59

Abb. 106, S. 309



186

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE zügen von Sebastianos Hl. Ludwig von Toulouse (Orgelflügel für San Bartolomeo; 

Venedig, Accademia), dem Madrider Porträt des Kardinals Ferry Carondolet und 

dem Krieger in Hartford begnügt. In Wirklichkeit besteht hier nicht die geringste 

Ähnlichkeit, woran sich auch nichts ändert, wenn er, die zwischen Sebastiano und 

Giorgione bestehenden Unterschiede in Malweise und Porträtauffassung implizit 

verkennend, eine dem Verständnis des Münchner Porträts wenig zweckdienliche, 

eher allgemein gehaltene Hommage an Sebastiano hinzufügt: „Es ist die Festig-

keit des Volumens, die nicht auf einen diffusen Lichteffekt auf der Haut abzielt, 

sondern nach einer kraftvollen Synthese der Formen sucht, die das ganze Werk 

Sebastianos auszeichnet.“666

Das Bildnis des Francesco Maria I. della Rovere (sogenannter Knabe mit Helm; 

Wien, Kunsthistorisches Museum) befand sich bis 1631 im Besitz der Herzöge von 

Urbino. Im Inventar der Guardaroba des Palastes in Pesaro wird es „als Porträt 

eines Knaben aus dem Herzogshaus von Urbino mit einem Helm in den Händen“ 

beschrieben, mit dem Zusatzvermerk: „Man sagt, dass es Herzog Guidobaldo 

sei.“667 Bald danach, 1636, scheint das Porträt im Nachlassinventar der Sammlung 

des Bartolomeo della Nave auf, wurde an Lord Feilding verkauft und gelangte als 

vermeintliches Werk Raffaels in den Besitz des Herzogs von Hamilton. Nach 1650 

wurde es von Erzherzog Leopold Wilhelm erworben und in dessen Sammlungs-

verzeichnis kurzfristig auf Correggio ‚umgetauft‘. Schon 1658, als Vorsterman 

für Teniers’ Theatrum Pictorium einen Nachstich fertigte, galt es als Arbeit Palma 

Vecchios. Erst seit in der Forschung Gewissheit bestand, dass das Gemälde im ers-

ten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts entstanden sein muss, konnte die tatsächliche 

Identität des Porträtierten geklärt werden. Entgegen der ursprünglichen Annahme 

im Inventar von 1623/24 in Pesaro handelt es sich nicht um den erst 1513 gebore-

nen Herzog Guidobaldo , sondern um Francesco Maria della Rovere, der 1490 als 

Sohn des Giovanni della Rovere geboren wurde. Nach dem Tod des Vaters, 1501, 

wurde Francesco Maria von seinem kinderlosen Onkel Guidubaldo Montefeltro, 

Herzog von Urbino, adoptiert und nur wenige Monate danach, im März 1502, 

trotz seiner Jugend vom Borgia-Papst Alexander VI. im Amt des Präfekten von 

Rom als Nachfolger seines Vaters bestätigt. Seine Investitur am 24. April 1502 im 

Dom von Urbino könnte laut Anderson der Anlass für den Porträtauftrag gewesen 

sein.668 Zur Verifizierung dieser These genügt ein Blick auf das Bildnis, das in der 

Tat einen etwa zwölfjährigen Knaben zeigt. Dass es sich um ein Mitglied der Fami-

lie della Rovere handelt, beweist vor allem der vergoldete, den Helm umgürtende 

Eichenlaubzweig – das Wappenzeichen des prominenten Hauses. Den Umstand, 

dass Francesco Maria zum General-Kapitän der päpstlichen Truppen ernannt 

wurde, dürfte Eller zum Anlass genommen haben, das Bestelldatum des Bildnisses 

in die Zeit um 1508/09 zu verlegen. Als Stütze dafür dient dem Autor – angesichts 

der unbestritten venezianischen Provenienz des Gemäldes – der Hinweis auf einen 

zeitgleichen Aufenthalt des Porträtierten in der Lagunenstadt. Die Fragwürdigkeit 

einer derartigen Argumentation wird schlagend, wenn Eller sogar betont, dass 

„das Alter des Dargestellten mit einer solchen Datierung übereinstimmt“, womit 

Abb. 53, S. 187



187

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

er zu einer krassen Fehleinschätzung eines typischen Kinderporträts gelangt, das 

Francesco Maria als um mindestens ein halbes Jahrzehnt jüngeren Knaben wieder-

gibt.669 Gegenüber der früheren Datierung des Porträtauftrags (1502) ist allerdings 

einzuwenden, dass ein Aufenthalt des jungen della Rovere in Venedig nicht do-

kumentiert ist – es sei denn, dieser hätte seinen Onkel und Vormund Guidubaldo 

Montefeltro auf dessen Flucht vor den Truppen Cesare Borgias nach Venedig be-

gleitet.670

Nachdem Crowe & Cavalcaselle das Porträt Licinio oder Pordenone, Morelli Pel-

legrino da San Daniele und Berenson Michele da Verona zugeschrieben hatten, 

wurde es erstmals von Suida (1935) als um 1502 geschaffenes Werk Giorgiones 

veröffentlicht – eine Zuschreibung, die bei Morassi (1942) Zustimmung fand.671 

Bald danach meldete sich Pallucchini zu Wort, der in Sebastiano del Piombo den 

Schöpfer des Gemäldes zu entdecken glaubte – ein Vorschlag, der vor allem bei 

Hornig und Tschmelitsch ein positives Echo fand und von Zampetti, Klauner und 

Anderson zumindest als diskussionswürdig angesehen wurde.672 Abgesehen da-

von, dass mitunter auch Catena genannt wurde, stellte sich fortan nur noch die 

53	 Giorgione (?), Bildnis des Francesco Maria 
della Rovere (sog. „Knabe mit Helm“), Holz 
auf Leinwand übertragen, 73 x 64 cm, 
Wien, Kunsthistorisches Museum



188

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Frage: Sebastiano oder Giorgione?, wobei sich die jüngere Forschung vorwiegend 

für Letzteren entschieden hat.673

Von der Symmetrieachse nach links abweichend, ist der Knabe als Halbfigur 

im Dreiviertelprofil wiedergegeben, den rechten abgewinkelten Arm auf eine nur 

rechts sichtbare Brüstung gestützt. Wie beim Jüngling im Porträt-Giustiniani ist 

sein schulterlanges, nur spärlich strukturiertes Haar in der Mitte gescheitelt. Wäh-

rend die linke, stark verkürzte Gesichtshälfte in das Dunkel des Grundes taucht, 

ist die rechte so einheitlich beleuchtet, dass sie zugunsten einer vornehmen 

Blässe fast monochrom erscheint. Trotz seines kindlichen Alters wirkt der Port-

rätierte ernst und verschlossen, den Blick ebenso melancholisch wie hoheitsvoll 

auf den Betrachter gerichtet, sich seiner Würde als einziger männlicher Erbe des 

Hauses Della Rovere bewusst. Weniger überzeugt von der Qualität des Porträts ist 

Tschmelitsch, dem zufolge „das ausdruckslose Gesicht Giorgione nicht zuzutrauen 

wäre“. „Das maskenhafte Antlitz“, so der Autor weiter, sei ein Beweis für Suidas 

These, wonach „hier Francesco Maria nach einem modello einer [nach Venedig] 

übersandten Zeichnung oder Ölskizze gemalt wurde“. Diese Annahme stützt sich 

offensichtlich auf den bereits erwähnten Umstand, dass ein Aufenthalt des Kna-

ben in der Lagunenstadt nicht nachweisbar ist. Von Suidas Giorgione-Zuordnung 

abweichend unterstützt Tschmelitsch Pallucchinis Zuschreibung des Gemäldes an 

Sebastiano del Piombo, dessen Datierung um 1506/07 eingeschlossen. Laut die-

ser Entstehungszeit müsste der Rovere im Porträt erheblich älter dargestellt sein. 

Auch dies sei laut Tschmelitsch „leicht zu erklären, [sei] das Bild doch ersichtlich 

nicht nach dem Leben, sondern nach einer wohl Jahre zurückliegenden Vorlage 

gemalt worden“. 674 Wie Tschmelitsch von Pallucchinis Sebastiano-Zuschreibung 

ausgehend, glaubt Klauner das Problem gelöst zu haben, indem sie, basierend 

auf Pallucchinis Spätdatierung, anstatt des damals etwa 17-jährigen Francesco 

Maria einen viel jüngeren Pagen, gleichsam als Stellvertreter des Rovere, im Wie-

ner Porträt abgebildet sieht – eine wenig glaubhafte Theorie, der auch Eller mit 

dem zu seinem an sich korrekt formulierten Bildtitel widersprüchlichen Vermerk 

„Knabe als Page“ etwas abzugewinnen vermag.675 Ferino-Pagden zufolge zeigt 

das Rovere-Porträt eine „erstaunliche Ähnlichkeit in Modellierung und Kopfhal-

tung“ zu Giorgiones Braunschweiger Selbstporträt.676 Gerade das Gegenteil ist der 

Fall. Während sich der Kopf des Knaben deutlich vom dunklen Grund abhebt und 

das Antlitz gleichmäßig mittels homogenem Pinselduktus ausgeleuchtet, folglich 

eher flach als modelliert in Erscheinung tritt, wird das Haupt und der Hals Davids 

im Selbstporträt von der Dunkelfolie weitgehend absorbiert. Das fokussierende 

Licht hebt ausschließlich das Gesicht hervor, in dem das sfumato eine ausgeprägte 

Modellierung bewirkt. Bestimmt durch eine thematisch bedingt extrem vonein-

ander abweichende Bildnisinvention könnte der Unterschied bezüglich der Kopf-

haltung der Porträtierten nicht größer sein. Während das Haupt im Selbstporträt 

dramatisch selbstbewusst abgehoben und gegenüber dem Körper raumgreifend 

in Drehbewegung versetzt ist, zeigt sich der Knabe im Einklang von Körper und 

Kopf in einer flächenhaft beruhigten Ansicht. Gleichwohl ist dieser Vergleich inso-

fern nützlich, als sich dadurch nachweisen lässt, dass das Knabenbildnis in seiner 

Abb. 29, S. 103



189

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONEvom Selbstporträt radikal abweichenden Stillage vorbehaltlos dem früheren Schaf-

fen des Künstlers – also etwa dem Porträt-Giustiniani (1503) angenähert – zuzu-

ordnen ist, was naturgemäß eine Spätdatierung (um 1506–1508) des Gemäldes 

ausschließt. 

Der Knabe trägt ein Gewand aus schwarzem Seidendamast, in den ein Akan-

thuslaubmuster eingewoben ist. Aus den der Mode der Zeit entsprechenden 

Schlitzen des Ärmels quillt das weiße Hemd hervor. Sein über die linke Schulter 

fallender Umhang ist in Karminrot gehalten und zeigt ein chiastisch weißgrau ge-

maltes Pelzfutter. Die knittrige und scharfgratige Faltengebung gleicht jener am 

Mantel der Madonna von Castelfranco sowie am Kleid der Judith. Der Prunkhelm, 

den der Knabe mit beiden Händen umfängt und als Familienerbe wie ein ihm 

zugefallenes Vermächtnis präsentiert, beherrscht – diagonal zum Kopf des Porträ-

tierten versetzt – beinahe den gesamten unteren rechten Bildquadranten. Merk-

würdig ist die für den etwa Zwölfjährigen viel zu groß geratene rechte Hand. Den 

Helmkamm umfasst der Stammhalter der Della Rovere mit der linken Hand, deren 

geknickte Fingerhaltung (die Reflexlichter auf den Fingernägeln inbegriffen) an 

jene des im Porträt-Giustiniani Dargestellten erinnert. Die plastische Wiedergabe 

des von einem grellen, malerisch schimmernden Lichtreflexstreifen durchzogenen 

Helms, auf dem sich die Finger sowie ein verzerrtes Gesicht spiegeln, erreicht einen 

hohen Qualitätsstandard, der auch die Rüstung des hl. Nicasius im Castelfranco-

Altarbild kennzeichnet. Anhand dieses Beispiels lässt sich gut überprüfen, ob Pal-

lucchinis Zuschreibung an Sebastiano del Piombo zulässig ist beziehungsweise in 

Diskussion bleiben sollte. Hier fällt vor allem das Thema „Rüstung“ ins Gewicht, 

mit dem sich Sebastiano in seinem Porträt eines Mannes in Rüstung (Hartford, The 

Wadsworth Atheneum) eingehend befasst hat.677 Im Gegensatz zum äußerst ma-

lerisch dargestellten Prunkhelm des Della Rovere, gibt Sebastiano die den linken 

Arm des Porträtierten umhüllende Rüstung trotz heftiger Lichtreflexe in linearis-

tischer, die metallische Härte des Materials in betonender Weise wieder; anders 

als am Helm des Della-Rovere-Bildnisses vermeidet der Maler Spiegeleffekte, ver-

mutlich in der Absicht, die Formstringenz der sachlich beobachteten Rüstungsteile 

nicht zu stören. 

Links betonen vier einander überschneidende, in den Hintergrund fluchtende 

Säulen die streng aufrechte Haltung des Knaben, die Himmelsrichtungen, Ele-

mente, Jahreszeiten oder die vier Welten der Kabbala symbolisierend. Das Motiv 

der vom oberen Bildrand überschnittenen Säulenstellung begegnet auch im Al-

tarbild von S. Giovanni Crisostomo in Venedig, das 1510 von Giorgione konzi-

piert und von Sebastiano vollendet wurde. Auch im Porträt des Kardinals Ferry 

Carondolet (Madrid, Sammlung Thyssen-Bornemisza), das Sebastiano bald nach 

seiner Übersiedlung von Venedig nach Rom gemalt hat, tritt die Säulenstellung 

– nunmehr in voller Größe kompositionsbeherrschend und von giorgionesker 

Schattenbildung kaum verunklärt – in Erscheinung.678 – Um zur Lösung eines um-

strittenen Zuschreibungsproblems beizutragen, ist es erforderlich, neben einer de-

taillierten Beachtung von Einzelmotiven, das strukturelle Bildganze in Augenschein 

zu nehmen. Eller zufolge sei „die horizontale und vertikale Untergliederung [der 

Abb. 60, S. 211



190

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Komposition] erstaunlich“. Giorgione, dessen Urheberschaft der Autor als gesi-

chert ansieht, „teilt das Bild in eine linke und rechte Hälfte“.679 In der Tat hat der 

Künstler die bildteilende Vertikale mit der linken, wie mit dem Lineal gezogenen 

Kontur des weißgrauen Pelzfutters nachdrücklich betont; parallel dazu die Säulen-

stellung. Dem antworten Horizontalelemente, wie der rechte Unterarm und der 

ungewöhnlich große, waagrecht mit der Augenhöhe des Knaben übereinstim-

mende cartellino, der sich rechts nur schwach vom dunklen Grund abhebt und 

dessen Beschriftung vermutlich später übermalt wurde.680 Diese Favorisierung der 

Orthogonalität und das daraus resultierende Bekenntnis zur Bildflächenparallelität 

sind Merkmale, die in den Kompositionsschemata Giorgiones in dieser Prägnanz 

nirgends in Erscheinung treten. Davon abgesehen und nach Abwägung aller Pro- 

und Kontraargumente ist es jedoch keinesfalls berechtigt, das Bild – wie aus Ped-

roccos Giorgione-Monografie hervorgeht – im Verzicht auf jeglichen wissenschaft-

lichen Diskurs aus dem Œuvre des Künstlers zu streichen. M. E. ist hier Herzner 

zuzustimmen, wenn sie schreibt: „Im Frühwerk Giorgiones findet das Porträt des 

jungen Francesco Maria della Rovere seinen angemessenen Platz“, und zugleich, 

restliche Zweifel an der Zuschreibung anerkennend, im Titel ihres Katalogartikels 

hinter dem Namen Giorgiones ein Fragezeichen setzt.681

Während beim Della-Rovere-Porträt doch vieles für eine Autorschaft Giorgiones 

spricht, ist die Zuschreibungsproblematik bezüglich des Gemäldes Bildnis eines Rit-

ters mit seinem Knappen (Florenz, Uffizien) bis heute umstritten. Einigkeit besteht 

nur hinsichtlich der bemerkenswerten Qualität des Bildes, für dessen Produktion, 

so Ferino-Pagden, „eigentlich nur ein hervorragender Künstler in Frage kommen 

sollte“.682 Diese anerkannte Qualifikation änderte indes nichts daran, dass man ne-

ben Giorgione auch an weniger bedeutende Künstler, wie Torbido, Caroto, Cavaz-

zola und Romanino, gedacht hat, wobei bisweilen auch die Auffassung, wonach 

es sich hier um eine „alte Replik eines verlorenen Originals [Giorgiones]“ handle, 

vertreten wurde.683 Die Forschungsgeschichte setzt zu Beginn des 18. Jahrhun-

derts ein, als sich das Doppelbildnis im Prager Schloss befand und im Inventar der 

kaiserlichen Sammlung mit dem Vermerk „Scola Tizian“ geführt wurde. Später 

gelangte das Bild nach Wien, wo es Christian Mechel im 1783 erschienenen Ka-

talog der kaiserlichen Gemäldegalerie als Werk Giorgiones bezeichnet. Immerhin 

erkannte man demnach schon im 18. Jahrhundert den hohen Qualitätsgrad des 

Gemäldes. Erst etwa ein Jahrhundert später, als sich mit Cavalcaselle und Morelli 

eine wissenschaftlichere Kunstbetrachtung abzeichnete, regten sich Zweifel an 

Mechels Giorgione-Zuschreibung. Die eminent harte Malweise im Doppelporträt 

brachte mit sich, dass man das Werk der Malerschule von Verona zuordnete. Die-

sen Vorschlag präzisierten Berenson und Gamba mit der Nennung Cavazzolas, den 

Letzterer wie folgt charakterisiert: „Als Kolorist ist er echter Veroneser mantegnes-

ker Herkunft und hat keinerlei Beziehungen zu der gleichzeitigen venezianischen 

Kunst.“ Zu den Cavazzola-Verfechtern zählen ferner L. Venturi, Wittkover und 

Richter. Später war es vor allem Hornig, der seine Zuschreibung an Cavazzola mit-

tels einer eingehenden, durch zahlreiche Werkvergleiche gestützten Bildanalyse, 

Abb. 54, S. 191



191

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

den Namen Giorgione allerdings nur am Rande erwähnend, auf eine wissenschaft-

lich profunde Basis stellte. Auch in der neueren Forschung (Anderson) wurde diese 

Zuordnung akzeptiert.684 Riccobonis Zuschreibung an Romanino wurde erst jüngst 

(unzitiert) von Eller übernommen, der sich zwecks Abgrenzung des Malers von 

Giorgione mit folgendem Kommentar begnügt: „Romanino füllt die Leinwände 

im Gegensatz zu Giorgione ohne innere und äußere Spannung wie eine reich ge-

deckte Renaissance-Tafel.“685 Dies mag stimmen, mehr als fraglich jedoch wird die 

Sache, wenn Eller hinzufügt: „Die Figuren befinden sich aber im Gegensatz zu 

Giorgione nicht im Zustand einer inneren Ruhe, sondern scheinen eher einem gu-

ten italienischen Wein zugesprochen zu haben.“686 – Mechels Giorgione-Zuschrei-

bung fand erst bei Justi und zwei Jahrzehnte danach bei Longhi Zustimmung. Ihm 

folgten Ballarin, Lucco und jüngst Natali. Besonders Tschmelitsch erweist sich als 

glühender Verfechter der Autorschaft Giorgiones, wenn er in empörtem Tonfall 

bemerkt: „Unverzeihlich bleibt es, vor solchem Bild von einem Nachahmer [Gior-

54	 Cavazzola, Bildnis eines Ritters mit seinem 
Knappen, Leinwand, 90 x 73 cm, Florenz, 
Uffizien



192

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE giones] zu reden. Lächerlich muten da Namen wie Cavazzola oder Torbido an.“ 

Gleichsam am Gegenpol angesiedelt ist der Mitverfasser der rezenten Giorgione-

Monografie, Pedrocco, der das Doppelbildnis „als unverkennbaren Fremdkörper 

aus dem giorgionesken Katalog“ eliminiert.687 

Etwa zwei Drittel der Bildfläche einnehmend, steht der Ritter, wie sein Knappe 

als Halbfigur wiedergegeben, hinter eine Brüstung. Kopf und Rumpf des Gerüs-

teten sind, von der Mittelachse abweichend, nach links geneigt. Das angehobene 

Haupt ist gegenüber der Schrägposition des Körpers in leichte Drehung versetzt, 

en face dargestellt, der Blick hoheitsvoll wie von oben auf den Betrachter gerich-

tet. Obwohl das Gemälde im Ganzen gesehen nur eingeschränkt Reflexe eines 

Giorgionismo erkennen lässt, scheint zwischen den Gesichtszügen des Ritters und 

dem Braunschweiger Selbstporträt Giorgiones eine gewisse Affinität zu bestehen. 

Dies zeigt sich – neben der emporgereckten Kopfhaltung – in der leicht vorge-

schobenen Kinnpartie, der kräftigen Nase, den tief liegenden Augen, den scharf 

gezeichneten Brauen und vor allem in der niedrigen Stirn. Trotz dieser unverkenn-

baren Parallelen ist eine Zuschreibung des Gemäldes an Giorgione problematisch, 

zumal hinsichtlich der Lichtführung und Modellierung zwischen den beiden Bild-

nissen tief greifende Differenzen bestehen. Während bei Giorgione das Licht auf 

das Gesicht fokussiert ist und der Kopfumriss zur Gänze vom Dunkelgrund absor-

biert wird, hebt sich das gleichmäßig ausgeleuchtete Haupt des Ritters mit mar-

kanter Konturierung von der räumlich abgespalteten Finsternis des Hintergrunds 

ab. Hornig, für den auch diesbezüglich die Autorschaft Cavazzolas außer Streit 

steht, registriert zu Recht eine „Ambivalenz der seelischen Grundhaltung“ – ein 

Phänomen, das er auch bei anderen Porträts des Künstlers zu entdecken glaubt; 

in Wirklichkeit handelt es sich um eine im Œuvre Cavazzolas signifikante Ausnah-

meerscheinung, die giorgionesken Einfluss verrät. Die psychische Ambivalenz des 

Ritters besteht darin, dass „Stolz und Willensstärke“ mit „verhaltener Melancholie 

und einem Anflug von Resignation“ einherzugehen scheinen.688 Nicht zuletzt un-

ter dem Eindruck dieser schwankenden Gemütslage und des verinnerlichten Blicks 

des Dargestellten glaubte Justi in dem Bild „die Seele Giorgiones, die göttliche“ zu 

erkennen.689 Das zutiefst ungiorgioneske Interesse am Detail sowie die auf präzi-

ser Beobachtung beruhende Wiedergabe des Stofflichen sind die herausragenden 

Merkmale von Cavazzolas ebenso harter wie unatmosphärischer Formensprache. 

Dies manifestiert sich bereits am schulterlangen Haar des Ritters, dessen fein ge-

zeichnete Locken von zahllosen goldgelben Reflexlichtern übersät sind, vor allem 

aber an der Rüstung, deren Spangen, Scharniere, Schuppenmuster und Nägel 

detailgetreu herausgearbeitet sind. Hinzu kommen hart aufgesetzte Lichter, die 

neben ihrer modellierenden Funktion der tastbaren Darstellung des kalten Me-

talls dienlich sind. Hier drängt sich ein Vergleich mit der Rüstung des hl. Nica-

sius in Giorgiones Castelfranco-Madonna auf. Anstatt sich in Details zu verlieren, 

ist Giorgione bestrebt, mittels spezifischer Lichtführung auch der Schwärze des 

Materials malerische Wirkungen abzugewinnen. Das bei Cavazzola häufig wie-

derkehrende Motiv der vor der Brust überkreuzten Arme zeugt laut Hornig vom 

„trotzigen Selbstbehauptungswillen“ des Ritters, kann aber zugleich als Geste des 



193

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE„Sichverschließens “ verstanden werden. Der rechte Arm ist abgewinkelt, der Un-

terarm parallel zur Bilddiagonalen verlaufend. Die Hand ruht auf der Parierstange 

des gewaltigen Schwerts (ein sogenannter „Beidhänder“), dessen Klinge und Griff 

mit der Parierstange ein Kreuz bilden, das zum einen als christliches Symbol zu 

deuten ist, zum anderen das Bildachsenkreuz präludiert. Vom linken Arm sind nur 

die Finger der Hand sichtbar, wobei der Zeigefinger auf den mit einem Faltenvi-

sier versehenen Prunkhelm zu weisen scheint. Dieser bildet den Ausgangspunkt 

der für die Dynamik der Komposition so entscheidenden Diagonalen des rechten 

Unterarms. Die Kollision gerader und gebogener Formelemente sowie die an die-

ser Stelle gehäuft auftretenden Überschneidungen dürften, so Hornig, „dem Be-

dürfnis [des Künstlers] nach Dynamisierung der Bildmitte entspringen“.690 Ausge-

hend vom Helm, der, auf der Brüstung platziert, von einem Sporenpaar und einem 

Streitkolben flankiert wird, stellt sich neuerlich die Frage nach einer möglichen Ur-

heberschaft Giorgiones. Nützlich erweist sich hier ein Vergleich mit dem Bildnis des 

Francesco Maria I. della Rovere, in dem sich der Helm des Knaben von jenem des 

Ritters deutlich unterscheidet. Anstatt die materiellen Eigenschaften des Gemäldes 

zu betonen, gilt Giorgiones Interesse primär dessen malerischer Wiedergabe, die 

sich vor allem in den vom Licht hervorgerufenen Spiegeleffekten niederschlägt, 

wogegen am Ritterhelm der Einsatz von hartem Glanzlicht (unterschiedlich dazu 

der Begriff „Leuchtlicht“) für eine präzise Darstellung der metallischen Werte – 

den vergoldeten Zierrat inbegriffen – sorgt. Räumlich wie kompositionell höchst 

problematisch ist die Stellung des zwischen Bildrand und Ritter eingeklemmten 

Knappen, der, im Profil dargestellt, am Rücken seines Herrn zu kleben und aus 

dem räumlich unbestimmbaren Grund aufzutauchen scheint. Den Ritter über-

ragend, vermittelt er einen nahezu schwebenden Eindruck. Sein rechter Arm ist 

ähnlich abgewinkelt wie jener des Ritters, wobei unklar bleibt, wohin seine rechte 

Hand geraten ist. Eigentlich müsste sie zu sehen sein, zumal die dem Betrach-

ter zugekehrte Körperhälfte des Jungen sich auf derselben Bildebene befindet 

wie die rechte Schulter des Hauptdarstellers. Das Erscheinungsbild des Knappen 

wird vor allem durch einen prägnanten Bunt-unbunt-Farbkontrast bestimmt, der 

sich aus dem Weiß der Mütze und dem gesättigten Zinnoberrot des unter dem 

schwarzen Koller hervortretenden Schulterumhangs zusammensetzt. Damit ver-

leiht der Künstler dem linken Bilddrittel ein dominantes visuelles Gewicht, ohne im 

rechten Bilddrittel, wo das Schwert vor dem Dunkelgrund eine isolierte Stellung 

einnimmt, für einen harmonisierenden, das Gleichgewicht wahrenden Ausgleich 

zu sorgen. Ergebnis ist eine linkslastige, asymmetrische Komposition, die durch 

die entsprechende Neigung des Ritters, dessen Haupt die vom Knappen gehal-

tene, von der imaginären Symmetrieachse abweichende Standartenstange zu ent-

wachsen scheint, noch zusätzlich unterstrichen wird. Dies hat zur Folge, dass zwei 

Drittel der Bildfläche von einem horror vacui gekennzeichnet sind, der zwar die 

plastischen Werte der Gegenstände nicht mindert, aber, anstatt Räumlichkeit zu 

erzeugen, lediglich eine reliefhafte Wirkung hervorruft – alles zusammengefasst: 

strukturelle Eigenschaften, nach denen man im Œuvre Giorgiones vergeblich Aus-

schau hält.



194

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Zu Recht hat Hornig die „Vorliebe für zweidimensionale, lineare Bildkonstruk-

tion“ als ein wesentliches Merkmal der Kompositionen Cavazzolas bezeichnet. 

Daraus resultierend das Resümee des Autors zu den strukturbedingten Ausdrucks-

qualitäten des Doppelbildnisses: „Die Brüstung unten vervollständigt das Gerüst 

aus Horizontalen und Vertikalen, das die Bildfläche freirhythmisch gliedert, zu-

gleich rahmt und gitterartig verfestigt […]. Die wie in momentaner Drehung be-

griffene Gestalt des Ritters scheint sich in dem Gefüge der Vertikalen zu winden 

und wirkt wie gelähmt und festgebannt. […] Die vorgestellten Personen befinden 

sich im räumlich Unbestimmbaren […]. Sie bleiben in sich selbst befangen, abwei-

send und einsam.“691 

Von Mechel zufolge handelt es sich hier um Bildnisse des Kondottiere Gatta-

melata und dessen Sohn Antonio – ein Identifikationsversuch, den die Forschung 

als historisch völlig unbegründet längst zurückgewiesen hat. Ebenso unhaltbar 

ist Luccos Vorschlag, den Dargestellten mit Jacopo Pesaro (Bischof, Malteserritter 

und „General der Kirche“) zu identifizieren. Als einziger Beleg dafür dient ihm ein 

Verweis auf Tizians in Antwerpen aufbewahrtes Gemälde Bischof Jacopo Pesaro 

wird von Papst Alexander VI. dem hl. Petrus vorgestellt (ca. 1510 oder 1513), in 

dem zu Füßen des Thronpodests ein Helm platziert ist, der, abgesehen vom feh-

lenden Visier, jenem im Doppelbildnis gleicht. 692 Berechtigt ist die Frage, ob hier 

überhaupt ein konkretes Porträt vorliegt. Tschmelitsch dürfte das Richtige treffen, 

wenn er vom „archetypischen Urbild“ eines Kondottiere spricht und Jakob Burck-

hardt zitiert, der den Kondottiere als „das geniale Individuum, das in schrankenlo-

ser Ungebundenheit die Welt nach dem eigenen Gesetz zu formen trachtet“ cha-

rakterisiert.693 Überlegenswert ist ferner der Hinweis Ballarins auf eine mögliche 

literarische Quelle bei Plinius, gemäß der Apelles ein Bildnis von Kleitos, Alexanders 

geliebtem Truppenbefehlshaber, gemalt hätte – und zwar in dem Moment, als 

„ihm sein Knappe den Helm reichte, ehe er sich auf sein Pferd schwang, um in 

die Schlacht zu reiten“.694 Eine literarische Implikation dieser Art hätte Giorgiones 

Bestreben, dem Betrachter mehrere Deutungsmöglichkeiten anzubieten, gewiss 

entsprochen. Obwohl das Doppelporträt laut Ferino-Pagden zweifelsfrei „gior-

gionesken Geist atmet“, gibt es jedoch aus stilistisch-formaler Sicht m. E. kaum 

Gründe, Hornigs Zuschreibung an Cavazzola abzulehnen. Ob dessen erst etliche 

Jahre nach Giorgiones Tod ansetzender Datierungsvorschlag „zwischen 1518 und 

1522“ akzeptabel ist, sei jedoch dahingestellt.695

Bezüglich der Gemälde Der leidenschaftliche Sänger und Der Flötenspieler (beide 

in Rom, Galleria Borghese) eröffnet sich eine Zuschreibungsproblematik, welche 

die Forschung in mehrere Lager gespalten hat. Die beiden maßgleichen Bilder ge-

hören seit Beginn des 17. Jahrhunderts zur Sammlung des Kardinals Scipione Bor-

ghese, in deren erstem Katalog (1650) sie Giorgione zugewiesen und als „Die zwei 

Narren“ betitelt werden.696 Dieser Zuschreibung widersprach am Ende des 19. 

Jahrhunderts A. Venturi. Seiner Zuordnung der Gemälde an Domenico Capriolo 

folgten Berenson und Fiocco, während Longhi sich zunächst für Domenico Man-

cini aussprach, um später wieder zu Giorgione zurückzukehren. Gamba hingegen 

Abb. 55, S. 195

Abb. 56, S. 196



195

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

dachte an einen provinziellen, unter Pordenones Einfluss stehenden Maler.697 1920 

kam Bewegung in die Forschung, als Ravà in Gabriele Vendramins Nachlassinven-

tar (1568) ein Dokument entdeckte, in dem „ein Bild von der Hand des Zorzon 

aus Castelfranco, mit drei zum Gesang vereinten Personen“ genannt wird.698 Wie 

Longhi sah auch Della Pergola die beiden Bilder der Galleria Borghese als Bestand-

teile des Vendramin’schen Gemäldes. Dieses sei später zerschnitten worden und 

der mittlere Sänger verloren gegangen. Auch die eigenhändige Ausführung durch 

Giorgione stellt die Autorin außer Zweifel.699 Diese Fragmentierungsthese wurde 

von Anderson widerlegt, nachdem sich schon zuvor Tschmelitsch mit der Proble-

matik beschäftigt hatte, ohne von der Verfasserin erwähnt zu werden.700 Ausge-

hend von Della Pergolas These, hätte die Breite des Gemäldes nahezu zweieinhalb 

55	 Anonymer Giorgione-Nachfolger, Der 
leidenschaftliche Sänger, Leinwand, 
105 x 78 cm, Rom, Galleria Borghese



196

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE

Meter betragen und damit alle vergleichbaren Werke Giorgiones in der Breitener-

streckung bei Weitem übertroffen. So gedacht ist es kaum vorstellbar, dass der 

Künstler bei der Umsetzung eines eher bescheidenen Sujets – der Darstellung von 

lediglich drei, auf Brustbildgröße reduzierten Musikanten – eine derart monumen-

tale Malfläche beansprucht hätte. Bei einem ähnlichen Thema, dem Vokalkonzert 

(Hampton Court) – einem weit anspruchsvolleren Kompositionsschema –, hatte er 

sich mit einem erheblich knapper bemessenen Bildformat (Breite: 98 cm) begnügt. 

Nachdem schon früher eine qualifizierte Mehrheit von Experten – darunter etwa 

Pallucchini, Morassi und Tschmelitsch oder Pignatti, der für einen Nachfolger Gi-

orgiones plädierte – eine Autorschaft Giorgiones bestritten hatte, kam es in der 

56	 Anonymer Giorgione-Nachfolger, 
Flötenspieler, Leinwand, 105 x 78 cm, Rom, 
Galleria Borghese

Abb. 49, S. 174



197

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONErezenten Forschung neuerlich zu einer Auseinandersetzung mit der Zuschreibungs-

problematik, wobei sich zwei Parteien herausbildeten. Während die eine – promi-

nent besetzt mit Ballarin und Lucco – abermals zum Namen des Meisters aus Cas-

telfranco zurückkehrte, verwies die andere – repräsentiert durch Coliva, Anderson 

und Pedrocco – den Urheber der beiden Werke in die Anonymität des 16. Jahrhun-

derts.701 Letzteres wird vorwiegend mit der mangelnden Qualität der Bilder begrün-

det, die, so Pedrocco, „nicht nur Giorgiones sicheren Werken, sondern zugleich 

der gesamten venezianischen Kunst des frühen Cinquecento fremd ist“.702 Schon 

vor einer detaillierten Qualitätsprüfung fallen zwei Merkmale ins Gewicht, die ge-

gen eine Zuschreibung der beiden Borghese-Gemälde an Giorgione sprechen: zum 

einen deren über einen Meter betragendes Höhenmaß, dem man in keinem Brust-

bildporträt Giorgiones begegnet, zum anderen die auffallende Disproportionalität 

der Dargestellten. Im Vergleich mit den mächtigen Oberkörpern, die, sofern man 

sie sich nach unten zu vervollständigt vorstellt, den Eindruck veritabler Riesenfigu-

ren vermitteln, sind die Köpfe ausnehmend klein – bereits den Stileigenschaften des 

Manierismus angenähert – dimensioniert, auch dies eine bei Giorgione undenkbare 

Eigenschaft. Von Giorgione ebenfalls abweichend die Position des beinahe in das 

obere Bilddrittel versetzten Haupts des cantatore appassionato, dessen rote, weit 

ausladende und mit vorkragender Krempe versehene Kopfbedeckung auf dem 

Gesicht ein lebhaftes Licht-Schatten-Spiel erzeugt. Allein das nach links geneigte, 

angehobene und dadurch in leichter Untersicht wiedergegebene Haupt (vgl. Gior

giones Selbstbildnis), Anklänge an ein sfumato und der verinnerlichte Gesichts-

ausdruck bezeugen giorgionesken Einfluss. Davon weit entfernt die unnatürlich 

überlängten, zudem von den Bildrändern überschnittenen Schulterkonturen sowie 

ein übersteigertes Pathos, das in der Effekt haschend an die massige Brust herange-

führten Hand mit spinnenlangen, gespreizten Fingern zum Ausdruck gelangt. Ein 

ungelöstes Problem ist der rechts vom Sänger in horizontaler Lage auftauchende, 

wie abgetrennt anmutende, schemenhafte Männerkopf, der als Produkt freier Fan-

tasie gleichsam als ‚Gedankenbildnis‘ figuriert. Erinnert sei hier an den ersten Her-

ausgeber des Borghese-Sammlungskatalogs, der den Sänger als buffone bezeich-

net hat. So gedacht könnte man das ominöse Begleitbildnis metaphorisch im Sinne 

des sprichwörtlichen „Schalks, der dem Narren/Sänger im Nacken sitzt“ verstehen. 

Noch spekulativer ist Tschmelitschs Deutungsversuch, dem zufolge es sich hier um 

ein „surreal gesehenes Selbstbildnis“ des unbekannten Malers handle. Dazu der 

Autor weiter: „Gewiss mag diese Besonderheit den Schlüssel für die Zuschreibung 

enthalten. Weist er auf die Nachbarschaft des Dosso Dossi?“ Was Tschmelitsch als 

Frage formuliert, wird bei Eller unversehens zur Gewissheit, wenn er das Werk im 

Verzicht auf jeglichen stilkritisch-komparatistischen Beweis und, ohne den Verfas-

ser zu zitieren, nun tatsächlich Dosso Dossi zuordnet und völlig unbegründet mit 

„um 1515“ datiert.703 Auch beim Flötenspieler besteht, wie bei dessen Pendant, 

zwischen dem gigantischen Oberkörper und dem kleinen Kopf ein krasses Miss-

verhältnis. Mit dem grimassierenden Gesichtsausdruck, dem verschmitzt mit dem 

Betrachter kokettierenden Blick sowie dem zum Gelächter ansetzenden, geöffne-

ten Mund des Musikanten bringt der Maler eine „naturalistische“ Note ins Spiel, 



198

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE die laut Tschmelitsch für den „Romantiker“ Giorgione völlig undenkbar wäre. Mehr 

noch als beim Sänger trägt auch die mangelhafte Qualität der Körperdarstellung 

dazu bei, eine Autorschaft Giorgiones nachdrücklich von der Hand zu weisen. In 

der Tat bringt die jähe Kopfwendung des Flötisten den Maler in ernste Schwierig-

keiten, die einzelnen Körperteile zu einem überzeugenden Ganzen zu verschmel-

zen. Dies beginnt schon am inhomogen auf dem Rumpf sitzenden Hals und setzt 

sich fort an der zeichnerisch unbewältigten Schulterpartie, der ein stattlicher Buckel 

entwächst – ganz zu schweigen von dem missratenen Maßverhältnis zwischen dem 

überlangen Oberarm und dem stummelartigen Unterarm, dem ein perspektivisch 

verfehlter Verkürzungsversuch zugrunde liegen mag. Das Licht fällt von rechts auf 

den buffone, also in entgegengesetzter Richtung zum Sänger. Schon allein diese 

voneinander abweichende Lichtführung schafft Gewissheit, dass es sich hier, wie 

bereits Ballarin betont hat, um zwei selbstständige Bilder handelt. Daraus resul-

tiert ein weiteres Gegenargument zu Della Pergolas These eines breitformatigen, 

drei Personen umfassenden Gemäldes. Zugleich wird auch deren Zuschreibung an 

Giorgione hinfällig, zumal dieser nie auf die Idee gekommen wäre, in einem und 

demselben Gemälde – vor allem in den Gruppenbildnissen – zwei derart wider-

sprüchliche Lichtquellen zum Einsatz zu bringen.

Das Urteil Salomons in Kingston Lacy/Dorset (Bankes Collection)

Wie Urkunden nahelegen, dürfte das unvollendete Gemälde mit jenem Leinwand-

bild identisch sein, das die Tre Capi, die Vorsteher des Consiglio dei Dieci, bei Gior-

gione für ihren Audienzsaal im Dogenpalast bestellt hatten. Nach mehrheitlicher 

Auffassung sei dieses Werk der Brandkatastrophe von 1574 (spätestens dem zwei-

ten Brand im Jahr 1577) zum Opfer gefallen. Tatsächlich aber dürfte es das Atelier 

Giorgiones zu dessen Lebzeiten nie verlassen haben, zumal es kaum vorstellbar ist, 

dass der Meister aus Castelfranco es seinen Auftraggebern im unfertigen Zustand 

geliefert hätte. Die Identifizierung dieses Gemäldes von Giorgione mit jenem in 

Kingston Lacy geht auf Crowe & Cavalcaselle zurück.704 Dahinter stand die Über-

legung, dass die Tre Capi das höchste Richteramt in der Republik bekleideten. 

Verständlich ihr Wunsch, der bereits mehr als ein halbes Jahrhundert zuvor ent-

standenen und an der Nordecke des Foscari-Traktes situierten Skulpturengruppe 

mit dem Salomo-Urteil, das ihnen beim Durchschreiten der Porta della Carta täg-

lich vor Augen stand, ein für ihren Sitzungssaal in Malerei gefertigtes, themenglei-

ches Pendant gegenüberzustellen, ausgeführt in einem der Würde und Dimension 

des Raumes entsprechend großen Bildformat. Von der Möglichkeit eines privaten 

Auftraggebers ist insofern abzusehen, als alle von Giorgione für Adelsfamilien 

gemalten Bilder erheblich kleiner dimensioniert sind als jenes in Kingston Lacy, 

dessen Maße (208 x 318 cm) den einem Staatsauftrag adäquaten Anspruch auf 

Monumentalität erheben. 

Zwei Dokumente bezeugen den Auftrag des Consiglio dei Dieci an „Maistro 

Zorzi da Castelfranco, depentor, per far el teller [= Leinwand beziehungsweise Ge-

Abb. 57, S. 199



199

mälde] da esser posto a la udienzia [= Audienzsaal] de lo ill.mo conseglio“. Beide 

beinhalten Zahlungsanweisungen an den Künstler, die eine vom 19. August 1507 

in Höhe von 20 Dukaten, die andere vom 24. Januar 1508 mit 25 Dukaten. Das 

Fehlen einer Schlussabrechnung scheint die ausstehende Lieferung des unferti-

gen Gemäldes zu bestätigen. Der verbreiteten Auffassung, wonach das Bild („el 

teller“) beim Brand von 1574 vernichtet worden sei, folglich nicht mit jenem in 

Kingston Lacy ident sein könne, hat Hornig nachdrücklich widersprochen. Unter 

Berufung auf Bardi und Sansovino weist er nach, dass die Räume des Consiglio dei 

Dieci (die „stanza dei Tre Capi“ eingeschlossen) den Brand unversehrt überstan-

den hätten, was auch heute noch die originalen Deckengemälde Paolo Veroneses 

und seiner Mitarbeiter aus den 50er-Jahren bezeugen. Der zweite Brand von 1577 

kommt hier ohnehin nicht in Betracht, da dieser nur im Westteil des Dogenpalas-

tes gewütet hat.705

Das Gemälde wurde von Ridolfi in der Sammlung Grimani besichtigt und erst-

mals als Werk Giorgiones identifiziert. In seinen „Le Maraviglie dell’Arte“ (1648) 

verweist der Verfasser vor allem auf die „maniera grande di Giorgione“, zudem 

erwähnt er auch den unfertigen Zustand des Henkers („la figura del ministro non 

finita“). 1811/12 gelangte das Werk in den Besitz der Sammlung Marascalchi 

in Bologna, wo es Lord Byron sah. In einem Brief vom 26. 2.1820 berichtet der 

57	 Giorgione (unter Mitwirkung von 
Sebastiano del Piombo), Das Urteil 
Salomons, Leinwand, 208 x 315 cm, 
Kingston Lacy (Dorset), Bankes Collection



200

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Dichter seinem Freund Lord W. Bankes von der hohen Qualität des Bildes, mit der 

nachdrücklichen Empfehlung, es zu kaufen. Erst einige Jahre danach erwirbt es 

dieser für seine Sammlung in Kingston Lacy, wo es sich heute noch befindet.

Seit Rumohr (1827) herrschte im 19. Jahrhundert uneingeschränkte Einigkeit 

über Giorgiones Urheberschaft. Waagen bezeichnete das Gemälde sogar als „be-

deutendste Komposition“ des Künstlers. Ihm folgten vor allem Crowe & Caval-

caselle und Lübke.706 Beginnend mit Berenson (1903) und Venturi (1913), ent-

schied sich im 20. Jahrhundert eine klare Mehrheit für Sebastiano del Piombo, 

dem die neuere Forschung das Bild in Kingston Lacy fast ausschließlich zuschreibt. 

Hier alle in diese Richtung argumentierenden Autoren zu erwähnen, würde wohl 

zu weit führen. Genannt seien zunächst lediglich jene Stimmen, die vorbehaltlos 

für Giorgione plädieren: zunächst Cook, dann Justi, dem wir bis heute die beste 

Analyse des Werks verdanken, weiters Schubring, der das Werk als „Giorgiones 

mächtigstes Bild“ einschätzt, ferner Richter, der die Überzeugung vertritt, dass nur 

Giorgione der Autor sein kann, und für den eine Partizipation Sebastianos an der 

Invention des Bildes unvorstellbar ist. Ihm folgen Gamba, später Tschmelitsch mit 

der enthusiastischen Bemerkung, „dass dieses Bild nicht nur [Giorgiones] vollgül-

tigstes Werk der strengen Hochrenaissance ist, sondern dass das für die venezi-

anische Malerei insgesamt gilt“.707 Hervorgehoben sei nicht zuletzt Hornig, der 

sich als geradezu leidenschaftlicher Giorgione-Befürworter erweist und dessen 

analytische wie komparatistische Bemühungen ihresgleichen suchen. Völlig un-

verständlich, dass seine vielfältigen Argumente – einschließlich seiner zutreffenden 

Bestrebungen, Sebastianos begrenzte Leistungsfähigkeit zu kritisieren – seitens der 

Sebastiano-Verfechter unreflektiert geblieben sind. Im Übrigen zählen Braunfels 

und Morassi zu den wenigen Forschern, für die der Kompositionsentwurf durch 

Giorgione unbestritten ist. Indes halten auch sie an Sebastianos Funktion als aus-

führendes Organ fest – unsicher, in welchem Ausmaß.708

Weshalb Giorgione das Werk unvollendet ließ, ist rätselhaft. War es eine selbst-

kritische Haltung gegenüber seinem Gesamtkonzept, dessen kompositionelle 

Bewältigung durch das für ihn ungewohnt große Bildformat erschwert wurde, 

oder doch eher der Umstand, dass ihn der vielleicht unerwartete Großauftrag zur 

Freskierung der Fondaco-Fassaden zum Abbruch der Arbeiten am Salomo-Urteil 

gezwungen hat? Eine gleichzeitige Beschäftigung mit den Fresken, für die eine im 

Dezember 1508 angefertigte Schlussabrechnung tradiert ist und für deren Ausfüh-

rung allein schon witterungsbedingt lediglich die Frühjahrs- und Sommermonate 

infrage kamen, hätte wohl auch jeden anderen Künstler überfordert. So gese-

hen war dringend für Ersatz zu sorgen. Dass der mittlerweile auf Beschleunigung 

drängende Consiglio dei Dieci Sebastiano del Piombo mit der Finalisierung des 

Staatsauftrags betraute, gilt als sehr wahrscheinlich. Indes führte auch Sebastianos 

Eingriff nicht zur Vollendung des Gemäldes. Vor allem der Verzicht des Malers auf 

eine ergänzende Darstellung der für das Verständnis des Bildinhalts unabdingba-

ren Kinder der beiden sich dem Urteilsspruch Salomons stellenden Mütter dürfte 

bei den Tre Capi Befremden hervorgerufen haben, was vermuten lässt, dass diese 

von einer Präsentation des Werks in ihrem Audienzsaal Abstand genommen ha-



201

DAS URTEIL SALOMONSben. Für Hirst, der das Gemälde zur Gänze für Sebastiano in Anspruch nimmt, 

folglich einen Zusammenhang mit Giorgiones Staatsauftrag ablehnt, stellt sich der 

Sachverhalt naturgemäß ganz anders dar. Ihm zufolge sei das Werk von Andrea di 

Nicolò Loredan für dessen Palast am Canal Grande (errichtet 1502–1509; später 

Palazzo Vendramin-Calergi) bestellt worden. Die Tatsache, dass Andrea in den Jah-

ren 1506, 1509 und 1510 im Consiglio dei Dieci den Vorsitz innehatte, lässt viel-

leicht sogar den Schluss zu, dass er in dieser Funktion den Auftrag an Giorgione 

angeregt und das von Sebastiano ebenfalls unvollendet belassene Gemälde nach 

dessen behördlicher Zurückweisung in seinen Familienpalast transferiert hat.709

Für den Saal des obersten Tribunals hätte sich in der Tat kein anderes Bild-

thema besser geeignet als das Urteil Salomons – ein Sujet, mit dem sich Gior-

gione bereits etwa ein Jahrzehnt zuvor am Anfang seiner Karriere beschäftigt 

hatte. Für den Vollzug des Staatsauftrags wäre wohl kaum ein anderer Maler als 

der neben Giovanni Bellini in venezianischen Adelskreisen am meisten geschätzte 

Meister aus Castelfranco infrage gekommen – gewiss auch nicht der um etwa 

acht bis zehn Jahre jüngere Sebastiano del Piombo, der damals erst am Beginn 

seiner künstlerischen Laufbahn stand. – Im Rückblick auf das kleinformatige Urteil 

Salomons (Florenz, Uffizien) wird manifest, welch raschen Entwicklungsgang Gi-

orgione innerhalb einer erstaunlich kurzen Zeitspanne vollzogen hat. Während er 

im Florentiner Gemälde, in dem die Szene im Freien vor einem Landschaftshinter-

grund spielt und die Figuren in gleichförmig parataktischer Reihung angeordnet 

sind, noch ganz dem Quattrocento verpflichtet ist, markiert er mit dem Urteil 

Salomons in Kingston Lacy bereits den Höhepunkt der venezianischen Hochre-

naissancemalerei. Erste Ansätze dazu gab es bereits etwa zwei Jahre zuvor in Gio-

vanni Bellinis Pala di San Zaccharia (dat. 1505), die jedoch in ihrer Gesamtanlage 

immer noch der Sacra Conversazione-Tradition des Quattrocentos verpflichtet ist. 

Anders als im Florentiner Urteil Salomons ist das Figurenensemble nunmehr in 

einer dreischiffigen, im Mittelschiff von einem Tonnengewölbe überhöhten Ko-

lonnadenhalle angesiedelt, woraus Hornig auf eine Reise Giorgiones nach Rom 

schließt.710 Offensichtlich ist hier Giorgione der Tradition römisch-antiker Basi-

liken gefolgt, in deren Apsiden auch Gerichtsverfahren abgewickelt wurden. 

Gestützt auf die 1986 gefertigte und von Laing und Hirst interpretierte Reflek-

tografie, sieht sich Lucco mit seiner vorbehaltlosen Zuschreibung des Werks an 

Sebastiano bestätigt, wobei er sich – was das bauliche Konzept anlangt – auf 

die angeblich „größten Ähnlichkeiten mit der klassisch-monumentalen Archi-

tektur [Sebastianos] der Orgelflügel in San Bartolomeo“ beruft – ein wenig be-

weiskräftiger Vergleich, zumal der Maler dort unter dem Einfluss der die Figuren 

rahmenden Pfeilerarkaden von Gentile Bellinis Orgelflügel für San Marco gestan-

den war; mit der Säulenhalle im Salomon-Urteil bestehen hier jedenfalls keinerlei 

Gemeinsamkeiten. Deutlicher als zuvor, als das Gemälde, wie alte Aufnahmen 

bezeugen, nach einem restaurativen Eingriff eine mehr oder weniger „vollendete 

Wirkung“ zeigte, konnte man nun anhand der Reflektografie feststellen, dass es 

mehr „Unfertigkeiten“ (pentimenti, Vorzeichnungen, Korrekturen usw.) aufweist, 

als ursprünglich angenommen. Auf dieser Basis konnten Laing und Hirst in der 

Abb. 9, S. 35



202

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Komposition (vorzugsweise im Architekturbereich) mehrere Entwicklungsschritte 

eruieren. Für das erste Stadium ist ein verhältnismäßig einfacher Raum mit zwei 

runden, symmetrischen Fenstern seitlich des Throns – das linke noch gut wahr-

nehmbar – rekonstruierbar. In einem weiteren Entwurf verliefen die Stufen zum 

Thron – wie noch an der untersten Stufe zu erkennen ist – gerade, das heißt, 

parallel zur Bildfläche. Erst in der letzten Phase erlangte die Architekturkulisse ihr 

aktuelles Aussehen, hinzugenommen „das unvermittelte Erscheinen des nackten 

Scharfrichters“ (Lucco). Dass dieser Entwicklungsprozess – von der Einfügung des 

Scharfrichters abgesehen – nicht auf Giorgione sondern ausschließlich auf Sebas-

tiano zurückzuführen sei, entbehrt m. E. der Beweiskraft.711

Die Architekturkulisse ist – mit Ausnahme der Gewölbeansätze – durchgehend in 

Weißgrau gehalten und unterscheidet sich von jenen der venezianischen Quattro

cento-Malerei, die fast immer polychrom ausgestaltet sind. Darin manifestiert sich 

eine klassische Note, die etwa Carpaccios Innenräumen noch zu Beginn des Cin-

quecentos völlig fremd war. Die zentralperspektivisch und symmetrisch konzipierte 

Säulenhalle bildet das Grundgerüst der gesamten Komposition. Die querschnitthaft, 

also bildparallel angelegten Interkolumnien der vorderen Säulen verleihen dem Gan-

zen einen nahezu triptychonartigen Charakter. Das Fehlen einer vierten, die Strin-

genz der Symmetrie betonenden Säule links außen lässt sich dahin gehend begrün-

den, dass hier einst ein beträchtliches Stück Leinwand, dessen Breite Tschmelitsch 

auf etwa 47 cm schätzt, abgetrennt worden ist.712 Im Übrigen ist der Maßstab des 

Bauwerks im Verhältnis zur Figurengröße zu klein dimensioniert. Justi zufolge „war 

man vom Quattrocento her noch an diese Freiheit gewöhnt. Im Sinne der älteren 

Kunst ist es auch, dass die Säulen, deren Reihen erst hinter den Figuren beginnen, 

vollständig auf dem Bild zu sehen sind, bis zum Gebälk hinauf“.713 Raffael wird in 

der Schule von Athen (Vatikan, Stanza della Segnatura, 1509/11) mit dieser Tradi-

tion radikal brechen. Desgleichen Andrea del Sarto in seinem Fresko mit der Wun-

derbaren Heilung (dat. 1510, Florenz, SS. Annunziata), erkauft allerdings um den 

Preis, dass die wie bei Giorgione sich zum Kompositionsdreieck schließenden Figu-

ren von der Massigkeit der maßstabgerechten Apsisarchitektur fast erdrückt wer-

den. Dass laut Justi bei der Planung und Ausführung der Säulenhalle sowie des per-

spektivisch angelegten, „sachlich und trocken“ gemalten Marmorbodens die Hand 

eines Gehilfen beteiligt war, ist fraglich. Ebenso die daraus resultierende These, 

Giorgione habe sein Figurenensemble erst nachträglich in den Architekturrahmen 

eingefügt.714 Dagegen ist einzuwenden, dass der Künstler mit dem Problem der 

malerischen Wiedergabe von Säulenstellungen durchaus vertraut war. Wie Ridolfi 

berichtet, hat Giorgione am Fondaco „prospettive di colonne“ mit Reitern gemalt. 

Zu Recht sieht Hornig keinen Grund zur Annahme, dass hinsichtlich Figur und Raum 

zwei unterschiedliche Konzepte beziehungsweise separate Arbeitsschritte vorliegen. 

Dem Autor zufolge „dient die Architektur viel weniger als Gehäuse für die Gestal-

ten, sondern sie gliedert und akzentuiert die Bildfläche, sie verschmilzt mit den Figu-

ren zu einem ‚Bildleib‘, wie Hetzer sagen würde“.715

Wie schon erwähnt, steht die Säulenhalle im Zeichen strenger Symmetrie, die 

von der Figurenkomposition teils strikt befolgt, teils spannungsvoll im Sinne einer 



203

DAS URTEIL SALOMONS„offenen“ Symmetrie konterkariert wird. Über all dem steht das für die klassische 

Kunst so signifikante Gesetz von Kontrast und Ausgewogenheit, mit dessen Um-

setzung Giorgione hier alle venezianischen, zu Beginn des Cinquecentos tätigen 

Maler übertroffen hat. Mit der auf rhythmisierte „Gruppenbildung“ abzielenden 

„Gestalt“-Gesetzlichkeit Giorgiones hat sich Justi in seiner vorbildlichen Werkana-

lyse eingehend befasst und nicht zuletzt darin den hohen Qualitätsrang des Ge-

mäldes erkannt. Bemerkungen wie: „So sind alle Figuren in die ausgewogene Ge-

gensätzlichkeit des Ganzen einbezogen […] Beziehungen und Gegensätze laufen 

vielfältig von Gestalt zu Gestalt, springen von einer Bildhälfte zur anderen hinüber 

[…] Verschlingung der Gegensätze, die Zusammenfassung zum Gesamtrhythmus“ 

bestätigen das tiefe Verständnis des Autors für das Wesen von Gestalt als Ganz-

heit, die – populär definiert – mehr ausmacht als die Summe der Teile.716

Salomon, der mächtigste und weiseste König und Richter der Heiligen Schrift, 

thront auf einem hohen Stufenpodest, so weit dem oberen Bildrand angenähert, 

dass er die Köpfe der Versammelten bei Weitem überragt. Von den Schultern auf-

wärts wird er vom Tonnengewölbe und Apsisbogen umrahmt, hinterfangen von 

einem purpurfarbenen Ehrentuch, von dem sich der von einer Lichtaura umge-

bene, fast völlig abgedunkelte Kopf nachdrücklich abhebt. Die enorme Höhe des 

Thronbaus und die Leere des Raums davor erinnern Hornig an die Castelfranco-

Madonna.717 Darüber hinaus sind auch im Salomon-Urteil angesichts einer altar-

haft feierlichen Wirkung und eines gleichseitigen Bildaufbaus Anklänge an den 

Typus einer Sacra Conversazione zu registrieren. – Trotz tiefer Schattenbildung, 

der etwas Geheimnisvolles anhaftet, ist erkennbar, dass der Blick Salomons (un-

gewöhnlich dessen fast schon kindliche Gesichtszüge) nach rechts auf die „gute“ 

Mutter fällt, wogegen dessen Beine – das linke abgewinkelt auf die trommel-

artige Thronstufe gesetzt und das rechte auf die obere Podeststufe gestützt – 

schräg in Gegenrichtung weisen. Allein schon mit dieser ambivalenten Haltung 

bekundet der königliche Richter sein tiefes Gerechtigkeitsempfinden, indem er 

beiden Streitparteien gleichermaßen Gehör schenkt, und dies, wie seine lässig 

auf den Thronwangen ruhenden Arme zeigen, im Verzicht auf jegliche unterstüt-

zende Gestik. Er trägt eine dunkelgraue Tunika und eine um den Leib geschlun-

gene, an der rechten Schulter verknotete Toga, deren Blau zum Teil abgedunkelt 

ist; im Kontrast dazu die grellen Lichtreflexe, welche die abgestufte Beinhaltung 

akzentuieren. Auch die Faltengebung der Toga leistet einen wichtigen Beitrag zur 

beidseitigen Zuwendung des Richters. Den beiden von links ansteigenden Fal-

tenbündeln – das eine in der Hüftpartie, das andere am unteren Saum des Klei-

dungsstücks – antwortet eine von den Schultern nach rechts fallende Faltenbahn, 

welche – parallel dazu der schräge Schattenstreifen am Ehrentuch – die Blick-

richtung Salomons unterstreicht. Schon an dieser Stelle, dem Kulminationspunkt 

der Komposition, wird dem für die Hochrenaissance bestimmenden Gesetz von 

Kontrast und Ausgewogenheit beziehungsweise dem Streben nach dem Gleich-

gewicht der Kräfte Rechnung getragen. 

Salomon wird wie in einer Sacra Conversazione von zwei Männerfiguren flan-

kiert, die auf der untersten Thronstufe stehen, allerdings in unterschiedlicher Dis



204

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE tanz zum Richter, womit das Gesetz der strengen Symmetrie merklich gelockert 

wird. Links befindet sich, der Frontsäule angenähert, ein junger Krieger, den eine 

dunkle Senke vom Richter trennt. In diese Lücke zwängt sich ein Knabe, der mit 

gespannter Neugier die Aktion des Henkers beobachtet. Mit seinem krausen Lo-

ckenkopf und – abgesehen von Streiflichtern an Nase und Wange – fast gänzlich 

verschatteten Gesicht erinnert er in frappanter Weise an den jugendlichen Hirten 

im Concert champêtre. Das Haupt des Kriegers ist ins Profil gedreht, sein Blick 

auf die „gute“ Mutter gerichtet. Er trägt einen orangegelben Umhang, der das 

nackte, leicht geknickte Spielbein frei lässt und quer über den Oberkörper dra-

piert ist. Der Saum des Umhangs korrespondiert mit den beiden Faltenschrägen 

im Gewand des Richters und verstärkt die Aufwärtsbewegung der linken Figu-

renkomposition. Der Jüngling, in dem Hornig eine Affinität mit dem Mann in der 

Tempesta zu entdecken glaubt, hält einen Schild, den er der heranstürmenden 

„schlechten“ Mutter, die ihn übrigens fast zur Hälfte verdeckt, wie zum Schutz 

des Thronenden entgegenstellt.718 So gesehen verkörpert er die königliche Macht, 

der rechts vom Thron die Gestalt des die richterliche Klugheit versinnbildlichenden 

bärtigen Greises gegenübersteht. Als weiser Ratgeber Salomons ist er diesem – im 

Kontrast zur Gegenseite – ganz nahe gerückt, nur durch einen schmalen hellen 

Spalt vom runden Thronsockel getrennt. Er präsentiert sich als blockhafte Figur, 

deren radikale Geschlossenheit seinem verinnerlichten Wesen entspricht. Nach-

sinnend neigt er sein von einem dunkelblauen Turban bedecktes Haupt, mit ge-

schlossenen Augen dem Richterspruch lauschend. Hervorstechend das Ziegelrot 

des Mantels, das mit seinem hohen, kaum vom Licht berührten Sättigungsgrad 

als intensivster Buntfarbwert in Erscheinung tritt. Das Rot des Ratgebers und das 

feurige Orangegelb des Schildhalters verbinden sich mit dem Geistiges symbolisie-

renden Blau Salomons zur Primär-Farbtrias, mit der die dominierende Stellung der 

drei Protagonisten auch koloristisch zum Ausdruck gelangt. – Als Giorgione den 

klassisch beruhigten Ratgeber konzipierte, stand er offensichtlich unter dem Ein-

druck von Giovanni Bellinis in Farbe und Haltung ähnlich formulierter Gestalt des 

hl. Hieronymus (Pala di San Zaccharia) – desgleichen beim Bärtigen in den Drei Phi-

losophen. Unter Hornigs zahlreichen Versuchen, beim Salomon-Urteil Giorgiones 

Autorschaft nachzuweisen, überzeugt vor allem der Vergleich mit der gesenkten 

Kopfhaltung des hl. Josef in den beiden Washingtoner Bildern (hl. Familie-Benson 

und Allendale-Anbetung) sowie in der Londoner Anbetung der Könige – und zwar 

fokussiert auf die verblüffend ähnliche Kopfneigung des Nährvaters. „Der Nasen-

rücken […] zieht sich tief herab. Augen und Mund versinken in tiefe Schattenhöh-

lungen.“719

Die beiden Mütter sind weit voneinander getrennt am Fuß des Thronpodests 

angeordnet, in ihrer symmetrischen Position insofern gelockert, als die „gute“ 

Mutter in symbolischer Absicht erheblich näher als ihre Gegenspielerin an Salo-

mon, den Hüter der Gerechtigkeit, herangerückt ist. Dazwischen darf man sich das 

am Boden liegende, zwar geplante, aber nicht ausgeführte tote Kind vorstellen. 

Abweichend von der ikonografischen Tradition, der Giorgione noch in seinem Flo-

rentiner Salomon-Urteil gefolgt war, ist nun nicht mehr der richterliche Befehl zur 



205

DAS URTEIL SALOMONSHalbierung des lebenden Kindes dargestellt, sondern die den wahren Sachverhalt 

verdrehende Anklage der „schlechten“ Mutter, deren Wortlaut dem Alten Testa-

ment (1 Könige 19–21) wie folgt zu entnehmen ist: „Nun starb der Sohn dieser 

Frau während der Nacht; denn sie hatte ihn im Schlaf erdrückt. Sie stand mitten 

in der Nacht auf, nahm mir mein Kind weg und legte es an ihre Seite. Ihr totes 

Kind aber legte sie an meine Seite. Als ich am Morgen aufstand, um mein Kind zu 

stillen, war es tot. Als ich es aber am Morgen genau ansah, war es nicht mein Kind 

[…].“ Die so zu Unrecht verklagte „gute“ Mutter verhindert die Urteilsvollstre-

ckung, indem sie die falsche Beschuldigung hinnimmt und der Klägerin ihr eigenes 

Kind überlässt, um ihm wenigstens das Leben zu retten. Salomon erkennt darin 

die wahre Mutter und spricht ihr das Kind zu. Die Verleumderin eilt, den Mantel 

nachschleifend und die Säule überkreuzend, in hektischer Bewegung voran, in ih-

rer ausfahrenden Schrittstellung mit jener des Henkers übereinstimmend. Sie ist in 

Dreiviertel-Rückenansicht wiedergegeben, ihr verschattetes Gesicht in verlorenem 

Profil dargestellt; lediglich ihr angehobenes Haupt bezeugt die auf Salomon zie-

lende Blickrichtung. Die Dynamik ihrer geneigten und emporgereckten Körperhal-

tung setzt sich im schräg drapierten Umhang des Kriegers fort und mündet in den 

rechten Arm des Richters – parallel dazu die beiden schräg aufwärts weisenden 

Faltenbahnen seiner Toga. Im Ganzen gesehen ist demnach in der linken Bildhälfte 

ein lebhafter, durch zahlreiche Überschneidungen gekennzeichneter Bewegungs-

strom vorherrschend, mit dem rechts – abgesehen von dem erst nachträglich 

ergänzten Henker – eine beruhigte Figurenreihung kontrastiert. Die „schlechte“ 

Mutter trägt ein olivgrünes Kleid, in das ebenso kalte wie giftig anmutende Gelb-

töne eingewoben sind. Darin manifestiert sich eine koloristische Ausdrucksquali-

tät, die als ‚verunreinigter‘ Farbklang auch psychisch-symbolisch deutbar ist. Links 

anschließend ein kleines Mädchen, dessen gleichlautende Gewandfarbe diesen 

Eindruck noch verstärkt. Mit ihrem durchgestreckten Arm und pfeilspitzen Finger 

weist die Klägerin auf ihr schuldloses Gegenüber. Von diesem Zeigegestus hatte 

Giorgione bereits im „kleinen“ Salomon-Urteil Gebrauch gemacht und im Män-

nerakt am Fondaco wird er neuerlich auf ihn zurückgreifen.

Die gute Mutter – laut Tschmelitsch „eine der zartesten Frauengestalten in den 

Werken Giorgiones, wie überhaupt der ganzen Renaissance“ – bildet den denkbar 

größten Gegensatz zur lügnerischen Anklägerin.720 Sie ist in Dreiviertel-Vorderan-

sicht abgebildet, die Beine eng zusammengenommen – Letzteres, so Hornig mit 

Verweis auf L.B. Alberti, „ein alter Gestus für Bescheidenheit und Keuschheit“.721 

Justi hat sie mit viel Einfühlungsvermögen wie folgt geschildert: „Sie wendet sich 

nicht klug oder heftig an den Richter, sondern scheint wie verstummt vor der Ge-

meinheit der Lüge; die rechte Hand macht eine stille Geste, die etwas Ergebenes, 

fast Hilfloses hat […]. Die linke Hand ist beteuernd ans Herz gelegt […]. Stille 

Vornehmheit steht gegen laute Gewöhnlichkeit.“722 Unschuld, Offenheit und Ver-

trauen signalisierend, erstrahlt ihr Antlitz in vollstem Licht. Beinahe ebenso hell ihr 

weißlich blaues Kleid, das mit den hellen, allerdings etwas satteren Blauwerten 

an der Toga des Richters korrespondiert und dadurch den Bezug zur Gerechtig-

keit symbolisiert. Sinnbildlich ist auch das Grün ihres Umhangs, das zum Rot des 



206

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Ratgebers, mit dem sie sich angesichts gemeinsamen Umrisses zu einer ganzheit

lichen „Gestalt“ zusammenschließt, in einem komplementär ergänzenden Verhält-

nis steht und in seiner ungetrübten Erscheinung mit dem mit Gelb changierenden, 

symbolisch gesehen verunreinigten Olivgrün der betrügerischen Mutter kontras-

tiert. Auch hier ist es angebracht, die Figur hinsichtlich giorgionesker Wesenszüge 

zu untersuchen. Wie bereits von Tschmelitsch bemerkt, besteht in der Tat eine 

bemerkenswerte Affinität zur Wasser gießenden Muse beziehungsweise Peitho 

im Concert champêtre, und nicht nur bezüglich der „Kopfhaltung und Propor-

tion“, sondern auch im Hinblick auf den herabgeglittenen, zwischen die Beine 

geklemmten Umhang mit seinen schräg fallenden Faltenzügen.723 Hinzu kommt 

noch der Umstand, dass das Kleidungsstück am Boden aufliegt und dadurch der 

Gestalt eine zusätzliche Stütze zu verleihen scheint. Letzteres ist übrigens auch bei 

der St. Petersburger Judith und beim sitzenden Männerakt am Fondaco in ana-

loger Weise zu beobachten. – Widersprüchlich zu Giorgiones sonstigen Frauen-

gesichtern – vor allem zu jenem der Wiener Laura, das Hornig fälschlich als Beleg 

für Giorgiones Autorschaft heranzieht – ist das prägnant beleuchtete Antlitz der 

wahren Mutter, das – auch vom Gesichtstypus her gesehen – m. E. als ergänzender 

Beitrag Sebastianos zu betrachten ist – vergleichbar etwa mit dessen frühestem 

Werk, dem Bildnis einer Frau (1505/06; Budapest, Szèpmüvészeti Museum), der 

Washingtoner Klugen Jungfrau (dat. 1511) oder mit den drei Frauengesichtern im 

Hochaltarbild von San Giovanni Crisostomo, die wir als selbstständige Leistung Se-

bastianos im Rahmen eines auf Giorgione zurückgehenden Gesamtkonzepts anse-

hen.724 Darüber hinaus ist die völlig missglückte Wiedergabe der mit stummelarti-

gen Fingern versehenen linken Hand der Mutter keinesfalls Giorgione anzulasten.

Dargestellt ist der Augenblick der Entscheidung Salomons, der mit der Un-

schuldserkenntnis der wahren Mutter seinen Befehl zur Kindesteilung revidiert. 

Adressat des richterlichen Spruchs ist der zur Linken der Frau postierte Hofbeamte, 

der mit seiner den Körper überkreuzenden Rechten den Auftrag zum Abbruch 

der Tötungsaktion an den Henker weiterleitet. Der Befehlsvermittler ist mit einer 

dunkelblauen Hose und einem orangegelben Hemd bekleidet, womit sowohl zum 

König als auch zur allegorischen Figur vis-à-vis ein farblicher Bezug einhergeht. 

Seitlich anschließend die herkulische Gestalt des im Profil und in Laufschrittstellung 

dargestellten Henkers, der mit dem Hofbeamten durch mehrfache Umrisskontu-

ren eng verschmolzen ist, was beinahe vergessen lässt, dass er in der vordersten 

Raumzone positioniert ist. Lucco zufolge „wirkt er mit seinen nahezu gigantischen 

Ausmaßen im Verhältnis zu den anderen Figuren fast unproportioniert“.725 Zudem 

trägt seine streng bildflächenparallele Projektion dazu bei, dass er sich der Einord-

nung in das perspektivische Gesamtkonzept merklich widersetzt. Auch dies ein As-

pekt, der ihn wie einen erst nachträglich ergänzten Fremdkörper erscheinen lässt. 

Seitens der neuern Forschung besteht allgemeiner Konsens, dass hier Sebastiano 

am Werk war. Nur Hornig bildet eine Ausnahme, indem er den Henker nur am 

Rande erwähnt, wie unter dem Zwang stehend, seine das Bildganze betreffende 

Giorgione-Zuschreibung ohne relativierende Einschränkung aufrechtzuerhalten. 

Mit der ikonografischen Tradition brechend, ist der Henker nackt dargestellt und 

Abb. 46, S. 155

Abb. 99, S. 291



207

DAS URTEIL SALOMONSmit einer ausnehmend dunklen Inkarnatfarbe versehen, die Justi als Zeichen von 

Zugehörigkeit zu einer „niederen Rasse“ deutet. In Wahrheit sah Sebastiano da-

rin wohl eher eine Möglichkeit, Teile seiner eigenen Vorzeichnung abzudecken 

und vor allem Giorgiones unvollendet gebliebene Erstfassung des Henkers zu ka-

schieren. Spuren davon sind seit der letzten Restaurierung und der damit verbun-

denen Reflektografie deutlich auszunehmen. Hinter der Idee, den Giganten mit 

einer weit ausgreifenden Schrittstellung abzubilden, stand wohl nicht zuletzt der 

Wunsch, zwischen ihm und der gleichlautenden Haltung der „schlechten“ Mutter 

eine symmetrische Beziehung herzustellen. Der rechte, in weit ausholendem Bo-

genschwung bis fast zum Haupt der wahren Mutter reichende Arm des Henkers, 

in dessen Hand man sich das unausgeführt gebliebene Schwert vorstellen darf, 

dient vor allem der kompositionellen Zusammenfassung der eher vereinzelt ste-

henden Begleitfiguren. Im Übrigen ist Sebastianos Versuch, den Arm im Anschluss 

an die Schulterpartie in einem anatomisch korrekten Verhältnis darzustellen, als 

gründlich missglückt anzusehen. Der linke Arm reicht vertikal bis zur Kniekehle. 

Hier anschließend noch das lebende Kind unterzubringen – das unweigerlich mit 

dem unteren Bildrand in Konflikt gekommen wäre – scheiterte aus purem Platz-

mangel. Vor einem ähnlichen Problem stand auch Giorgione, der den Henker – 

im Vergleich mit Sebastianos Version kleiner in der Statur, somit auch maßstabs-

gerechter im Verhältnis zu den übrigen Protagonisten – in gebeugter Haltung 

und frontaler Ansicht geplant hatte. Als Beweis dafür dient der unter Sebastia-

nos Malschicht im oberen Rückenbereich der ausgeführten Figur noch deutlich 

erkennbare, en face und geneigt wiedergegebene Kopf, ferner der linke, leicht 

abgewinkelte Arm, der – in Sebastianos Henker von der Hüftregion bis zum lin-

ken Oberschenkel reichend – ebenso klar zum Vorschein kommt. Bleibt nur offen, 

ob alle zusätzlich eruierten Untermalungen auf Giorgione zurückgehen oder als 

verworfene Formexperimente zum Teil vielleicht doch von Sebastiano selbst stam-

men. Dass der Henker als Beitrag Sebastianos anzusehen ist, bezeugt ein Vergleich 

mit der römischen Skulptur des sogenannten Borghesischen Fechters (von Agasias, 

90 v.Chr.; Paris, Louvre), den der Künstler, erfüllt von Antikensehnsucht, vermutlich 

knapp vor seiner Abreise nach Rom, also um 1510, in Malerei übertragen hat. 

Vom Vorbild abweichend lediglich der nach unten geneigte Kopf, der, anatomisch 

wenig überzeugend, halslos auf dem Rumpf sitzt.726 Abgesehen von der vor allem 

im Schulterbereich des Henkers fehlerhaften Zeichnung, die gewiss nicht Gior

gione anzulasten ist, wäre es dem Maler aus Castelfranco gewiss nie in den Sinn 

gekommen, sich mit einer aus antiken Quellen schöpfenden Kopie zu begnügen. 

Zudem ist festzuhalten, dass sich in Giorgiones Œuvre kein einziges Beispiel derart 

plakativ formulierter Antikenrezeption finden lässt.

Stellt sich noch die Frage, weshalb auch Sebastiano das Gemälde unvollendet 

ließ, zumal kaum vorstellbar ist, dass ein Auftraggeber die fehlende Darstellung 

der beiden Kinder akzeptiert hätte. Entscheidend dafür war, wie schon erwähnt, 

die periphere, durch Giorgiones Entwurf präjudizierte Stellung des unmittelbar am 

unteren Bildrand positionierten Henkers, die eine Wiedergabe des lebenden Kin-

des unmöglich machte und dadurch zugleich den Verzicht auf eine Darstellung des 

58	 Römisch-antiker Bildhauer, sog. 
Borghesischer Fechter, Paris, Louvre



208

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE toten Kindes nach sich zog. In Abkehr von der quattrocentesken Figurenaddition, 

die noch in Giorgiones „kleinem“ Salomo-Urteil vorherrschend war und dem Hen-

ker mühelos eine zentrale Platzierung sicherte, stand der Künstler im Gemälde von 

Kingston Lacy unter dem Diktat der Hochrenaissance, das ihn schon in der ersten 

Planungsphase zur Wahl einer klassischen, in eine Dreiecksstruktur eingeschriebe-

nen Figurenkomposition veranlasste. Erst nach und nach dürfte ihm klar geworden 

sein, dass er bezüglich der Unterbringung der beiden Kinder letztlich vor einem 

unlösbaren Problem stehen wird. Ungeachtet dessen erreichte er als Meister der 

Farbe den Höhepunkt seiner Leistungsfähigkeit. Dazu Justis Kommentar: „Vor dem 

kalten ruhigen Grunde der weißen Basilika steht die blühende lebendige Farbigkeit 

des Figurengefüges. Und so geht gleich der Ordnung des Lichtes in allem die Ord-

nung der Farbe durch das Gemälde: gliedernd, raumbildend; sie klärt die Massen, 

belebt den Raum, verstärkt die Werte des Ausdrucks […]. Sie bringt einen festen 

Rhythmus in die dichte Reihe der Gestalten.“727 Über allen Farbbeziehungen – wie 

den bereits erwähnten Komplementär- und Qualitätskontrasten – dominiert, so 

Justi, der Hell-dunkel- und Kalt-warm-Kontrast, mit denen Giorgione das große 

Spannungspotenzial der Figurenkonstellation in Ausgewogenheit (laut Arnheim 

dem „Gleichgewicht der miteinander ringenden Kräfte“) gipfeln lässt. Damit initi-

iert der Künstler jene Koloritentwicklung, die zunächst vor allem in Tizian ihre Fort-

setzung findet und während des gesamten Cinquecentos den unvergleichlichen 

Ruhm der venezianischen Malkunst ausmachen wird.

Um es nochmals auf den Punkt zu bringen: M. E. sollte außer Streit stehen, 

dass der Entwurf des großen Salomo-Urteils sowie zum größten Teil auch dessen 

Ausführung auf Giorgione zurückgehen, was jedoch eine Mitwirkung Sebastiano 

del Piombos keineswegs ausschließt. Letzteres sieht Hornig ganz anders, wenn er 

Sebastiano sogar in Bezug auf den problematischen Henker jegliche Beteiligung 

am maltechnischen Umsetzungsprozess abspricht. Indessen hat sich Hornig – im 

Gegensatz zu allen Sebastiano-Verfechtern – eingehend mit der Frage nach dem 

künstlerischen Leistungsvermögen des Malers auseinandergesetzt und nicht nur 

dessen venezianische Frühzeit, sondern auch die ersten Jahre in Rom betreffend 

– mit dem Ergebnis, dass die Produktion (und schon gar nicht der Entwurf) eines 

stilistisch derart innovativen, ja epochemachenden Gemäldes wie jenes in Kings-

ton Lacy Sebastiano keinesfalls zuzutrauen wäre; erinnert sei nur daran, dass die-

ses von Lucco innerhalb der Zeitspanne zwischen 1506 und 1509 datiert wird.728 

Einer Zuschreibung des gesamten monumentalen Werks an Sebastiano steht allein 

schon die Tatsache im Weg, dass für ihn während seiner venezianischen Schaffen-

sphase lediglich ein sehr bescheidenes Œuvre überliefert ist. Zudem gibt es von 

ihm kein einziges Gemälde, das sich mit dem kompositionellen Aufwand des Sa-

lomon-Urteils vergleichen ließe. Da hilft auch kein Verweis auf das Altarbild in San 

Giovanni Crisostomo, dessen Vollendung zwar Sebastiano anvertraut war, dessen 

Entwurf aber, wie noch zu erläutern sein wird, auf Giorgione zurückzuführen ist. 

Von dem wenig ergiebigen Vergleich mit Sebastianos Orgelflügeln von San Barto-

lomeo, auf den sich u. a. auch Lucco mit seiner Zuschreibung des Salomon-Urteils 

stützt, war bereits die Rede. Wie beim hl. Sinibaldus am rechten Orgelflügel eine 



209

merkliche Affinität mit Giorgiones ältestem Wiener Philosophen feststellbar ist, 

stand Sebastiano auch in einem seiner frühen venezianischen Werke, der in der 

Accademia aufbewahrten halbfigurigen Sacra Conversazione, unter massivem 

Einfluss Giorgiones. Seit Gombosis Urteil, das Sebastiano eine „außerordentliche 

kompositionelle Begabung“ attestierte, war der Weg frei geworden, um diesem 

Maler die größten Leistungen zuzutrauen; dem hat Hornig ebenso energisch wie 

ausführlich widersprochen. Gerade das Gegenteil sei zutreffend: eine komposi-

tionell eingeschränkte Begabung und ein Mangel an eigenständiger Inventions

fähigkeit. Daraus folgernd sein an die Adresse der Sebastiano-Anhänger gerichte-

ter Vorwurf: „Damit wird Sebastiano unversehens zu einer großen Gründergestalt 

der Hochrenaissance in Venedig, obwohl diese Meinung gegen sämtliche zeitge-

nössische Quellen vertreten wird.“729 Die gravierenden „schöpferischen Mängel“ 

im Freskenzyklus der Farnesina (1511–1512), Sebastianos erstem Werk in Rom, 

sind ein schlagender Beweis, dass der Künstler als Autor des Salomon-Urteils nicht 

infrage kommt. Nicht zuletzt die zahlreichen anatomischen Fehler in der Zeich-

nung bezeugen, welch bescheidenes Qualitätsniveau Sebastianos frühe Schaf-

fensperiode kennzeichnet. Der Grund seines Scheiterns lag wohl darin, dass er 

nicht mehr über Giorgiones ebenso anregende wie korrigierende Unterstützung 

verfügte und noch nicht als Mitarbeiter unter der Obhut Michelangelos stand. Im 

Anschluss an Dussler, der schon 1942 die Arbeiten in der Farnesina als glatten 

„Fehlschlag“ kritisiert hatte, gelangt Hornig zu folgendem Resümee: „Es ist also 

hier ein Augenblick in der Laufbahn des Venezianers zu beobachten, wo er ohne 

jegliche Anlehnung an ein mögliches Vorbild seine Begabung zeigen konnte. Diese 

Probe missriet und entlarvte den Künstler als zweitrangig. Die Primavera [die üb-

rigen Freskenbilder eingeschlossen] besitzt plumpe und rohe Einzelformen, eine 

lahme Kontur und verrät in der ungeschickten Einfügung in den Lünettenbogen 

einen empfindlichen Mangel an Kompositionsvermögen.“730 Das Beispiel „Farne-

sina“ allein wäre schon ausreichend, die Möglichkeit einer Entwurfstätigkeit Se-

bastianos am Salomon-Urteil auszuschließen. Obwohl eine Bildquelle wie diese 

mehr aussagt als jedes schriftliche Dokument, lohnt es sich dennoch, nach einem 

solchen Ausschau zu halten. Laut Hornigs intensiver Quellenforschung klagt der 

Maler immer wieder, „wie langsam ihm die Arbeit von der Hand gehe und wie 

schwer es ihm falle, Entwürfe anzufertigen und durchzuarbeiten“. Besonders auf-

schlussreich ist hier eine Passage aus einem an Michelangelo gerichteten Schrei-

ben aus dem Jahr 1531, in dem Sebastiano seinem Mentor freimütig bekennt: 

„Was Ihr in einer halben Stunde zustande bringt, dafür brauche ich ein ganzes 

Jahr.“731 In weiteren Briefen ersucht der Venezianer Michelangelo sogar um die 

Übermittlung von Entwurfszeichnungen für ganze Bildanlagen, Detailstudien etwa 

für Arme und Beine inbegriffen. Dies ist auch Lodovico Dolce nicht entgangen, 

der in seinem Dialogo della Pittura (1557) berichtet, Sebastiano habe in seinen Ar-

beiten häufig auf Zeichnungen Michelangelos zurückgegriffen.732 Von den argen 

Mängeln in den Farnesina-Fresken ist in den folgenden Rom-Jahren nichts mehr 

zu bemerken. Mit gutem Grund, zumal sich Sebastiano mittlerweile mit Michelan-

gelo angefreundet und sich als dessen Mitarbeiter etabliert hatte. Wie sehr sich 

59	 Sebastiano del Piombo, Zephyr und Flora, 
Aus dem Freskenzyklus in Rom, Villa della 
Farnesina



210

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Michelangelo um seinen Schützling gekümmert hat, beweist der Umstand, dass 

er ihm, wie Vasari berichtet, den Auftrag für die Geißelung Christi (1516) in San 

Pietro in Montorio vermittelte und darüber hinaus, anscheinend dessen zeichne-

rischen wie kompositionellen Fähigkeiten misstrauend, auch gleich den Entwurf 

dafür lieferte. Ein ähnlicher Sachverhalt zeigt sich bei der Londoner Auferweckung 

des Lazarus (1516–1518), in der sich Sebastiano den Anweisungen seines Meis-

ters unterstellte, „sotto ordine et disegno in alcune parti per Michele Agnolo“, 

wie es bei Vasari heißt – offensichtlich nicht eingehend genug, wie die reichlich 

verworrene, bereits manieristisch anmutende Komposition bestätigt. Schon über-

zeugender war das Ergebnis im Falle der Pietà (1513–1516) in Viterbo, kaum ver-

wunderlich, wenn man bedenkt, dass der Entwurf („il cartone“) von Michelangelo 

stammt. Daraus lässt sich mit Hornig schließen, dass sich „Sebastianos Leistung 

[bei allen drei römischen Hauptwerken] wesentlich auf die malerische Ausführung 

beschränkte“.733 Derlei Argumente sollten genügen, um von einer Zuschreibung 

des Gemäldes in Kingston Lacy an Sebastiano del Piombo Abstand zu nehmen. 

Die vor allem bezüglich der Bildidee und kompositionellen Ausführung klare Fa-

vorisierung Giorgiones sollte freilich nicht dazu führen, Sebastianos partiell nach-

weisbare Beteiligung an der Bildausführung – besonders seit der Auswertung der 

Reflektografie – in irgendeiner Weise zu schmälern.

Das Altarbild Der hl. Johannes Chrysostomos und Heilige 

(Venedig, San Giovanni Crisostomo)

Noch deutlicher als beim Salomon-Urteil hat sich eine klare Mehrheit von Autoren 

gegenüber einer Minorität namhafter Giorgione-Befürworter durchgesetzt und 

für eine komplette Zuschreibung des Hochaltarbilds von San Giovanni Crisostomo 

an Sebastiano del Piombo ausgesprochen. Dies begann schon im 17. Jahrhun-

dert mit Scanelli und Boschini und setzte sich im 20. Jahrhundert, ausgehend von 

Crowe & Cavalcaselle und Morelli gegen Ende des 19. Jahrhunderts, mit steigen-

der Tendenz fort. In der rezenten Forschung wird Sebastiano fast ausnahmslos 

präferiert.734

In seiner ersten Viten-Ausgabe (1550) berichtet Vasari – nach Erwähnung der 

Fondaco-Fresken –, dass das Altargemälde, „das sehr gelobt wird, weil er [Gior-

gione] die Schatten der Figuren sanft im Dunkeln verschwinden lässt“, bei Gior-

gione in Auftrag („gli fu allogato“) gegeben wurde, was allerdings nicht heißt, 

dieser habe es auch ausgeführt. Dies impliziert bereits einen ersten Hinweis auf 

eine mögliche Zusammenarbeit mit einem anderen Künstler, den Vasari in der 

zweiten Viten-Ausgabe (1568) mit Sebastiano als alleinigem Schöpfer identifiziert. 

Bemerkenswert indes sein relativierender Kommentar, wonach die „Figuren der 

Tafel so viel vom Stil Giorgiones (tanto maniera di Giorgione) haben, dass es zu-

weilen vorkommt, dass ein in der Kunst nicht so bewanderter Betrachter sie [die 

Figuren] von der Hand Giorgiones gemalt glaubt“.735 Wenngleich sich Vasari hier 

nach erfolgtem Sinneswandel zugunsten Sebastianos entschieden hat und die Zu-

Rechte Seite:
60	 Giorgione (vollendet von Sebastiano del 

Piombo), Der hl. Johannes Chrysostomos 
und Heilige, Leinwand, 222 x 175 cm, 
Venedig, San Giovanni Crisostomo



211

JOHANNES CHRYSOSTOMOS



212

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE schreibung an Giorgione als typische Laien-Anschauung beurteilt, scheint er dem 

Gemälde gleichwohl eine stilistische Nähe zu Giorgione zu attestieren. Die schon 

von Vasari in der ersten Viten-Ausgabe implizit vermutete Zusammenarbeit von 

Giorgione und Sebastiano wird für F. Sansovino (1581) zur Gewissheit, wenn er 

präzisierend den Beginn der Arbeiten Giorgione und deren Vollendung Sebasti-

ano zuschreibt. Laut D.v. Hadeln und später auch Dussler besitzt diese Nachricht 

insofern einen besonderen Quellenwert, als sich Sansovino hier wahrscheinlich auf 

Notizen des ältesten Giorgione-Kenners, Marcantonio Michiel, berufen konnte.736 

Während Sansovinos Glaubwürdigkeit von der Fachwelt mehrheitlich bestritten 

wird, gibt es gleichwohl eine nicht unerhebliche Anzahl von Gelehrten, die den 

Quellenwert des Historiografen anerkennt. Darauf basierend, gelangte diese For-

schergruppe – m. E. völlig berechtigt – zur Überzeugung, dass der Entwurf des 

Altarbilds von Giorgione stammt, wogegen dessen Realisierung überwiegend oder 

sogar zur Gänze der Hand Sebastianos anvertraut war.737 Als Roberto Gallo seinen 

archivalischen Fund – das Testament der Caterina Contarini vom 13. April 1509, in 

dem „für die Herstellung eines Altarbilds“ in San Giovanni Crisostomo die Stiftung 

von 20 Dukaten vorgesehen war – 1953 veröffentlichte, kam Bewegung in die 

Diskussion zur Datierungsproblematik, nachdem man zuvor bezüglich der Aus-

führung des Gemäldes einen Zeitraum von 1508–1509 angenommen hatte. Das 

Testament ist allerdings mit einer Klausel versehen, der zufolge der Geldbetrag erst 

nach dem Tod von Caterinas Gemahl, Nicolò Morosini, auszuzahlen sei. Dieser ver-

fasste am 13. März 1510 sein Testament, woraus Gallo schließt, dass der Auftrag 

bald danach an Sebastiano erging. Damit schien ein Terminus post gewonnen, 

den Hirst jedoch mit der Entdeckung zweier testamentarischer Zusätze (4. u. 18. 

Mai 1510) korrigierte, wodurch sich die Produktionszeit, die den beiden Autoren 

zufolge ausschließlich von Sebastiano als alleinigem Schöpfer des Altarbilds in An-

spruch genommen wurde, um mehr als zwei Monate verkürzte.738 Meines Erach-

tens stehen wir vor einem zeitlichen Rahmen, innerhalb dessen Giorgione nach 

Empfang des Auftrags von Mai bis Oktober 1510 am Werk war, lange genug, um 

einen Gemäldeentwurf zustande zu bringen. Nach seinem Tod standen Sebastiano 

bis zu dessen Abreise nach Rom im Sommer 1511 zwecks Ausführung und Voll-

endung des Werks etwa neun bis zehn Monate zur Verfügung.739 Diese Rechnung 

muss nicht unbedingt aufgehen, wenn man bedenkt, dass es sich bei der Stiftung 

von 20 Dukaten durch Caterina Contarini-Morosini um einen zwar wichtigen, 

aber relativ bescheidenen Betrag handelt. Für L. Lottos Altarbild (1505) in Santa 

Cristina al Tiverone bezahlte man immerhin das Doppelte und Giovanni Bellini er-

hielt für sein ebenfalls für San Giovanni Crisostomo gefertigtes Altarbild ein sogar 

zehnmal so hohes Honorar.740 Laut Tramontin und Hirst könnte Caterinas eher 

dürftige „Hinterlassenschaft ein erster Beitrag zu einer öffentlichen Sammlung für 

das Altarbild“ der venezianischen Kirche gewesen sein. Ähnlich argumentiert auch 

Humfrey, der jedoch annimmt, dass eine Pfarrkollekte schon vor der Contarini-

Morosini-Spende in Gang gesetzt worden sein könnte. Dies ließe, so der Autor 

weiter, auf eine möglicherweise deutlich frühere Auftragsvergabe schließen.741 

Humfreys Ansicht folgend meint Lucco mit dem Bestelldatum des Hochaltarrah-



213

JOHANNES CHRYSOSTOMOSmens (3. November 1504) den für die Auftragserteilung des dazugehörigen Ge-

mäldes entscheidenden Terminus post quem entdeckt zu haben: „Da es übliche 

Praxis war, dass der Rahmen zuerst geschaffen wurde, besonders wenn es sich um 

einen Steinrahmen handelte, kann der Auftrag an Sebastiano jederzeit nach dem 

3. November 1504 ergangen sein.“ Lucco glaubt, damit die Plausibilität der von 

Gallo aufgefundenen Dokumente außer Kraft gesetzt zu haben. Mit seiner daraus 

resultierenden Frühdatierung in die Jahre von 1506–1508 stößt er in der neue-

ren wie rezenten Forschung, von Humfrey abgesehen, auf breiten Widerstand.742 

In der Tat ist auszuschließen, dass Sebastiano in einer Zeit, als seine Produktion 

der Orgelflügel für San Bartolomeo (1508–1509), den einzigen bis dahin für ihn 

überlieferten monumentalen Bildern, noch bevorstand, die Erfüllung eines derart 

wichtigen öffentlichen Gemäldeauftrags anvertraut worden wäre. Dass man Gi-

orgione, den damals neben Giovanni Bellini bedeutendsten Maler der Republik, 

übergangen hätte, ist wohl kaum anzunehmen.

Ausgehend von der These, wonach der Entwurf des Altarbilds von Giorgione 

stammt und dessen Ausführung – die Zentralfigur vielleicht ausgenommen – auf 

Sebastiano zurückgeht, gebührt der Erfindung des Ganzen, das heißt der Frage 

nach dem konzeptuell Schöpferischen, besondere Aufmerksamkeit. Dass hier eine 

geradezu revolutionäre Leistung in der Auseinandersetzung mit dem Bildtypus 

der Sacra Conversazione vorliegt, darüber gab es in der Forschung schon immer 

einen einhelligen Konsens. Beginnend in der Mitte des Quattrocentos und mit-

unter bis weit in das Cinquecento reichend, war es üblich – kulminierend in den 

Werken Giovanni Bellinis, Alvise Vivarinis, Cima da Coneglianos und Carpaccios –, 

das zumeist von einem kapellenartigen Gehäuse umschlossene Figurenensemble 

nach symmetrischen und bildflächenparallelen Kriterien zu konzipieren. Mit dieser 

Tradition in der venezianischen Malerei gebrochen zu haben ist ein Verdienst Gi-

orgiones, wobei ihm Cima mit einem ersten Lockerungsversuch der sonst streng 

hieratischen Bildanlage in seinem in Parma aufbewahrten Altarbild (ca. 1496–98) 

vorangegangen war.743 Die asymmetrische Position der Architekturanlage scheint 

Giorgione von Cima, in dessen Werk ein fragmentarisches, tempelartiges Ge-

bäude einem Landschaftsausblick gegenübersteht, übernommen zu haben. Völ-

lig neu indes war die Idee, den Titelheiligen nicht mehr, wie in den traditionellen 

Sacra Conversazione-Gemälden, frontal, sondern im Profil darzustellen. In der Tat 

war die Wahl der Seitenansicht am besten geeignet, dem Betrachter die Gelegen-

heit zu bieten, dem Kirchenvater beim Schreiben zuzuschauen, erkauft allerdings 

um den Preis, dass der Gelehrte der von links herantretenden Frauengruppe den 

Rücken zukehrt, womit die Asymmetrie der Bildkonzeption zusätzlich betont wird. 

Innovativ ist ferner, dass die Säulen in ihrem oberen Abschnitt vom Bildrahmen 

überschnitten werden. Demnach ist nur der untere Teil des Gebäudes gezeigt, was 

eine maßstäbliche Verschiebung zugunsten der Figuren nach sich zieht. Dies ent-

spricht, so Justi, „mehr der Wirklichkeit als bei den zierlichen [gleichwohl in voller 

Größe wiedergegebenen] Säulen der älteren Gemälde; schon dass [Giorgiones] 

Säulen erst in Kopfhöhe ansetzen, ergibt den Eindruck von stolzer Größe“. Hinzu 

kommt, dass die schräg fluchtende Säulenreihe wirksamer als vormals den Bild-



214

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE raum erschließt und dadurch den Figuren eine dynamische Entfaltungsmöglichkeit 

sichert. 

Jene Argumente, die Hornig bezüglich Sebastianos sehr eingeschränkter Inno-

vationsfähigkeit schon beim Salomon-Urteil ins Treffen geführt hat, gelten auch 

für das Altarbild in San Giovanni Crisostomo, an jene zahlreichen Forscher adres-

siert, die auch hinsichtlich des Entwurfs in Sebastiano den Urheber des Gemäldes 

sehen. Schon lange vor Hornigs ausführlicher Kritik hatte bereits Justi den gleichen 

Sachverhalt wie folgt auf den Punkt gebracht: „Sebastiano war zu einer solchen 

Leistung nicht fähig; er konnte seinen Meister wohl in Einzelheiten nachahmen, 

niemals aber ein Ganzes […] von so sicherer Gebundenheit aller Teile hinstellen; 

wo er allein arbeitete, ist der Aufbau kläglich unbeholfen; er schloss sich daher 

später in Rom an Michelangelo an, wie in Venedig an Giorgione.“ Wie Hornig 

dazu ergänzt, „berichtet uns keine einzige Quelle, dass Sebastiano ein Erfinder 

neuer Bildtypen, neuer Themen, neuer Ausdrucksbereiche gewesen wäre“.744 Im 

Hinblick auf diese Einschätzung hat sich Dussler in Widersprüche verwickelt, wenn 

er zunächst betont: „Allein in der technischen Leistung erschöpft sich Sebastia-

nos Tätigkeit nicht, auch die im Bild innewohnende Gestaltung und Auffassung 

sprechen für ihn, selbst wenn eine giorgioneske Planung dem Künstler Anregun-

gen vermittelt hätte.“ Demgemäß wirft er Justi „Voreingenommenheit“ und eine 

„ungerechte Beurteilung“ des Sebastiano vor, um an anderer Stelle dessen Kritik 

doch wieder zu bestätigen und Sebastianos Rolle als Projektleiter implizit infrage 

zu stellen: „Zwei Voraussetzungen allerdings brachte Sebastiano nicht mit, die in 

dieser Sphäre eine höchst wichtige Rolle spielen: die Disziplin des disegno und die 

Kraft der invenzione.“745

Wenn man laut Dussler „auch ohne Kenntnis eines sakralen Spättypus von 

Giorgione die wesentlichen Faktoren dieser neuen Bildfassung seiner Anregung 

zuerkennen wird müssen“, so impliziert dies gewiss auch das die Komposition 

wesentlich bestimmende Motiv des Architekturprospekts, dessen Säulenreihe an 

einen römisch-antiken Tempelportikus erinnert. Dieser, so der Autor weiter, wider-

spreche dem Geist Giorgiones und „scheint vielmehr dem Wesen des Schülers zu 

entsprechen“; indessen gibt es dafür in Sebastianos venezianischem Frühschaf-

fen kein einziges Belegbeispiel.746 Anders bei Giorgione, der sich mit der Idee der 

„prospettive di colonne“ schon anlässlich der Fassadenfreskierung des Fondaco 

eingehend auseinandergesetzt hatte – ersichtlich etwa aus Zanettis Stichrepro-

duktion des Sitzenden Männerakts. Im Übrigen begegnet man dem Motiv der 

schräg fluchtenden Säulenreihe bereits an Giorgiones Knabe mit Helm (= Bildnis 

Francesco Maria I. della Rovere). Der Umstand, dass die Säulen vom oberen Bild-

rand überschnitten werden, wird von Hornig „als architektonische Umsetzung der 

[ebenfalls vom Rahmen] überschnittenen Baumstämme in den Drei Philosophen“ 

interpretiert.747 Den Kirchenvater in flächenspezifischer Seitenansicht und im Kon-

trast mit der perspektivisch verkürzten Portikus-Kulisse mithin in radikalem Bruch 

mit der Sacra Conversazione-Tradition darzustellen, war tatsächlich eine „außeror-

dentliche Kühnheit“ (Hornig). Hinzu kommt der Verzicht auf die Wiedergabe einer 

sonst bei diesem Bildtypus stets vorhandenen Thronanlage, womit völlig unklar 

Abb. 53, S. 187



215

JOHANNES CHRYSOSTOMOSbleibt, worauf der Heilige überhaupt sitzt. Neu gegenüber den herkömmlichen 

Sacra Conversazione-Gemälden, in denen die Zentralfigur [vorwiegend Marien-

darstellungen] stets in feierlicher Abgehobenheit abgebildet ist, ist der auf die 

Profilansicht abzielende Formwille des Künstlers, den Betrachter an der Gelehr-

tentätigkeit des Titelheiligen optisch teilhaben zu lassen. Dieser schreibt in einem 

bereits gebundenen Buch, dessen linke Hälfte mit helfendem Zugriff des beglei-

tenden Evangelisten Johannes, von dem nur der greise Kopf und eine Hand zu 

sehen sind, aufgeklappt ist, wie um die Aufmerksamkeit des Betrachters ostentativ 

auf den Text der bereits zur Gänze beschriebenen Buchseite zu lenken. Nachdem 

man in dem neben dem Patriarchen platzierten Alten ehemals den hl. Nikolaus 

– als Namenspatron mit Bezug auf Nicolò Morosini, dem Gemahl Caterina Con-

tarinis – sehen wollte, fanden es Bertini und Gentili als sinnvoller, diesen mit dem 

Evangelisten Johannes – im namentlichen Dreierbund mit Johannes Chrysostomos 

und Johannes dem Täufer, dem Lehrer des Evangelisten – zu identifizieren.748 Aus-

gehend vom Kernsatz des Evangelisten „Im Anfang war das Wort“, manifestiert 

sich hier in direkter Beziehung zum Kirchenvater gleichsam die Einheit von Buch 

und Wort. Auf der Buchseite ist eine fiktive schwarze Schrift zu lesen, die offen-

bar einen griechischen Text imitieren soll, in dem lediglich die Initiale von theos 

(= Gott) und das Wort agion (= heilig) erkennbar sind. Gentilis Anregung folgend 

könnte Chrysostomos hier im Begriff sein, eine seiner Moralpredigten zum Jo-

hannesevangelium niederzuschreiben.749 Für die Zentralfigur in den traditionellen 

Sacra Conversazione-Bildern völlig unvorstellbar ist der Umstand, dass das Antlitz 

des hl. Chrysostomos, abgesehen von Reflexlichtern an Stirn und Wange, gänzlich 

im Schatten versinkt – vergleichbar mit Salomons total abgedunkeltem Antlitz im 

Gemälde in Kingston Lacy, zweifellos ein schlagendes Indiz für Giorgiones Hand-

schrift. Nach ähnlichen Gesichtsverschattungen hält man in Sebastianos veneziani-

schem Frühwerk vergeblich Ausschau.

Der vor der Ecke des Gebäudes postierte Kirchenvater ist gemäß seiner Funk-

tion als Patriarch in einen purpurnen Mantel gehüllt, dessen plastisch modellierte 

Faltengebung heftig aneinanderstoßende, parzellierende Hell-dunkel-Kontraste 

akzentuieren. Nicht zuletzt dieser Mangel an changierenden Übergängen ist 

als ein für Giorgione wesensfremdes Element anzusehen. Die großzügigen, ge-

krümmt expandierenden Außenfalten umreißen die Figur in Form einer zugespitz-

ten Mandorla und verleihen ihr eine blockhaft geschlossene Schwere. Mit dem 

Purpur des Mantels kontrastiert der weiße, den Arm des Kirchenvaters umhüllende 

Tunikaärmel, dessen leicht angehobene Schräge im Goldenen Buchschnitt ihre 

Fortsetzung findet und als dynamischer Vektor beinahe mit dem Haupt von Jo-

hannes dem Täufer in Berührung kommt. Chrysostomos ist auf einem dreistufigen 

Stylobat platziert, im Gegensatz zu den damals üblichen Sacra Conversazione-Al-

tarbildern als Zentralgestalt die flankierenden Protagonisten nur geringfügig über-

ragend. Abgesehen davon, dass sie die lateralen Heiligen miteinander verbindet, 

erfüllt die Stufenanlage vor allem eine wichtige strukturelle Funktion, zumal sich 

ihre streng horizontale Ausrichtung im Sockelgesims und schwarzen Inkrustations-

streifen des Gebäudes sowie am Horizont der Landschaft wiederholt und mit den 



216

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Vertikalen der Säulenreihe und mit dem lotrechten Kreuzstab des Täufers kontras-

tiert. Dieses Beziehungsmuster von Vertikalen und Horizontalen bildet das Grund-

gerüst einer primär orthogonal angelegten Komposition – ein bemerkenswertes 

Novum in Giorgiones Œuvre. Dies ist auch Dussler nicht entgangen, wenn er in der 

„zu offensichtlichen Betonung der Bildgeraden ein ungiorgioneskes Wahrzeichen 

sieht“. Darin nun implizit ein Indiz für Sebastianos generelle Urheberschaft entde-

cken zu wollen ist eine unzulässige Schlussfolgerung des Autors, zumal es dafür 

in Sebastianos frühem Schaffen keinerlei Belege gibt.750 Wie im großen Salomon-

Urteil weitet sich vor den Stufen ein Fußboden, der im Wechsel von Weiß und 

Lachsrosa mit stark verkürzten Rauten verfliest ist. Daraus resultiert ein perspekti-

vischer Raumtrichter, dessen Tiefenwirkung vor der flächenprojektiven Darstellung 

des Kirchenvaters zum Stillstand gelangt.

Unbehindert von einer blockierenden Architekturbarriere hat Johannes der Täu-

fer genügend Spielraum, um sich in tänzelnder Pose und mit seinem dynamisch 

flatternden Umhang frei zu entfalten. Er ist in einer schwankenden Drehbewe-

gung wiedergegeben, die von den frontal ausgerichteten, überkreuzten Beinen 

ihren Ausgang nimmt, sich in der Dreiviertelansicht des halb nackten Oberkörpers 

fortsetzt und in der jähen Wendung des im Profil gezeigten Kopfes endet. Den 

Hals reckend, blickt er über den Buchrand, um den Homilisten beim Schreiben 

des Texts zu beobachten. Mit seiner quer über den Oberkörper geführten Linken 

greift er in den Umhang, zugleich auf das spiralig um den Kreuzstab gewundene 

Spruchband mit dem AGNUS DEI verweisend, das eine ähnlich torsierende Kör-

perhaltung präludiert. Schon Dussler hat die Genese der komplizierten Drehbe-

wegung des Täufers richtig eingeschätzt, wenn er schreibt: „Ein Parade-Effekt 

geht von dieser Erscheinung aus, und es bleibt zu vermuten, dass hier der Schüler 

Giorgiones mit einer an sich sinnvollen Aktfigur, wie der Frau am Brunnen des 

Concert champêtre, wetteifern wollte […]. Statt Gliederung und Sicherheit der 

Stabilität raschelndes Draperiespiel, statt des asketischen Ideals des Täufers eine 

weichliche Schwärmergestalt, in der alles Geistige [im Unterschied zu Giorgione] 

einer zur Schau getragenen Sinnlichkeit gewichen ist.“751 Tatsächlich ist die Gestalt 

des Täufers bezüglich Haltung und Behandlung der Gliedmaßen (z. B. überkreuzte 

Beine usw.) der Wasser gießenden Muse/Peitho im Concert champêtre nah ver-

wandt, weshalb kein zureichender Grund besteht, auch in diesem Fall an der ent-

werfenden Hand Giorgiones zu zweifeln. Ein zusätzliches Indiz dafür ist der mit 

gekräuseltem Haar versehene und in fliehendem Profil gezeigte Kopf des Täufers, 

der jenem des jungen Philosophen im Wiener Gemälde verblüffend ähnelt. Eine 

Ausnahme bildet lediglich der in s-förmigem Schwung um den Körper drapierte 

und mit ebenso scharfen wie knittrigen Faltengraten ausgestattete Umhang – eine 

für Giorgione völlig untypische Lösung, die man als eigenwilligen Beitrag Sebas-

tianos ansehen sollte. Letzteres beweist ein Blick auf dessen hl. Bartholomäus am 

linken, für San Bartolomeo in Rialto geschaffenen Orgelflügel. Wie beim Täufer 

schlingt sich dort der Umhang in s-förmigem Verlauf um den Leib des Apostels. 

– Mit dem heidnisch-antik anmutenden Portikus kontrastierend, erstreckt sich am 

Horizont des Landschaftsausschnitts ein monumentaler Kirchenbau, neben dem 

Abb. 46, S. 155

Abb. 116, S. 331



217

JOHANNES CHRYSOSTOMOSder Kreuzstab des Täufers in den blassblauen Himmel ragt. Von der Fachliteratur 

kaum beachtet, ist die weitläufige Kirchenanlage in einer geradezu impressionisti-

schen, für Sebastiano untypischen Flüchtigkeit gemalt, wie man ihr in Giorgiones 

im Bildhintergrund angesiedelten Baulichkeiten häufig begegnet.

Rechts außen befindet sich eine gerüstete Ritterfigur, die, wie bisher irrtümlich 

angenommen, als hl. Liberalis galt, ehe sie als Theodor, Byzantiner wie Chrysosto-

mos und erster Schutzpatron Venedigs identifiziert wurde. Wie aus der Radiografie 

hervorgeht, handelt es sich bei der Darstellung des hl. Theodor offensichtlich um 

eine nachträgliche, von Giorgiones Entwurf abweichende Ergänzung Sebastianos, 

dessen Handschrift im scharf geschnittenen Antlitz des Ritterheiligen untrüglich 

zutage tritt. Diese Einfügung war nicht leicht zu bewerkstelligen. Der Künstler be-

half sich dahin gehend, dass er den Heiligen von den Schultern abwärts in un-

durchdringliches Schwarz hüllte. Und um den ovalen Schild, an dem sich schemen-

haft ein Gesicht abzeichnet, noch unterzubringen, sah er sich sogar gezwungen, 

den unteren Teil des den ursprünglich wie beim hl. Bartholomäus am linken Or-

gelflügel von San Bartolomeo bis zum Boden fallenden Umhangs des Täufers zu 

übermalen.752 

Mit der raumgreifend bewegten Gestalt des Täufers, bei der das Gelborange 

des Umhangs als einzige gesättigte Farbe im Bild hervorsticht, kontrastiert die 

statische Schwere und das dumpfe Kolorit der durch die beengende Nähe der 

Tempelseitenwand präjudizierten blockhaft geschlossenen Frauengruppe, die San-

sovino einst als die „drei theologischen Tugenden“ bezeichnet hatte, ehe sie (von 

links nach rechts) als die hll. Katharina, Magdalena und Lucia identifiziert wur-

den. Lediglich die mittlere der drei Figuren, die hl. Magdalena, zeigt sich in voller 

Größe, wogegen bei den Begleiterinnen nur die in strengem Profil wiedergegebe-

nen Köpfe und jeweils eine Hand zu sehen sind – im Ganzen eine „klare Ordnung 

im Sinn der klassischen Kunst“, wie Justi feststellt.753 Magdalena ist in Dreiviertel-

ansicht dargestellt, den Blick starr auf den Betrachter gerichtet. Angesichts ihrer 

statuarischen Erscheinung, deren Statik auch durch die verhaltene Schrittstellung 

nicht beeinträchtigt wird, steht sie in Beziehung zur über ihrem Scheitel anset-

zenden Säule. Für eine Verbindung mit dem hl. Chrysostomos sorgen strukturelle 

Elemente, wie etwa ihre abgewinkelte Armhaltung, die jener des Kirchenvaters 

gleicht, oder die zu diesem überleitenden, schräg verlaufenden Mantelfalten, die 

in dessen Rückenkontur und den in die gleiche Richtung zielenden Ornatfalten 

ihre Fortsetzung finden. Hinzu kommt als kommunikativ wohl entscheidendes 

Merkmal, dass das Dunkelgrün im Mantel Magdalenas dem Purpur des Patriar-

chen in einem komplementären Verhältnis begegnet. Im Übrigen findet sich Pur-

pur auch am Mieder der Heiligen. Wenngleich der Komplementärkontrast an sich 

Gegensätzlichkeiten signalisiert, führt die Verschmelzung komplementärer Farb-

werte gleichwohl – im Sinne einer coincidentia oppositorum – zu einer Ganzheit 

beziehungsweise nach den Gesetzen der Farbenlehre zur Farbtotalität, woraus 

sich formalanalytische wie hermeneutische Schlüsse ziehen lassen. Ein weiterer 

Komplementärkontrast (Blau/Orange) überbrückt die Distanz zwischen Magdalena 

und dem Täufer. Dem Blau an Ärmel und Schulteransatz der Heiligen antwortet 



218

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE das Gelborange am Umhang des Täufers, über dem sich, den Komplementärkon-

trast verstärkend, der blaue Himmel wölbt.754 Eine wichtige Rolle spielt auch der 

Hell-dunkel-Kontrast, der vor allem am Gebäude und in der polarisierenden Kon-

frontation des Täufers mit der hl. Magdalena besonders ausgeprägt ist. Hornig 

zufolge „durchwaltet das gesamte Bild ein lebendiger Dreierrhythmus: Hell-Dun-

kel-Hell […]. Es muss festgehalten werden, dass es für die Bildanlage um das Hell-

Dunkel […] im Werk Giorgiones Vorstufen gibt, bei Sebastiano jedoch nicht“.755 

Wie schon Justi andeutet, haftet der Frauengruppe in Bezug auf Giorgione etwas 

Wesensfremdes an, was vor allem die scharf gezeichneten Gesichter der Heiligen 

bezeugen, vordringlich jenes der hl. Magdalena, dessen Nähe zu Sebastianos Klu-

ger Jungfrau und Salome (oder Judith) überzeugend genug ist, um hier einen au-

tonomen Beitrag Sebastianos außer Streit zu stellen. Das Ungiorgioneske in der 

Wiedergabe der drei Frauen – auch den klassisch-trockenen Profilkopf der hl. Ka-

tharina betreffend – hat bereits Dussler registriert, wenn er schreibt: „Breiter und 

voller im Typus, ganz auf frappante Stofflichkeitsnähe gestaltet, ermangelt […] die 

Gruppe in ihrem Ausdruck jenes Zaubers, der auf Giorgiones Menschen ruht […], 

die Kraft der Erscheinung und zugleich die seelische Tiefe, das bleibt Sebastianos 

Blick und Können versagt.“756

Abschließend sei noch auf einen weiteren innovativen Wesenszug des Ge-

mäldes aufmerksam gemacht: den prozessualen, der Temporalität ausgesetzten 

Charakter einer dynamischen, mit zahlreichen Kontrasten versehenen und im 

ambivalenten Spannungsfeld von Fläche (das ornamentale Prinzip der veneziani-

schen Malerei inbegriffen) und Raum angesiedelten Sacra Conversazione. Dazu 

Justis ebenso anschaulicher wie treffender Kommentar: „Die lockere Gruppe der 

Männer steht vor dem Hauptheiligen, die geschlossene Gruppe in seinem Rücken 

scheint erst langsam herein zu schreiten, man mag sich denken, dass auch sie 

sich vor dem thronenden Bischof aufstellen wird. Dadurch kommt ein merkwür-

diger Reiz in das Bildganze: Es ist keine Parade vor dem Beschauer; der eine Teil 

der Figuren steht frei da, der andere hat noch nicht seinen endgültigen Platz. So 

ausgewogen die Ordnung in dem gewählten Augenblick ist, sie enthält die Mög-

lichkeit der Verschiebung und in dieser leisen Spannung eine Lebendigkeit, die 

den älteren Altarbildern fehlt, wo die Gestalten im Grund genommen wie Säulen-

heilige auf ihren symmetrischen Plätzen festgewurzelt sind.“757 Als Resümee: Was 

hier Giorgione kurz vor seinem Tod konzeptuell an Neuem zustande gebracht hat, 

wird Tizian erst etwa eineinhalb Jahrzehnte später in seiner Pala di Pesaro (Vene-

dig, Frari-Kirche) aufgreifen und, die restlichen Elemente des traditionellen Sacra 

Conversazione-Bildtypus eliminierend, weiterentwickeln.

Christus und die Ehebrecherin (L’adultera) 

Obwohl das in Glasgow (Art Gallery) aufbewahrte Gemälde heute allgemein als 

Werk des jungen Tizian gilt, sollte dies nicht daran hindern, es neuerlich auf den 

analytischen Prüfstand zu stellen, zumal es schon früher genügend Stimmen gab, 

Abb. 92, S. 286

Abb. 61, S. 219



219

die sich für eine Zuschreibung an den Meister von Castelfranco eingesetzt hatten. 

Einig ist man sich lediglich über die außerordentliche Qualität des Gemäldes. Das 

war nicht immer so, vor allem nicht in der älteren Forschung, als sich Crowe & Ca-

valcaselle mit einer Zuordnung an Cariani begnügten, Morelli (im Briefverkehr mit 

J. P. Richter) sogar von einer „widerwärtigen rohen venezianischen Dorfmalerei“ 

sprach, Cook die Zeichnung tadelte und Gronau – trotz lobender Worte bezüglich 

einer „prächtigen, ungemein farbenreichen Komposition“ – dem Maler lediglich 

den Rang eines „provinziellen Nachahmers Giorgiones“ zuerkannte, den Zampetti 

beinahe ein halbes Jahrhundert danach mit D. Mancini („un giorgionesco rimasto 

molto nell’ombra …“) zu identifizieren glaubte.758 Noch lange bevor Tizian ins 

Spiel kam, vermutete Berenson (1903) erstmalig in Sebastiano del Piombo den 

Schöpfer des Gemäldes. Ihm folgten Bernardini, L. Venturi, Coletti und Della Per-

gola, worauf die Debatte um Sebastiano zum Erliegen kam.759 Fortan stand nur 

noch die Frage: Giorgione oder Tizian?, zur Diskussion. Schon 1908 erkennt Justi 

die überragende Qualität der Adultera, die er auf Anregung durch W. v. Bode, 

die stilistische Nähe zum Salomon-Urteil in Kingston Lacy betonend, Giorgione 

61	 Giorgione (unter Mitwirkung von Tizian), 
Christus und die Ehebrecherin (L‘Adultera) 
Leinwand, 139,2 x 181,7 cm, Glasgow, Art 
Gallery



220

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE zuschreibt. Seine ausführliche, in den späteren Publikationen noch vertiefte Wür-

digung des Bildwerks ist bis heute als Beispiel einer vorbildlichen Analysetätigkeit 

anzusehen.760 Indessen hielt sich Justis Anhängerschar in Grenzen. Gegenüber den 

seit Longhi (1927) stetig anwachsenden Tizian-Verfechtern geriet sie deutlich ins 

Hintertreffen. Daran änderte auch Hornigs Plädoyer zugunsten einer Giorgione-

Zuschreibung nur wenig. Sein von der Forschung fast gänzlich übergangener Bei-

trag sei hier im Sinne eines Rehabilitationsversuchs nachdrücklich unterstützt. Statt 

sich mit Hornigs eingehender, komparatistisch gut abgesicherter Analyse ausei-

nanderzusetzen, berief sich die Tizian-Partei, wie jüngst auch Joannides, implizit 

stets auf Longhi, der als Beweis für seine Zuschreibung der Adultera an Tizian auf 

eine angeblich zwingende Verwandtschaft derselben mit dessen Paduaner Fres-

ken (1511; Scoletta di Sant’Antonio) hinweist.761 Wie noch später darzulegen sein 

wird, handelt es sich hier in Wirklichkeit um einen Versuch des Künstlers, einige 

Motive aus Giorgiones Œuvre in das Wunder des Neugeborenen (den Kronzeugen 

für Longhis Theorie) einfließen zu lassen, ohne jedoch nur annähernd die kompo-

sitionelle Brillanz des Glasgower Gemäldes zu erreichen – Letzteres auch ein Beleg 

für Giorgiones Autorschaft. Kurz gesagt: Im Versuch, die Adultera ausschließlich 

auf der Basis eines Vergleiches mit dem Paduaner Fresko Tizian zuzuordnen, ma-

nifestiert sich eine völlig unzulängliche Beweisführung. Hier andere, im Zeitraum 

von 1506/09 bis ungefähr 1510/12 entstandene Frühwerke Tizians – wie das Ant-

werpener Votivbild mit Jacopo Pesaro vor Petrus, die Taufe Christi mit Giovanni 

Ram (Rom) oder das Altarbild Thronender hl. Markus mit Heiligen (Venedig, S. Ma-

ria della Salute) – zusätzlich zurate zu ziehen, wäre wohl noch weniger Erfolg 

versprechend gewesen, zumal laut Hornig „alle drei Werke Unsicherheiten, Ent-

lehnungen und Schwächen zeigen, wie sie bei Frühwerken zu erwarten sind“.762 

Ein signifikantes Beispiel für die bezüglich der Adultera-Zuschreibung bestehende 

Unentschlossenheit bietet Berenson, der hier innerhalb eines halben Jahrhunderts 

mehrfach die Fronten gewechselt hat. Nachdem er sich anfangs für Sebastiano 

eingesetzt hatte, entschied er sich später für Tizian, um letztlich doch Giorgione 

den Vorrang einzuräumen.763 Neben den wenigen für Giorgione plädierenden 

Forschern ist vor allem Richter zu beachten, der, ausgehend von seiner extremen 

Spätdatierung in das Todesjahr des Künstlers, den Entwurf des Gemäldes Gior-

gione zuweist, dessen Realisierung aber zum Teil (vor allem die Ausführung des 

rechten Bilddrittels) auf Tizian zurückführt – eine arbeitsteilige Einschätzung, der 

Hornig trotz gleicher Spätdatierung und im Gegensatz zu einigen Autoren, wie 

Mayer, Braunfels und Wilde, nichts abzugewinnen vermag.764

Der herkömmliche Bildtitel „Christus und die Ehebrecherin“ wurde zunächst 

durch E. Tietze-Conrat mit der Bezeichnung „Daniel und Susanna“ korrigiert – 

ein Deutungsversuch, der vorerst durch Pallucchini, Coletti und Wilde bestätigt 

wurde, ehe Pignatti und Waterhouse den schemenhaft angedeuteten Nimbus 

der Richterfigur entdeckten und damit deren Identifikation als Christus außer 

Zweifel stellten. Gegen Daniel spricht auch der Umstand, dass man in der links 

außen platzierten, rot gekleideten und mit einer Goldkette ausgestatteten Figur 

– gleichsam als Pendant zum zentral angeordneten Greisenkopf – wohl kaum 



221

L’ADULTERA

den zweiten der verleumderischen Alten vermuten darf. M.W. halten gegenwär-

tig nur noch Ballarin und Pedrocco an Tietze-Conrats Daniel-Interpretation fest.765 

Wie das Bildthema nahelegt, kommt hier wohl nur eine öffentliche Institution 

als Auftraggeber infrage. Laut Joannides war das Gemälde entweder für einen 

Gerichtssaal oder ein Heim zur Rehabilitation gefallener Mädchen bestimmt. Ba-

sierend auf seiner Zuschreibung des Bildes an Tizian, für den Venedig als fester 

Wohnsitz nicht vor 1510 dokumentiert ist, vermutet der Autor eine Stadt auf 

der Terraferma als ursprünglichen Standort des Gemäldes, wobei er vor allem 

Bergamo in Betracht zieht, zumal in der dortigen Accademia Carrara die wahr-

scheinlich früheste Kopie der Adultera aufbewahrt wird.766 – Im Unterschied zu 

Tizian hat sich Giorgione vielfach mit dem Sujet beschäftigt. Dies bezeugen zahl-

reiche themengleiche Bilder, die als Werke Giorgiones in den Inventaren diverser 

italienischer Sammlungen im Seicento aufscheinen, wobei jedoch unklar bleibt, 

welches davon mit dem Glasgower Gemälde identisch ist.767 Einen sicheren Quel-

lenwert bietet lediglich das Bilderverzeichnis (1689) der Königin Christina von 

Schweden, in dem ein laut Kurzbeschreibung mit der Glasgower Adultera völlig 

übereinstimmendes Gemälde Giorgione zugeschrieben wird. Unter den vielen 

mehr oder minder freien Kopien ist, wie schon angedeutet, jene in der Accade-

mia Carrara befindliche die wohl älteste und authentischste Fassung. Als Beweise 

dafür dienen die koloristische Affinität mit dem Original sowie der Umstand, dass 

der Kopist lediglich die Gestalt Christi modifiziert hat; abweichend vom Original 

der zum Segensgestus erhobene Arm des Erlösers sowie dessen deutlicher darge-

stellter Nimbus. Wie die Kopie bezeugt, erfuhr das Gemälde rechts insofern eine 

erhebliche Veränderung, als dort die Figur eines modisch gekleideten Jünglings 

abgeschnitten wurde. Im Übrigen ist davon ein Fragment erhalten geblieben, das 

1971 von der Glasgower Galerie erworben wurde. Bei einer gültigen Bildanalyse 

ist somit stets auch die das Original gleichsam vervollständigende Kopie mit ein-

zubeziehen. 

Abb. 62

Abb. 63

62	 Kopie nach Giorgiones Christus und die 
Ehebrecherin, Leinwand, 149 x 219 cm, 
Bergamo, Accademia Carrara

63	 Giorgione, Fragment aus Christus und die 
Ehebrecherin, Leinwand, 47 x 40,6 cm, 
Glasgow, Art Gallery



222

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE Die Szene beruht auf dem Johannesevangelium (8, 3–11), wo es heißt: „Da brach-

ten die Schriftgelehrten und Pharisäer eine Frau, die beim Ehebruch ertappt wor-

den war. Sie stellten sie in die Mitte und sagten zu Jesus: Meister, diese Frau wurde 

beim Ehebruch auf frischer Tat ertappt. Mose hat uns im Gesetz vorgeschrieben, 

solche Frauen zu steinigen. Nun, was sagst du? Mit dieser Frage wollten sie ihn 

auf die Probe stellen, um einen Grund zu haben, ihn zu verklagen. Jesus aber 

bückte sich und schrieb mit dem Finger auf die Erde. Als sie hartnäckig weiter-

fragten, richtete er sich auf und sagte zu ihnen: Wer von euch ohne Sünde ist, 

werfe als Erster einen Stein auf sie.“ – Ein kostbar gekleideter junger Mann ist bis 

ins Bildzentrum vorgedrungen, um, breitbeinig innehaltend, die ebenso verängs-

tigte wie erschöpfte Beschuldigte Christus vorzuführen. Die Darstellung zeigt den 

Kulminationspunkt des Geschehens, den „Augenblick höchster Spannung“, kurz 

bevor der zum Richteramt erkorene Erlöser in den Sand schreiben und durch sei-

nen tiefsinnigen Schiedsspruch die Versammelten zum Verzicht auf die Steinigung 

bewegen wird.768 Christus, die linke Bildhälfte beherrschend, sitzt in vorgebeugter 

Haltung und verschränkter Beinstellung auf einer Bank, mit der horizontal durch-

gestreckten Rechten den eleganten Jüngling beiseite drängend, um die Ehebre-

cherin in Augenschein zu nehmen. Als Zeichen unergründlicher Weisheit ist sein 

im Profil wiedergegebenes Haupt fast vollständig in Schatten gehüllt – ähnlich 

wie der Kopf Salomons im Gemälde von Kingston Lacy „im Rätsel des Schattens 

untertaucht“.769 Im Kontrast dazu seine vom Licht überflutete Kleidung, die sich 

aus Karminrot und Blau, dem für Christusdarstellungen kanonischen Farbakkord, 

zusammensetzt. Derlei Hell-dunkel-Gegensätze bestimmen den Rhythmus des ge-

samten Bildes, ein Stilmerkmal, das bei Giorgione häufig vorkommt und nach dem 

man in Tizians frühem Schaffen vergeblich Ausschau hält.770 Auch hinsichtlich der 

ungewöhnlich komplexen Körperhaltung Christi stellt sich die Frage: Giorgione 

oder Tizian? Dass hier die Antwort zugunsten Giorgiones ausfällt, beweisen des-

sen männlicher und weiblicher Akt am Fondaco, die sich mit ihren überkreuzten 

Beinstellungen und c-förmig gekrümmten Umrissen als Vorstufen der Jesusgestalt 

zu erkennen geben. Das Gleiche gilt für Tizians etwa ein Jahr danach ebenso für 

den Fondaco gemaltes Judith/Justitia-Fresko, dessen Affinität mit den genannten 

Aktdarstellungen eine offensichtliche Inspiration durch Giorgione bezeugt.

Mit dem breitspurig auftretenden Jüngling kommt die von rechts heranflu-

tende Bewegung zum Stillstand. Darin manifestiert sich der „fruchtbare Moment“ 

(Gombrich) angehaltener Zeit, zugleich die jähe Konfrontation mit Christus. Zu-

dem sorgt die Hand Christi, die den rechten Arm des Jünglings im rechten Winkel 

überschneidet, für eine unmittelbare Verbindung zwischen den beiden Gestalten. 

Wie Jesus vornübergebeugt, stemmt der Jüngling den rechten Arm provokant auf 

sein angewinkeltes Bein. In seinem gespannten Bewegungsausdruck offenbart 

sich, so Justi, „eine Mischung von Neugier und Keckheit: was wird der heilige 

Mann zu dieser so weltlichen Angelegenheit sagen?“.771 Das Kolorit seiner vor-

nehmen Tracht bildet den Wärmepol des an Kontrasten so reichen Farbkonzepts. 

Das satte Scharlachrot der Beinkleidung hat das Licht vollständig aufgesogen und, 

wie so oft bei Giorgione, die Konturlinien weitgehend aufgezehrt.772 Im Gegensatz 



223

L’ADULTERAdazu das leuchtende Gelborange, dessen Fülle an Reflexlichtern die Stofflichkeit 

des Wamses zum Glitzern bringt. Wie schon erwähnt, tritt das Orange im Œuvre 

Giorgiones häufig in Erscheinung, etwa in den Josefsdarstellungen der Anbetung 

der Könige in London und der Hirtenanbetung (Allendale) in Washington, weiters 

am Kopftuch Mariens in Oxford sowie am Krieger im großen Salomon-Urteil. Hor-

nig bezeichnet dieses Orange als den „vielleicht auffallendsten und für Giorgione 

signifikantesten Farbklang […]. Bei Tizian hingegen sieht man ein derart goldenes 

Glänzen eines Orange, wenn es überhaupt vorkommt, nie“.773 Ebenso deutlich 

tritt Giorgiones Handschrift am Haupt des jungen Mannes zutage. Abweichend 

vom frontalen Rumpf ist es in abrupter Wendung Jesus zugekehrt, sodass sich 

das helle Antlitz, kontrastierend mit der schwarzen Kopfbedeckung, nur noch im 

verlorenen Profil zeigt – für Giorgione nicht ungewöhnlich, wenn man vergleichs-

weise etwa den Kopf des Lautenspielers im Concert champêtre in Betracht zieht. 

Darauf wird bald danach auch Tizian in seinem Paduaner Fresko mit dem Wunder 

des Neugeborenen Bezug nehmen, wenn er das Haupt des von links Heraneilen-

den in analoger Ansicht darstellt.

Zweifelsfrei giorgionesken Ursprungs ist auch der unmittelbar neben dem Jüng-

ling auftauchende Greisenkopf, der vom Dunkel eines Wandstücks foliiert wird. 

Scharfes Licht fällt auf seine schon fast in Draufsicht wiedergegebene Stirnglatze. 

Mit gesenktem Blick beobachtet er – vermutlich handelt es sich um einen Schriftge-

lehrten – die ausfahrende Armgeste Christi. Schon mehrfach – wie bei den erwähn-

ten Josefsdarstellungen in den Londoner und Washingtoner Anbetungen sowie der 

hl. Familie-Benson, ferner im großen Salomon-Urteil mit der allegorischen Figur des 

greisen Ratgebers – hat Giorgione von diesem Kopftypus Gebrauch gemacht. Der 

vom linken und oberen Bildrand angeschnittene und in verschieden breite Kom-

partimente unterteilte Wandhintergrund, von dessen tiefem Dunkelbraun sich die 

Buntfarben in ihrer Leuchtkraft wirksam abheben, leistet für die Komposition der 

linken Bildhälfte einen wichtigen Beitrag. Die nach rechts zielende Stoßrichtung der 

Wandkulisse forciert den dynamischen, mit der gerüsteten Rückenfigur anheben-

den Verlauf des Geschehens, dessen Rhythmus durch mehrere senkrechte Mauer-

kanten mitbestimmt wird. Eine davon trifft auf Christus, eine andere akzentuiert 

den Jüngling – u. zw. an der Stelle, wo das Gemäuer endet und der Landschafts-

ausschnitt anschließt. Daraus resultiert eine Zäsur, die mit der Bildsymmetrieachse, 

auf der die Hand Christi den Arm des Jünglings überkreuzt, exakt übereinstimmt 

und an der die von rechts kommende Bewegung abbricht. Die Idee, den Hinter-

grund eines Gemäldes durch eine oben angeschnittene, vor- und zurücktretende, 

durch vertikale Kanten rhythmisierte und mit einer vorgelagerten Sitzbank verse-

hene Wand zu blockieren, ist als typisch giorgioneske Invention anzusehen. Das 

Motiv ist nicht neu, man begegnet ihm bereits im Frühwerk Giorgiones, etwa in 

dessen Londoner Anbetung der Könige und in der hl. Familie-Benson.

Die größte Aufmerksamkeit erregt wohl die Ehebrecherin, die mit dem strahlen-

den Weiß ihres Kleides dem Wesen einer veritablen Lichtgestalt nahe kommt. Da 

ihre Schrittstellung unter der von Binnenzeichnung fast völlig unberührten, block-

haft geschlossenen Gewandmasse kaum eruierbar ist, erscheint sie wie im Boden 

Abb. 46, S. 155

Abb. 77, S. 255

Abb. 11, S. 44; Abb. 12, S. 48



ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE festgewurzelt. Lediglich der stark vorgebeugte Oberkörper bezeugt, dass sie dem 

zerrenden Arm des Jünglings nachgibt. In den roten Querstreifen und Trägern des 

Mieders sowie im mit Gelb changierenden Grün des um die Hüfte geschlungenen 

Umhangs, der mit analogen Farbtönen in der Landschaft und der vergilbten Wie-

senmatte korrespondiert, zeigt sich das Bestreben des Künstlers, die Beschuldigte 

in das koloristische Gesamtkonzept einzubeziehen. Das psychische Gehaben der 

Frau, die dem vermeintlich unabwendbaren Richtspruch der Steinigung entgegen-

sieht, wird von Hornig wie folgt beschrieben: „Ihr schwerer, vorgebeugter Körper 

bewegt sich wie mechanisch, als sei sie ihrer Sinne nicht mehr mächtig. Man 

meint, ihrem geöffneten Mund ein gequältes Stöhnen zu entnehmen.“774 Mit ihrer 

matronenhaften Massigkeit vertritt die Ehebrecherin einen Frauentypus, der, für 

Giorgione untypisch, an Tizians Beschuldigte im Wunder des Neugeborenen erin-

nert. Zudem lässt ihre für Giorgione ebenso ungewöhnliche emphatische Gebärde 

beziehungsweise ihr dramatischer Auftritt an eine Beteiligung Tizians denken. Ab-

gesehen von seiner fälschlichen Gesamtzuschreibung des Gemäldes an Tizian, re-

gistriert Pallucchini am Beispiel der Frauengestalt zu Recht das Bestreben des jun-

gen Künstlers, sich gegenüber seinem Lehrer zu emanzipierten „Tiziano ormai è 

pienamente autonomo rispetto a Giorgione: la sua sintassi formale gli permette di 

esprimere agevolmente quell’ansia drammatica […].“775 Beweiskraft im Sinne Tizi-

ans hat vor allem Pallucchinis Hinweis auf dessen vermutlich gleichzeitig mit der 

Adultera entstandene Madonna mit Kind-Darstellung in der Accademia di Carrara. 

Analog zur Ehebrecherin ist auch hier das Haupt Mariens nahezu in Untersicht 

wiedergegeben. Da auch die Gesichtszüge mit den geschlossenen Augen und der 

fliehenden Stirn – die weich schattierte Modellierung von Hals und Kinn, die Frisur 

inbegriffen – deutlich übereinstimmen, ist anzunehmen, dass dem Künstler in bei-

den Fällen das gleiche Modell zur Verfügung gestanden war. Eine ergänzende 

Stütze für Pallucchinis partiell gültige Zuschreibung bietet ein Vergleich mit Tizians 

Bildnis einer Frau (Pasadena, Norton Simon Museum) – auch hier ein Antlitz, des-

sen Affinität mit jenem der Ehebrecherin nicht zu leugnen ist.776 Von solchen in 

Richtung Tizian zielenden Überlegungen zeigt sich Hornig gänzlich unbeeindruckt. 

Stattdessen begnügt er sich mit einem Hinweis auf die rechte, an die Brust ge-

führte Hand der beschuldigten Frau – eine Geste, der man auch an Giorgiones 

Vecchia begegnet. Nun allein daraus auf eine „größtmögliche Nähe“ der Ehebre-

cherin zum Porträt der Alten zu schließen, ist wohl kaum zulässig. Daran ändert 

auch nichts, wenn der Autor – im Versuch, seine Giorgione-These zusätzlich zu 

stützen – der Ehebrecherin eine „gewisse [?] Nähe“ zur „guten Mutter“ in Kings-

ton Lacy bescheinigt.777 Erheblich überzeugender argumentiert Hornig, wenn er 

die bogenförmigen Strukturen der Komposition ausschließlich auf eine Invention 

Giorgiones zurückführt. Entscheidend dafür sind die gekrümmten Rückenkonturen 

von Christus und der Beschuldigten, die sich, kulminierend in den Köpfen des 

Jünglings und des Alten, zum Halbkreis schließen. Diese Kurvatur wird links außen 

verdoppelt, wo der in segmentartiger Biegung wiedergegebene Gerüstete die vor-

geneigte Haltung Christi in stringenter Parallele noch zusätzlich betont. Mit dieser 

Duplizierung der Bogenschwünge lockert sich der symmetrische Bildaufbau. Dar-

Abb. 77, S. 255

64	 Tizian, Bildnis einer Frau, Leinwand, 
31,1 x 23,8 cm, Pasadena, Norton Simon 
Museum



225

L’ADULTERAaus resultieren für die linke Bildhälfte eine Zunahme des visuellen Gewichts und 

eine merkliche Verstärkung der Dynamik. Demgegenüber sorgt rechts das alles 

überstrahlende Weiß der Ehebrecherin für harmonischen Ausgleich. Was sich zu-

nächst flächenprojektiv – bezüglich der zentralen Dreiergruppe – als halbkreisför-

mige Struktur manifestiert, wandelt sich aus grundrisslicher Sicht – unter Hinzu-

nahme der beiden äußeren, in den Vordergrund gerückten Rückenfiguren – in die 

Form eines halbierten Querovals. Im „Leitmotiv des liegenden Bogens, der den 

Kern der Handlung umkreist“ erkennt Hornig den vielleicht wichtigsten Faktor, der 

eine Zuschreibung des gesamten Kompositionskonzepts an Giorgione rechtfertigt. 

Von diesem Leitmotiv hatte der Künstler schon früher – u. zw. in der hl. Familie-

Benson, der Hirtenanbetung-Allendale und im Concert champêtre – Gebrauch ge-

macht. Demnach lässt sich die Adultera als das letzte Werk einer Folge bestimmen, 

für die Hornig den Begriff der „genetischen Reihe“ eingeführt hat. Dazu sein er-

gänzender Kommentar: „Da gleichzeitig die Farbe an Dichte und Sättigung zuge-

nommen hat, die Hell-dunkel-Gegensätze gesteigert wurden, kann das Glasgower 

Stück nur als Endpunkt [und nicht als voraussetzungsloses Frühwerk Tizians] einer 

Entwicklung verstanden werden.“778 Die beiden die zentrale Gruppe rahmenden 

Rückenfiguren leisten aufgrund ihrer Vordergrundposition einen wichtigen Beitrag 

zur Verräumlichung der Szene. Zunächst die rechte, nur noch aus der Bergamasker 

Kopie und dem Glasgower Fragment ersichtliche Figur, deren ausgeprägte Kontra-

poststellung im großen Trossknecht von Giorgiones Londoner Anbetung der Kö-

nige vorgebildet ist und deren jähe Kopfwendung mit Blick über die Schulter an 

das vermutlich zeitgleich entstandene Münchner Porträt eines Mannes im Pelz er-

innert. Die gesamte Bildhöhe beanspruchend, präsentiert sich der junge Mann – 

gemessen an den folgenden Figuren, von denen ihn eigentlich nur ein geringes 

Raumintervall trennt – in überproportionierter Größe. Dem Eindruck, dass er erst 

nachträglich hinzugefügt wurde, kann man sich nur schwer entziehen – vielleicht 

mit ein Grund, weshalb er später abgetrennt wurde. Seine gestreiften Beinkleider 

geben Anlass, in ihm ein Mitglied der Compagnia della Calza (= eine Vereinigung 

junger venezianischer Adliger) zu vermuten. Als Einziger unter den Protagonisten 

steht er mit dem Betrachter in Blickkontakt. Zudem durchstößt er mit seinem 

Haupt den Landschaftshorizont. Vom hellen Blau des Himmels hinterfangen, erregt 

sein mit unverkennbar porträthaften Zügen versehenes Antlitz besondere Auf-

merksamkeit. Ungeachtet seiner persönlichen Note und räumlich vom Bildkontext 

abgehobenen Platzierung gibt es zwischen ihm und der Ehebrecherin gleichwohl 

beziehungsstiftende Merkmale. Zum einen signalisiert das Schwarz seines Rocks 

gegenüber dem weißen Kleid der Frau den heftigsten Hell-dunkel-Kontrast im Bild, 

zum anderen konvergiert der Oberschenkel seines abgewinkelten linken Beins mit 

dem schräg fallenden Unterarm der Beschuldigten. Ergebnis ist eine V-Form, die 

einerseits als Zäsur wirksam wird, andererseits dem Maler die Möglichkeit bietet, 

zwischen den Schenkeln des dunklen Ausschnitts noch zwei weitere Männerköpfe 

unterzubringen. – Dem statisch anmutenden compagno del calzo steht links außen 

die zweite, extrem dynamisch gestaltete Rückenfigur gegenüber, ein Gerüsteter, 

mit dessen bildeinwärts gerichteter Beinhaltung der das gesamte Bild durchzie-

Abb. 62, S. 221

Abb. 11, S. 44 

Abb. 52, S. 183



ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE hende Bewegungsfluss anhebt. Sein heftig geneigter Oberkörper bietet links oben 

genügend Spielraum, um einer in einen roten Talar gehüllten Figur mit goldener 

Halskette Platz zu verschaffen. Wie schon erwähnt, handelt es sich vermutlich um 

die Darstellung eines Pharisäers, an dem die bildbeherrschende Rot-Sequenz den 

Auftakt bildet und den Rhythmus des Gemäldes – begleitet von wechselnden Hell-

dunkel-Werten – bestimmt. Das fast schon aggressive Schrittmotiv des Gerüsteten 

– das linke Bein vertikal im Boden verankert, das rechte extrem abgewinkelt auf 

einen Baumstumpf gesetzt und kontrastiv in Schatten gebettet – erinnert an einen 

ins Räumliche transponierten Kontrapost. Einem gespannten Bogen gleich scheint 

sich sein Rücken, akzentuiert durch das schräge Reflexlicht am schwarzen Har-

nisch, in Christi vorgebeugter Haltung – nur durch einen Hell-dunkel-Kontrast ge-

trennt – fortzusetzen. An dieser Verknüpfung ist auch sein rechter Arm beteiligt, 

dessen Richtung – nach dem Gestaltgesetz der „durchlaufenden Linie“ – in der 

gewellten Mantelfalte Christi fortgeführt wird. Damit wird ein Bewegungsstrom in 

Gang gesetzt, der, vom rechten durchgestreckten Arm des Erlösers weitergeleitet, 

im Bogenschlag der Zentralgruppe kulminiert, um am gebogenen Arm der Ehebre-

cherin seinen Ausklang zu finden. Signifikant für den Hell-dunkel-Einsatz ist der 

Umstand, dass die beleuchteten Stellen stets den primären Bedeutungsträgern vor-

behalten sind. Exemplarisch dafür der helle Arm Christi, dem gegenüber der paral-

lel dazu versetzte Arm des Gerüsteten in Schatten getaucht ist, wiewohl auch die-

ser auf die Beschuldigte weist. 

Die dramatische Formulierung des Gerüsteten ist für Giorgione ungewöhn-

lich, zumal man in dessen Œuvre einer ähnlich dynamisierten, in ihrer komplexen 

Bewegungsstruktur fast schon manieristisch anmutenden Gestalt sonst nirgends 

begegnet. Hornig zufolge entspricht die „schlechte Mutter“ im Salomon-Urteil 

(Kingston Lacy) in ihrer „Heftigkeit der Gebärdensprache“ dem weisenden Ge-

rüsteten, womit der Autor das Problem im Sinne Giorgiones als gelöst betrachtet. 

Dies würde bedeuten, dass der Künstler die vorgeneigte Haltung, den tatsächlich 

„heftigen“ Ausfallschritt und die Armgeste modifizierend in die Rückenansicht 

des Gerüsteten übertragen hat. Dieser konstruiert anmutende Ableitungsversuch 

vermag nicht zu überzeugen, zumal der Figur offensichtlich eine antike Hermes-

Skulptur (der sogenannte Cincinnatus; Paris, Louvre) als Modell diente. Von dieser 

Marmorstatue existiert eine Kopie, eine Federzeichnung, die laut Joannides ein 

unbekannter mittelitalienischer Künstler nach einer verlorenen, um 1507 datier-

baren Studie Raffaels gefertigt hat. Diese oder andere grafische Reproduktionen 

mögen – so der Verfasser weiter, der wie schon erwähnt das gesamte Gemälde 

Tizian zuschreibt – dem Maler bei der Formulierung des Gerüsteten zur Verfügung 

gestanden haben. Ob damit Tizians Autorschaft auch hier bereits erwiesen ist, sei 

dahingestellt. Dem ist entgegenzuhalten, dass auch Sebastiano del Piombo, als er 

– in Giorgiones Konzept eingreifend – im Salomon-Urteil den Henker hinzufügte, 

eine Antikenstatue, den sogenannten Borghesischen Fechter zum Vorbild genom-

men hat. So gesehen ist nicht auszuschließen, dass laut Braunfels auch Sebastiano 

neben Tizian – unter der zweifelfreien Patronanz Giorgiones – an der Realisierung 

des um 1510 (Hornig) entstandenen Glasgower Gemäldes beteiligt war.779
65	 Antike Hermes-Skulptur (sog. Cincinnatus), 

Paris, Louvre



227

Madonna mit Kind und den hll. Antonius von Padua und Rochus 

(Madrid, Prado)

Wie die letztgenannten Werke, zählt auch die Madrider Sacra Conversazione be-

züglich ihrer Zuschreibung – Giorgione oder Tizian? – zu den großen Streitfragen 

der venezianischen Kunstgeschichte. Über den ursprünglichen Bestimmungsort 

des Gemäldes ist nichts bekannt. Trotz seines relativ bescheidenen Formats, das 

zunächst an ein in privatem Auftrag geschaffenes Andachtsbild denken lässt, 

könnte es als kleines, etwa für das Oratorium einer Laienbruderschaft vorgese-

henes Altarbild konzipiert worden sein. Dafür sprechen – neben dem Schema der 

Sacra Conversazione – auch die beiden prominenten Heiligen, Antonius von Pa-

dua und Rochus, die in Venedig, vor allem in franziskanischen Kreisen, besondere 

Verehrung genossen – Letzterer als Schutzheiliger gegen die in der Lagunenstadt 

häufig grassierende Pest. Angesichts der Präsenz des hl. Antonius könnte das Ge-

mälde, so Humfrey, im Auftrag der Scuola di Sant’Antonio, die einst in der Nähe 

der Frari-Kirche residierte, entstanden sein.780 Das Bild taucht erstmals 1657 in der 

Sakristei des spanischen Palast-Klosters Escorial auf, in dessen Verzeichnis es „Bor-

donon“ – ein „kurioses Amalgam aus Giorgione, Pordenone und Paris Bordone“ 

66	 Giorgione, Madonna mit Kind und den hll. 
Antonius von Padua und Rochus, Leinwand, 
92 x 133 cm, Madrid, Prado



228

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE (Humfrey) – zugeschrieben wird. Erst vor etwa einem Jahrzehnt kam es zu einem 

Gegenvorschlag, wonach das Gemälde mit jenem zu identifizieren sei, das vom 

ehemaligen spanischen Botschafter in London, Alonso de Cárdenas, 1654 für den 

König gekauft wurde. Im Memorandum des Diplomaten aus dem Jahre 1659 ist 

das Werk als „ein weiteres großes Gemälde auf Leinwand mit unserem Herrn, 

dem hl. Antonius von Padua und dem hl. Rochus, mit lebensgroßen Figuren, von 

der Hand des Tizian“ beschrieben. Diese Hypothese Browns fiel bei Falomir auf 

fruchtbaren Boden, der Giorgiones Namen, nachdem das Werk in den Katalogen 

des Prado von jeher dem Meister aus Castelfranco zugewiesen wurde, umgehend 

durch jenen Tizians ersetzte.781 Dieser neue Identifikationsversuch ist jedoch inso-

fern problematisch, als das Gemälde – entgegen der Beschreibung des Botschaf-

ters – weder „groß“ (Höhe: 92 cm) ist, noch die Figuren auch nur annähernd 

„Lebensgröße“ erreichen. Zudem ist befremdlich, dass zwar Jesus, nicht aber die 

Madonna erwähnt wird. 

Morelli, der das Madrider Altarbild als „Wunderwerk venezianischer Maler-

kunst“ bezeichnet, war der Erste, der sich für Giorgione einsetzte. Ihm folgten 

u. a. Justi, Richter, Robertson, Coletti und Baldass, wobei – kennzeichnenderweise 

– auch der Verfasser der m. E. wichtigsten Tizian-Monografie, Wethey, Giorgiones 

Autorschaft außer Zweifel stellte. Indessen wuchs die Schar der Tizian-Verfechter, 

beginnend mit Schmidt, L. Venturi und Longhi, ehe sie in der neueren Forschung 

– repräsentiert u. a. durch Pallucchini, Valcanover, Ballarin, Lucco, Humfrey und 

Joannides – eine fast schon geschlossene Front gegenüber den Giorgione-Anhän-

gern bildete. Von Hornigs profund begründeter Giorgione-Zuschreibung nahm 

man keinerlei Notiz, ganz zu schweigen davon, dass jemals etwa Justis analyti-

sches Niveau erreicht wurde.782 Den Anhängern Tizians zufolge basiert das Ma

drider Altarbild auf dessen früher Stillage, wofür – neben dessen Fondaco- und Pa-

duaner Fresken – vor allem die Wiener Zigeunermadonna, das Concert champêtre 

und die Adultera als Kronzeugen aufgerufen werden. Da, wie bereits dargelegt, 

sowohl das Pariser als auch das Glasgower Gemälde überwiegend Giorgione zu-

zuschreiben ist, sollte man nunmehr derlei komparatistische Hinweise als obsolet 

betrachten. Dies gilt auch für Tizians Fondaco-Fresken, deren stilistische Nähe zu 

Giorgione wohl unbestritten ist. Von den erwähnten traditionellen Argumenten 

ausgehend, zählen auch Pedrocco, Humfrey und Joannides als prominente Reprä-

sentanten der rezenten Forschung zur Tizian-Partei. Während Humfrey das Ge-

mälde (ohne Begründung) mit 1508 datiert, meint Joannides in den 1511 entstan-

denen Fresken in Padua einen Terminus post quem entdeckt zu haben, woraus er 

zugleich – gestützt auch durch die Bildpräsenz des hl. Antonius von Padua – auf 

einen Paduaner Auftraggeber schließt.783

Wie die beiden undifferenziert gemalten Vorhangteile, der nur skizzenhaft an-

gedeutete Landschaftshintergrund und das Durchscheinen der Unterzeichnung, 

besonders evident am Mantel der Madonna, erkennen lassen, ist das Bild unvoll-

endet geblieben. Auch ohne Zuhilfenahme der Infrarotaufnahme sind die schwar-

zen Linienzüge der Mantelkonturen und -falten deutlich wahrzunehmen. Zudem 

wird der Eindruck des Unfertigen, so Hornig, „durch den flüssigen und dünnen 



229

MADONNA MIT KINDFarbauftrag unterstützt, der vielfach die Leinwand durchscheinen lässt“.784 Etwa 

ein halbes Jahrzehnt nach seiner Castelfranco-Madonna befasste sich hier Giorgi-

one abermals mit dem Thema der Sacra Conversazione. Laut Baldass sei „die di-

rekte Ableitung der Komposition von dem Altarbild in Castelfranco unverkennbar 

[…]. Die rein lyrische Handlungslosigkeit in der Haltung der Personen ist völlig un-

tizianisch und schließt, wie ein Vergleich mit [Tizians] energiegefüllten Figuren der 

Sacra Conversazione des hl. Markus (ca. 1511/12) in der Salute zu Venedig klar-

legt, diesen Künstler als Schöpfer der Komposition aus. Die Eigentümlichkeit der 

Auffassung entspricht vielmehr völlig dem Temperament Giorgiones.“785 Ähnlich 

argumentiert auch Hornig, wonach „das ausgeprägte kontemplative Moment, das 

sich in der Versunkenheit der Madonna und des hl. Antonius ausspricht, eine mög-

liche Zuschreibung an Tizian fraglich erscheinen lässt“.786 Seitens der Giorgione-

Partei spielt die Castelfranco-Sacra Conversazione allgemein eine zentrale Rolle, 

berechtigt allerdings nur in Bezug auf deren ebenso kontemplative Note sowie 

auf das dem Madrider Bild als Hauptbeweisstück einer Giorgione-Zuschreibung 

dienliche Antlitz der Madonna. Gleichwohl ist der Vergleich auch insofern nütz-

lich, als sich daran der tief greifende Entwicklungsschritt vom älteren Gemälde, 

das mit seiner streng symmetrischen Komposition zum Teil noch Anklänge an das 

Quattrocento zeigt, zum späteren, bereits dem neuen Formwillen des beginnen-

den Cinquecento verpflichteten ermessen lässt. Die zwischen den beiden Wer-

ken bestehenden Unterschiede überzeugend dargelegt zu haben ist vor allem ein 

Verdienst Justis. Zunächst verweist er, implizit von einem privaten Auftraggeber 

ausgehend, auf das „mehr häuslich-einfache als kirchlich-feierliche Gepräge“ des 

Madrider Bilds, ferner auf dessen dem Prinzip der „Anwendung von Kontrast und 

Auswiegung“ folgenden Gestaltungsweise sowie dessen „Gegensätze von Figur 

zu Figur in Ausdruck und Haltung“.787

Ein dunkelgrüner Vorhang, der von einem hellen, die Thronlehne verhüllenden 

Draperiestreifen unterteilt wird, begrenzt den Vordergrund. Zusammen mit den 

seitlichen Landschaftsausblicken ergibt dies ein aus fünf hochgestellten Recht-

ecken bestehendes Ordnungsmuster, dessen vertikale Linienzäsuren auf die Hori-

zontale der sich über die gesamte Bildbreite erstreckenden Marmorstufe stoßen. 

Daraus resultiert ein Kompositionsgrundschema stringenter Orthogonalität, von 

dem Giorgione bereits in seiner hl. Familie-Benson Gebrauch gemacht hatte. Mit 

dieser straffen Rhythmik von Senkrechten und Waagrechten, die sich laut Hornig 

bei Tizian nicht nachweisen lässt, wird einerseits die streng aufrechte Haltung des 

hl. Antonius unterstrichen, andererseits gewinnen die schräg davon abweichen-

den Formelemente der Madonna und des hl. Rochus an dynamischer Wirkung 

– alles in den Dienst von Kontrast und harmonisierendem Ausgleich gestellt. Im 

Castelfranco-Altarbild hingegen „sind die Geraden, wie sie nicht als Gegenspiel 

zu den Figuren erfunden sind, auch in sich kontrastlos; die Gleichseitigkeit ist stark 

betont“.788 Der gravierendste Unterschied zur hochformatigen Sacra Conversazi-

one in Castelfranco manifestiert sich in der Wahl des Querformats mit naturgemäß 

anders gelagerten Kompositionsprämissen. Maria thront nunmehr nur noch wenig 

erhöht über dem Boden, auf dem die beiden Heiligen stehen, sodass die Köpfe 



230

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE in annähernd gleicher Höhe angeordnet sind. Von der Thronanlage ist nichts zu 

sehen, außer der dazugehörigen Draperie, die mit ihrem Brokatmuster an jene der 

Castelfranco-Madonna erinnert. Bezüglich des Mutter-Kind-Motivs wird von den 

Tizian-Verfechtern unentwegt auf vermeintlich zwingende Parallelen zur Wiener 

Zigeunermadonna verwiesen. Indes könnte der Unterschied zum Madrider Bild 

kaum größer sein. Dies beginnt schon am Gesicht der Madonna, das bei Tizian 

breitflächiger mit weit abständigen Augen und als geometrisch exaktes Oval aus-

gebildet ist, wogegen Giorgione das Gesichtsoval schlanker und zum Kinn hin 

leicht zugespitzt konzipiert hat. Zudem ist das Haupt stärker geneigt und, wie so 

häufig bei Giorgione, durch ein lebhafteres Licht-Schatten-Spiel bestimmt. 

Für die Giorgione-Partei stand von jeher außer Zweifel, dass hinsichtlich Ma-

riens Kopftypus und Gesichtszügen eine enge Affinität zur Judith, Castelfranco-

Madonna und Dresdner Venus besteht – dies allein schon ausreichend, um eine 

Zuschreibung des Madrider Gemäldes an Giorgione zu rechtfertigen. Die Gottes-

mutter trägt ein karminrotes Kleid und einen dunkelgrünen Mantel, womit ein 

Farbakkord anklingt, dem man bereits an der Madonna in Castelfranco begegnet, 

deren Kleidung allerdings weitgehend symmetrisch angeordnet ist. Am Madrider 

Mariengewand hingegen ist Asymmetrie vorherrschend, wie sie einerseits an der 

segmentbogig über die Thronstufe hinweg drapierten, nach links ausscherenden 

Kleidbordüre, andererseits im schräg von links nach rechts ansteigenden Mantel-

saum – parallel dazu die Haltung des rechten Unterarms – zutage tritt. Mit diesen 

diagonal ausgerichteten Formelementen kommt Dynamik auf, die sich noch inso-

fern verstärkt, als sie zum einen mit dem vertikalen Kompositionsschema des Vor-

hangs kontrastieren, zum anderen die Begrenzungslinien des zentralen Ehrentuchs 

überkreuzen – Maßnahmen, denen ein nicht unerhebliches Spannungspotenzial 

innewohnt.

Der nackte Jesusknabe steht – nachdrücklich durch den gelben Saum des Eh-

rentuchs akzentuiert – auf dem linken Knie der Mutter. An das Jesuskind in Bel-

linis Pala di San Zaccharia erinnernd, sind Stand- und Spielbein klar voneinander 

unterschieden. Zusammen mit der differenzierten Armstellung ergibt dies einen 

ausgeprägten Kontrapost, gegenüber Bellinis steiferer Version lediglich durch den 

Bogenschwung der rechten Körperkontur modifiziert. Wie im Röntgen erkennbare 

Pentimenti verraten, war ursprünglich daran gedacht, dem Köpfchen des Kindes 

eine nach rechts unten geneigte Haltung – mit Blick auf das Pestgeschwür des hl. 

Rochus – zu verleihen. Die Verwirklichung dieser in einem zweiten Arbeitsschritt 

verworfenen Idee hätte die Nähe zu Bellini noch zusätzlich verdeutlicht.789 In der 

Schlussfassung zeigt sich das Kind mit angehobenem, der Mutter zugekehrtem 

Köpfchen. Zugleich kontrastiert es mit Maria: Sein Oberkörper neigt sich nach 

außen und rückwärts, wogegen Schultern und Haupt nach innen und vorwärts 

weisen. Wie Justi ergänzend bemerkt, „ist bei den Köpfen jede Wirkung – Ach-

senstellung, Belichtung, Augenrichtung – durch Gegensatz gesteigert“. Dem Au-

tor zufolge wird das bei Giorgione so häufig auftretende Strukturprinzip der „über 

Kreuz“-Stellung an der Gottesmutter geradezu beispielhaft vorgeführt – weit ent-

fernt von der Castelfranco-Madonna, wo die „Schrägstellung der Achsen sowie 

Abb. 73, S. 249



231

die Entsprechung über Kreuz fehlen“.790 Bei der Madrider Madonna hingegen 

stützen rechter Arm und linkes Bein das Kind, während umgekehrt linker Arm und 

rechtes Bein ohne Wirkung beziehungsweise unsichtbar bleiben. Von all dem ist 

in Tizians Zigeunermadonna nichts zu bemerken. Dort sind die beiden Figuren in 

annähernd gleicher Kopfneigung und Blickrichtung dargestellt. Im Vergleich mit 

Giorgiones Version ist der Spielraum des Jesusknaben größer, die Beziehung zur 

Mutter entsprechend geringer. Unterschiedlich ist vor allem das Standmotiv des 

Kindes, das von Giorgiones ausgereifter Kontraposthaltung nur wenig erkennen 

lässt. Nebenbei gesagt, stand Domenico Mancini, als er das Zentralstück eines 

sonst verschollenen Polyptychons (signiert und 1511 datiert; Lendinara, Dom) mit 

der Darstellung einer thronenden Madonna mit Kind und Laute spielendem Engel 

malte, in einem weit größeren Maß unter dem Einfluss von Bellinis Pala di San 

Zaccharia. Zugleich erregte auch das Madrider Gemälde sein Interesse, insofern 

er einige Motive aus Giorgiones Madonna – die Faltenbildung an deren rechtem 

Arm und linkem Unterschenkel – detailgetreu kopiert hat. Holberton nahm dies 

zum Anlass, die Madrider Sacra Conversazione ohne weitere Begründung Mancini 

zuzuschreiben – im Ganzen eine krasse, von der Forschung einhellig abgelehnte 

Fehlentscheidung. Für Joannides nicht mehr als eine Möglichkeit, das mit 1511 

gesicherte Entstehungsdatum des in Lendinara befindlichen Madonnenbilds ge-

genüber jenem in Madrid als Terminus ante quem in Rechnung zu stellen.791

Der Maria zugewandte und in Pilgertracht gekleidete hl. Rochus steht mit sei-

ner komplexen, mit dynamischem Potenzial angereicherten Haltung in markantem 

Gegensatz zu seinem Visavis, dem hl. Antonius, der aufgrund seiner bewegungs-

los steifen Erscheinung sowie vertikal betonten, straff geschlossenen Umrisskon-

turen einen fast schon statuarischen Eindruck vermittelt. Ein neuer Formwille, 

beruhend auf dem Kontrastgesetz, tritt hier zutage, welcher der Quattrocento-

Tradition, die in den zahlreichen symmetrisch konzipierten Sacra Conversazione-

Darstellungen noch weit in das Cinquecento (besonders bei den provinziellen 

Malern) nachwirkt, eine klare Absage erteilt. – Das Standmotiv des Pestheiligen 

mit den im rechten Winkel gegeneinander gesetzten Beinen – das eine gestreckt, 

das andere angewinkelt auf einen Steinbrocken gestützt – erinnert an jenes des 

anklagenden Jünglings im Glasgower Gemälde. Laut Hornig „prägt sich auch hier 

unübersehbar die starke Knickung der Körperachse aus, die bei Einbindung der 

Gestalt in ein Bogensegment an verschiedenen Figuren Giorgiones [etwa jenen 

des Fondaco] anklingt“.792 Diese zwischen den beiden Bildern bestehende Affi-

nität ist selbstverständlich auch den Tizian-Anhängern nicht entgangen. Ausge-

hend von ihrer fälschlichen Zuschreibung der Adultera an Tizian, meinten diese 

damit – die ins Profil gewandten Köpfe inbegriffen – über ein beweiskräftiges 

Vergleichsargument zu verfügen, das auch eine Zuweisung des Madrider Bilds an 

denselben Künstler rechtfertige. – Es lohnt sich, die reichhaltig strukturierte Figur 

des hl. Rochus eingehender zu studieren, zumal man in ihr etlichen, für Giorgi-

one typische Gestaltungseigenschaften – wie etwa der im Moment angehaltenen 

Dynamik und Zeitlichkeit – begegnet. Letzteres äußert sich darin, dass sich der 

Heilige aus drei verschiedenen Ansichten zusammensetzt, die den Eindruck einer 

67	 Domenico Mancini, Madonna mit Kind, 
Holz, 161 x 91 cm, Lendinara, Dom 

Abb. 61, S. 219



232

ZUSCHREIBUNGEN AN GIORGIONE stroboskopischen Bewegungssequenz vermitteln: Während das Standbein frontal 

dargestellt ist, leitet der Rumpf, in Dreiviertelstellung, zur Seitenansicht des Kopfes 

über. Die im Ganzen gesehen eher labil anmutende Haltung der Figur festigt sich 

durch zwei ausgeprägte Vertikalelemente: zum einen durch die das Haupt des 

Heiligen akzentuierende Vorhangbegrenzung, zum anderen durch den wie sei-

nem Rücken entwachsenden Baumstamm, dem wir in ähnlichem Zusammenhang 

bereits im Concert champêtre begegnet sind. Auch dort ist seine stabilisierende 

Funktion gegenüber der Wasser gießenden, labil auftretenden Muse/Peitho nicht 

zu verkennen. Vor allem in den kontrastiven, „über Kreuz“ geführten Richtungs-

beziehungen manifestiert sich ein relevantes giorgioneskes Merkmal: etwa derge-

stalt, dass der linke Arm in seinem Winkel dem hochgestellten rechten Bein, der 

rechte Arm dem Standbein entspricht. Ferner, in Justis Diktion: „Der Mantel fällt 

von den Oberarmen ab, sodass die Gegensätze der Unterarme frei sprechen. Die 

Bewegung der linken Hand kontrastiert mit der rechten, die den Pilgerstab hält: 

beide Hände stehen parallel, aber in entgegengesetzter Richtung.“793 Auffällig ist 

zudem der völlige, dem venezianischen Strukturprinzip des Ornamentalen (Hetzer) 

entsprechende Verzicht auf räumliche Formkomponenten, was auch Justi nicht 

entgangen ist, wenn er schreibt: „Die scharfwinklige und kontrastreiche Bewe-

gung entfaltet sich in schlichtem geschlossenem Umriss: auf der Seite nach der 

Madonna zu liegen Kopf, Hand, Knie und Fuß in einer Fläche […].“ Abgesehen 

von der kontrapostischen Beinstellung drängt sich hier ein Vergleich mit dem hl. 

Johannes d. Täufer im Altarbild von San Giovanni Crisostomo auf, dessen vorge-

beugte Haltung, Arm- und Handgestik und ins Profil gedrehter Kopf bemerkens-

werte Analogien zum hl. Rochus aufweisen. – Nicht zu unterschätzen ist der dyna-

mische Stellenwert der parallel zum Rumpf des Heiligen schräg gestellte Pilgerstab, 

der zum orthogonalen Grundschema der Komposition (Vorhang und Brüstung) 

in spannungsgeladener Opposition steht und zusammen mit der gegenläufigen 

Schrägen der linken Madonnenkontur, die bis zum hl. Antonius ausgreift und da-

mit dessen Isolation mildert, eine wenn auch verhaltene Dynamik ins Spiel bringt. 

Der still in sich gekehrte hl. Antonius, der im Gegensatz zu seinem Gegenüber 

– bedingt durch die ihn tangierende Grenzlinie des Vorhangs – nur sehr einge-

schränkt an der „Sacra Conversazione“ teilnimmt, hat in der Forschung aufgrund 

seiner steifen, blockhaft geschlossenen Erscheinung nicht viel Beifall gefunden. Zu 

Unrecht, wie aus Justis Erläuterungen im Kontext mit dem gestaltlichen Bildgan-

zen hervorgeht: Denn „aus dieser Beschränkung der plastischen Freiheit macht 

der Künstler einen Vorzug der Kontrastwirkung: beim Rochus Winkelung der Kör-

perachse, freies Spiel der Gelenke, Gegensätzlichkeit der Arme und Beine; hier die 

Körperachse schlicht senkrecht, die Gelenke unbetont, Arme und Beine nur ange-

deutet und ohne Gegensätze, die Füße und sogar die Hände verborgen; statt der 

reichen blühenden Farbigkeit und des Spiels der Helligkeiten dort steht hier das 

einfache Grau in ruhigen Faltenzügen und mildem gleichartigem Licht. Nur eine 

Bewegung spricht, diese aber mit starker Wirkung: über der Dreiviertel-Stellung 

des Körpers wendet sich der Kopf zur Vorderansicht – von der Mitte weg: er ist mit 

seinen Gedanken für sich“.794 Dieser Fülle von Gegensätzlichkeiten lässt sich noch 

Abb. 60, S. 211



233

MADONNA MIT KINDeine weitere, für den Ausdruck des Ganzen maßgebliche hinzufügen: Kontempla-

tiver Stille steht eine dynamische Extrovertiertheit gegenüber. 

All diese hier ausgeführten motivlichen und strukturellen Gegebenheiten spre-

chen für eine Autorschaft Giorgiones, freilich immer unter der Voraussetzung, 

dass die zugunsten Giorgiones ausgesprochenen Zuschreibungen des Concert 

champêtre und der Adultera auf Akzeptanz stoßen, ungeachtet dessen, dass hier 

mit heftigem Widerstand der Tizian-Partei zu rechnen ist. Hinzu kommt ein für 

Giorgione typisches Farbgefüge, aus dem das für den Maler so charakteristische, 

bereits mehrfach erwähnte Orange am Wams des hl. Rochus, das zusammen mit 

dem Rot am Marienkleid mit dem übrigen Kolorit einen Warm-kalt-Kontrast bil-

det. Kurz: Der Unterschied zur Farbgebung des frühen Tizian könnte nicht größer 

sein. Diese ist, so Hornig, „härter in den tonalen Gegensätzen, von gelegentlich 

stechendem, metallischem Glanz“. Dazu ergänzend Justi: „Man hat den Eindruck, 

dass Tizian zunächst die Zeichnung ausgearbeitet und dann mit Farbe gefüllt hat, 

während in Giorgiones Bild der Aufbau nach Linie, Farbe, Lichtstufung und Aus-

druck in einem schöpferischen Akt erfunden ist.“795

Als Datierung der Madrider Sacra Conversazione hält Hornig einen Zeitraum 

„um 1509“ mit folgender Begründung für angemessen: „Das Prado-Gemälde 

bildet das vermittelnde Glied zwischen dem Louvre-Konzert und der Glasgower 

Adultera. In diesen drei Bildern vollzieht sich die Entwicklung zum venezianischen 

Hell-Dunkel […], als deren Schöpfer Giorgione ausdrücklich von Vasari überliefert 

wird.“796 



67a	Giorgione, Tizian und Sebastiano del 
Piombo, Dreifaches Porträt, Leinwand, 
84 x 69 cm, Detroit, Institute of Arts



235

„ I  D U E  C R E AT I  D I  G I O R G I O N E “ :  T I Z I A N  U N D 

S E B A S T I A N O  L U C I A N I  ( S PÄT E R  „ D E L  P I O M B O “  G E N . )797 

 W ie Vasari in der zweiten Ausgabe (1568) seiner Viten berichtet, hat Gior

gione zwei „eccellenti creati” (= hervorragende Geschöpfe) hervorge-

bracht: „Sebastiano Viniziano, che poi fu frate del Piombo e Tiziano da Cadore, 

che non solo lo paragonò ma lo superato grandemente […]“, zwei junge Künst-

ler, die man für berufen hielt, einige unfertig hinterlassene Gemälde des Meisters 

von Castelfranco, den ein unerwartet früher Tod hinweggerafft hatte, zu vollen-

den. Obwohl an dessen Kompositionsentwürfe gebunden, nutzten diese die Ge-

legenheit, mitunter auch eigene figurative Ideen beizusteuern. Diese gleichsam 

posthume Kooperation führte zu einem vertieften Verständnis von Giorgiones 

Kunstauffassung, jener „maniera moderna“, die in manchen Werken der beiden 

Maler – zumindest in deren frühen Schaffensperioden – merkliche Spuren hinter-

lassen hat. Unter den zahlreichen Generationsgenossen Giorgiones (Palma Vec-

chio, Pordenone etc.), die anfänglich ebenso unter dessen Einfluss standen, waren 

Tizian und Sebastiano zweifelsfrei die begabtesten Repräsentanten jener Kunst-

strömung, die von der Forschung mit dem Begriff des „Giorgionismus“ umschrie-

ben wird. Das Gemälde Dreifaches Porträt (Detroit, Institute of Arts), das auf der 

Rückseite mit „Fra Bastian del Piombo-Giorzon-Tizian“ beschriftet ist und 1777 in 

der Schönborn-Galerie (Pommersfelden) als Werk Giorgiones bezeichnet wurde, 

kann als bildliches Dokument für das Zusammenwirken Giorgiones mit seinen 

beiden „creati“ betrachtet werden. Obwohl Sebastiano erst 1531 den Beinamen 

„del Piombo“ führte, folglich hier wahrscheinlich eine apokryphe Inschrift vorliegt, 

vertraten Valentiner und Suida – später auch Zampetti – die Meinung, dass es sich 

hier um eine Gemeinschaftsproduktion der drei Hauptrepräsentanten der neuen 

venezianischen Malerei zu Beginn des Cinquecentos handelt – eine Hypothese, 

die in der neueren Forschung auch bei Pallucchini und Lucco Zustimmung fand.798 

Eine andere Theorie vertritt Anderson, die eine Beteiligung dreier verschiedener 

Hände ausschließt und für einen anonymen venezianischen Maler plädiert. Ihrem 

Datierungsvorschlag „um 1549“ liegt das Datum 1531 – wie erwähnt, korrigierte 

Sebastiano damals seinen Familiennamen Luciani mit „del Piombo“ – als Terminus 

post quem zugrunde. Pedrocco zufolge handelt es sich beim Detroiter Gemälde 

„um einen freilich nicht sehr geglückten Versuch [eines Anonymus], die Malwei-

sen der drei Künstler nachzuahmen“.799 Abgesehen von diesem ungerechtfertigt 

abfälligen Urteil sollte man m. E. der Möglichkeit einer Zusammenarbeit der drei 

Künstler den Vorrang einräumen. Die Gegentheorie erinnert an ein aus dem his-

torischen Kontext extrahiertes, typisch kunstwissenschaftliches Konstrukt, dem 

zufolge ein unbekannter Maler beabsichtigt hätte, den Stil der drei damals ‚mo-

Abb. 67a, S. 234



236

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI dernsten‘ Künstler – gleichsam im Vorgriff auf Vasaris „creati“-Vermerk – in ei-

nem bilddokumentarischen Memorialwerk zusammenzufassen. Stattdessen sollte 

man davon ausgehen, dass Giorgione knapp vor seinem Tod mit der Fertigung 

des Gemäldes begonnen hat, woraufhin der Auftraggeber Sebastiano mit dessen 

weiterer Ausführung betraute. Sebastianos unverhoffte Abreise nach Rom im Jahr 

1511 mag eine abermalige Unterbrechung des Arbeitsprozesses nach sich gezo-

gen haben, worauf Tizian die Vollendung des Bildes vorbehalten war. Die Idee, die 

Namen des Triumvirats auf dessen Rückseite zu vermerken, ist wohl mit Sicherheit 

erst auf einen späteren Besitzer des Gemäldes zurückzuführen.

Unschwer lässt sich am Brustbild des von zwei halbfigurigen Frauen flankier-

ten Mannes Giorgiones Handschrift ablesen, wie sie an dessen psychologisch rät-

selhaften Gesichtszügen im Allgemeinen und der tief schattenden Augen- und 

Mundpartie im Besonderen zutage tritt. An der linken Frauenfigur ist Tizians Au-

torschaft unverkennbar. Aufschlussreich dafür vor allem deren weich modellierte 

Gesichtszüge, denen man in seinem Frühwerk – wie etwa in der Flora (Florenz, 

Uffizien) oder der Himmlischen und Irdischen Liebe (Rom, Galleria Borghese) – 

des Öfteren begegnet. Hinzu kommt die tizianeske Malweise, die sich am ebenso 

pastos wie lasierend aufgetragenen Weiß der aufgebauschten Bluse niederschlägt. 

Auffallend ferner die auf der Brust der Gefährtin ruhende Hand mit dem abge-

spreizten, merkwürdig kurz geratenen kleinen Finger – eine Handhaltung, die bei 

Tizian häufig, in dessen Kirschenmadonna geradezu beispielhaft in Erscheinung 

tritt. Das Antlitz der rechten Frau ist mit seiner Helligkeit am schärfsten vom dunk-

len Grund abgehoben und erinnert mit seiner klassischen Profilansicht an die hl. 

Katharina in Sebastianos eigenständigem Beitrag zu Giorgiones Altarbild in S. Gio-

vanni Crisostomo. Für den Künstler typisch ferner die helle marmorne Glätte an 

Gesicht und Dekolleté, die sich vom warm durchbluteten Inkarnat der Figur Tizians 

merklich unterscheidet.

Zu Tizians Frühwerk

Von den beiden „creati“ Giorgiones war Tizian zweifellos der bedeutendere, zu-

mal es ihm als Verdienst anzurechnen ist, dessen „maniera moderna“ nachhal-

tig weiterentwickelt zu haben. Obwohl ihm schon seit Beginn seines Schaffens 

bisweilen eine eigenständige Note zu attestieren ist, vermochte er sich erst seit 

etwa 1516, als er mit seiner epochemachenden Assunta in der Frari-Kirche – nach 

dem Tod Giovanni Bellinis – zum führenden Maler der Serenissima avancierte, 

vom Einfluss Giorgiones zu lösen. Indessen „lüftet sich schon in Tizians [frühem] 

Œuvre der Giorgione anhaftende Schleier aus Verschwiegenheit und Rätselhaftig-

keit. Tizian begegnet dem Menschen unmittelbarer und mit einer auf alltäglicher 

Erfahrung basierenden psychologischen Klarheit“.800 Sebastiano Lucianis („del 

Piombo“) „Giorgionismus“ hingegen war eine nur kurzfristige Dauer beschieden, 

kulminierend vor allem in dessen Funktion als ergänzendes und ausführendes Or-

gan an Giorgiones Salomon-Urteil (Kingston Lacy) und Altarbild für San Giovanni 



237

ZU TIZIANS FRÜHWERKCrisostomo. Mit der Übersiedlung des Künstlers nach Rom im Jahr 1511, wo er 

vorerst beinahe sklavisch den Stil Michelangelos rezipierte, gerieten auch dessen 

venezianische Wurzeln in Vergessenheit. 

Tizian entstammt einer vornehmen Familie in Pieve di Cadore. Schon früh er-

kannte Graf Gregorio Vecellio die künstlerische Neigung seiner Söhne Francesco 

und eben Tizian, die er – Letzteren im Alter von neun Jahren, wie der Biograf Lo-

dovico Dolce bezeugt – der Obhut seines Bruders Antonio in Venedig anvertraute, 

wo beide Knaben bei Sebastiano Zuccato, einem eher unbedeutenden, noch 

streng dem Stil des Quattrocentos verpflichteten Maler, ihre Lehre absolvierten. 

Der darauf folgende Aufenthalt Tizians in Gentile Bellinis Werkstatt war nur von 

kurzer Dauer. Instinktiv fühlt der lernbegierige Jüngling, dass die laut Dolce „tro-

ckene und steife Manier“ des Meisters ihm nur wenig Entwicklungsmöglichkeiten 

bietet. Nicht einmal seine Beziehung zu Giovanni Bellini sei besonders konstruktiv 

gewesen, da ihm, so der Biograf, „auch dessen Malweise absolut missfiel“.801 Mit 

Sicherheit ertragreicher waren Kontakte mit Giorgione, dessen moderner Maltech-

nik und Kunstauffassung Tizian gewiss so manche Anregung zu verdanken hatte. 

So gesehen besteht kein zureichender Grund, am Wahrheitsgehalt von Vasaris 

Aussage zu zweifeln, wonach der aufstrebende Künstler „im Anfang der Manier 

Giorgiones zu folgen begann“, was Pedrocco zufolge nicht heißen muss, dass hier 

„ein klassisches Meister-Schüler-Verhältnis existiert habe“.802

Die Frage nach Tizians Geburtsdatum, zu dem keine sicheren Dokumente exis-

tieren, birgt ein Problem sui generis, zumal von dessen Lösung die Rekonstruktion 

der Frühwerke des Malers abhängt. Exakt überliefert ist lediglich das Todesdatum 

(27. August 1576) des Künstlers, wobei sich im Sterberegister der Pfarre San Can-

ciano in Venedig der Hinweis findet, dieser sei im Alter von 103 Jahren gestorben. 

Daraus lässt sich auf 1473 als Geburtsjahr schließen – ein Datum, an dem die For-

schung lange Zeit festhielt, ehe sie es in das Reich des Mythos verbannte. Im Grunde 

genommen müssten jene Autoren, die Werke wie das Concert champêtre, das Ma

drider Sacra Conversazione-Bild und die Adultera Giorgione aberkennen und Ti-

zian zuschreiben, dieses Geburtsdatum favorisieren, insofern nur daraus der hohe, 

einem etwa 37-jährigen Künstler angemessene Reifegrad dieser Werke erklärbar 

wäre, erkauft allerdings um den Preis, dass daraufhin das Frühschaffen des Meisters 

innerhalb einer Zeitspanne von mehr als einem Jahrzehnt im Dunkeln bleibt. Heute 

besteht generell Konsens, das Geburtsdatum zwischen 1488 und 1490 einzugren-

zen, womit zugleich der ‚blinde Fleck‘ bezüglich Tizians Frühwerk getilgt wäre – An-

lass genug, die Zuschreibung der obgenannten Werke an den Künstler in Zweifel zu 

ziehen. Die profundeste Basis zur Neubestimmung der Geburtszeitspanne bot zum 

einen Vasari, der in seinen Vite bemerkt, dass Tizian, als er ihm 1566 begegnete, 

76 Jahre alt gewesen sei, zum anderen Dolce, der anhand eines datierungsmäßig 

präzisen Werkbezugs bereits 1557 konstatiert, Tizian habe seinen Freskenanteil am 

Fondaco dei Tedeschi im Alter von „kaum 20 Jahren“ gemalt.803 

Die frühesten, Tizian zugeschriebenen Werke fallen in die Zeit vor 1509, als der 

Künstler den Auftrag erhielt, sich an der Freskierung des Fondaco zu beteiligen. 

Zunächst musste er sich mit der eher subalternen Funktion eines Cassone-Malers 



238

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI begnügen, dem es oblag, die Frontseite von Truhen mit Gemälden zu schmücken. 

Erwähnt sei nur, dass es sich um Landschaftsbilder mit meist auf Ovids Metamor-

phosen Bezug nehmender Figurenstaffage handelt, wobei eine gewisse Nähe zu 

jenen kleinen Landschaftsdarstellungen, die Giorgione etwa ein Jahrzehnt zuvor 

zwecks Dekoration von Möbelstücken geschaffen hatte, nicht zu übersehen ist. 

Dies lässt zumindest vermuten, dass Tizian, nachdem er sich von den Werkstätten 

der Bellini-Brüder getrennt hatte, zeitweilig mit Giorgiones Atelier in Verbindung 

stand. Auch etwas später – in seinem frühesten großformatigen Gemälde mit der 

Flucht nach Ägypten (St. Petersburg, Eremitage), das von Pedrocco und Humfrey 

mit „um 1509“ datiert wird – widmet der Künstler der Landschaftsdarstellung sein 

besonderes Augenmerk. Vasari hat das Bild im Palast Andrea Loredans besichtigt 

und als Arbeit Tizians ausführlich beschrieben. Obwohl etwa ein Jahrhundert da-

nach auch Ridolfi (1648) und Boschini (1660) Vasaris Auffassung teilten, war die 

Zuschreibungsproblematik der Bilder in der späteren Kunstwissenschaft bisweilen 

umstritten. Alternativ zu Tizian wurden Namen wie Paris Bordone und Giovanni 

Cariani in Erwägung gezogen. Erst nach und nach festigte sich die Meinung, dass 

es sich um ein Werk Tizians handelt, wiewohl es immer noch Forscher gibt, wie 

z. B. Wethey, welche die Autorschaft des Malers bestreiten.804 

Vasari zufolge habe Tizian in seiner Jugend einige deutsche Maler beherbergt, 

die ihn in die Geheimnisse der Landschaftsmalerei einführten und von denen er 

auch bezüglich der naturgetreuen Wiedergabe von Tieren profitierte. Und in der 

Tat bilden in der Flucht nach Ägypten das sich im Mittelgrund erstreckende Wald-

stück mit dicht belaubten und durch Licht-Schatten-Kontraste plastisch herausge-

arbeiteten Bäumen, an die rechts ein in die Weite führender Landschaftsausschnitt 

anschließt, und diverse Tierdarstellungen die künstlerischen Hauptattraktionen. 

Erweist sich Tizian hier als ein selbst mit Giorgione konkurrenzfähiger Maler, bleibt 

ihm auf dem Sektor des Figurativen ein adäquater Erfolg versagt. Noch der Tra-

dition des Quattrocentos verpflichtet, bewegt sich der ganz im Vordergrund an-

gesiedelte Figurenzug bildparallel wie auf einer eindimensionalen Reliefebene. 

Neben Schwächen in der Körperproportionierung (s. Joseph) fällt auch der knittrig 

retardierende Faltenstil ins Gewicht, wie er u. a. auch für Dürers Gewandsprache 

typisch ist. Dass Tizian dem älteren Kollegen aus dem Norden schon während des-

sen ersten Venedig-Aufenthalts (1494/95) begegnet war, kann als sicher gelten. 

Pedrocco betrachtet das Gemälde, dem er allgemein eine „beachtliche Qualität“ 

attestiert, gleichsam als Wegweiser zum Concert champêtre – dem vermeintlichen 

„Gipfelpunkt in Tizians Frühwerk“ –,„dessen Landschaft dem Bild von St. Peters-

burg enorm ähnelt“.805 Auf unserer Giorgione-Zuschreibung des Louvre-Gemäl-

des basierend, sei dem entgegengehalten, dass dieses aufgrund seiner stilistisch 

wie kompositionell ausgereiften Erscheinung denkbar weit von der Flucht nach 

Ägypten entfernt ist, dem es vor allem an Integration des Figuralen in das land-

schaftliche Ambiente mangelt. Während sich das Concert champêtre durch eine 

verräumlichte, durch Schrägen ineinander verzahnte Kompositionsweise auszeich-

net, ist im St. Petersburger Bild eine monotone Flächenprojektion vorherrschend 

– besonders augenscheinlich in Bezug auf die horizontale Parallelführung des Figu-

Abb. 68, S. 239

Abb. 46, S. 155



239

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

renzugs mit dem Waldstück, woran auch der eher geschichtete als tiefenräumlich 

erschlossene Landschaftsausblick nur wenig ändert. Im Übrigen erinnert die einer 

vegetabilen Wand gleich den Vorder- vom Hintergrund trennende, konsequent 

bildparallel angeordnete Baumreihe deutlich an Giovanni Bellinis Waldstruktur in 

der Ermordung des hl. Petrus Martyr (vor 1505, London, National Gallery). Zu-

letzt sei auf eine Ausnahme verwiesen, den nahezu kugelförmigen, das Waldstück 

rechts abschließenden Baum, der den benachbarten, dunkel schattierten über-

schneidet und gemeinsam mit diesem im Pariser Gemälde fast wörtlich wieder-

kehrt. So gesehen scheint es berechtigt, im Concert champêtre – nach Giorgiones 

unerwartetem Tod – einen finalisierenden Beitrag Tizians anzunehmen, was an der 

weitabständigen Entwicklungslage der beiden Gemälde (die qualitative Differenz 

eingeschlossen) allerdings nichts ändert. Letzteres dürfte auch Joannides nicht ent-

gangen sein, wenn er für die Flucht nach Ägypten einen gegenüber Pedroccos 

und Humfreys Datierung erheblich früheren Entstehungszeitraum („vermutlich 

1507–8“) vorschlägt – vermutlich auch aus dem Grund, um seine Zuschreibung 

des Concert champêtre an Tizian mit einer entwicklungsgeschichtlich längerfristi-

gen Zeitspanne zusätzlich abzusichern.806

Giorgioneske Einflüsse in Tizians früher Schaffensperiode – Nähe und 

Emanzipation

Einer Äußerung Vasaris ist zu entnehmen, dass „Tizian im Anfang […] der Manier 

Giorgiones zu folgen begann“. Ein schlagender Beweis dafür sind Tizians Fresken 

an der zur Merceria weisenden Fassade des Fondaco dei Tedeschi. Im Unterschied 

zu Giorgiones Arbeiten an der Kanalseite des Gebäudes existieren dazu keine Do-

kumente. Tizians Beitrag – insbesondere dessen Justitia/Judith – wurde von Dolce 

(1557) erstmalig erwähnt – mit der Zusatzbemerkung, der Künstler habe gleichzei-

tig mit Giorgione am Fondaco gearbeitet, was auf 1508 als Entstehungsjahr schlie-

68	 Tizian, Flucht nach Ägypten, Leinwand, 
206 x 336 cm, St. Petersburg, Eremitage

Abb. 38, S. 133



240

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI ßen lässt. Anders Vasari, dem zufolge Tizian, „als er noch kaum 20 Jahre alt war“, 

seine Tätigkeit aufgenommen habe, „nachdem Giorgione die gegenüberliegende 

Fassade ausgeführt hatte“. Zudem erwähnt der Viten-Verfasser (1568) ein mit 

Tizian befreundetes Mitglied aus dem Hause Barbarigo, dessen Intervention die 

Auftragsverleihung an den jungen Maler begünstigt habe, was nicht ausschließt, 

dass auch Giorgione an dieser Personalentscheidung beteiligt war. Laut Vasari 

hat Tizian den Auftrag somit frühestens im Dezember 1508 erhalten, nachdem 

Giorgione seine schwierigen Honorarverhandlungen mit den Provveditori al Sal 

abgeschlossen hatte. Daraus ist zu folgern, dass Tizian vor allem in den Sommer-

monaten des Jahres 1509 mit der Durchführung seines Freskenanteils beschäftigt 

war. Diese Datierung wird von der Forschung – im Gegensatz zu jener Dolces – all-

gemein anerkannt.807 Dass schon damals eine Art Konkurrenzverhältnis zwischen 

Giorgione und Tizian bestanden haben mag, bezeugt eine von beiden Autoren 

überlieferte Anekdote, wonach einige Zeitgenossen die Werke von Giorgione mit 

jenen Tizians verwechselt hätten, indem sie den Meister aus Castelfranco für Tizi-

ans Anteil an den Fondaco-Fresken besonders lobten. Kein Wunder, dass Giorgi-

one über dieses Missverständnis wenig erbaut war. Wie es weiter heißt, habe er 

daraufhin jeden Kontakt mit seinem ehrgeizigen Kollegen abgebrochen. Pedrocco 

zufolge „beschränkt sich der Wahrheitsgehalt dieser übrigens sehr zweifelhaften 

Anekdote wohl auf das Bestreben beider Autoren, die ganz außergewöhnliche 

Frühreife des Meisters aus dem Cadore hervorzuheben“.808 Ungeachtet der ver-

herrlichenden Tendenz der Historiografen, ist dem an der Authentizität der Anek-

dote vielleicht zu Recht zweifelnden Verfasser der literarische Satz entgegenzuhal-

ten: „Ist’s zwar nicht wahr, so ist es doch gut erfunden“, zumal dem Text immerhin 

zu entnehmen ist, wie sehr sich schon bei den Zeitgenossen das Bewusstsein von 

Tizians künstlerischer Nähe zu Giorgione geschärft hatte.

Wie schon im Kapitel über Giorgione erwähnt, ist die fragmentarisch erhaltene, 

nur anhand einer aquarellierten Radierung Zanettis gut nachvollziehbare Justi-

tia/Judith (Ca d’Oro, Galleria Franchetti) als Tizians Hauptbeitrag zum Fondaco-

Freskenzyklus anzusehen. Die Heldin schwenkt ihr Schwert über einen deutschen 

Landsknecht, mit dem linken Fuß ein abgeschlagenes Haupt fixierend, dessen Ge-

sichtszüge jenen des geköpften Holofernes in Giorgiones Judith gleichen. Analog 

zu Giorgiones meist verschlüsselten Bildbotschaften zeichnet sich das Fresko durch 

seine Mehrdeutigkeit aus. Laut Gentili ist es naheliegend, die thronende Gestalt als 

eine Allegorie Venedigs, als Hort der Gerechtigkeit und Stärke zu interpretieren, 

„als unbezwingbare Jungfrau, die bereit ist, die Stadt mit ihrem Schwert gegen 

den ganz konkreten Feind, einen Soldaten des Kaisers Maximilian, zu verteidigen“. 

Offensichtlich war der Auftrag mit dem Wunsch nach einer „präzisen politischen 

Aussage“ verknüpft und dies vor dem Hintergrund der Bedrohung durch die Liga 

von Cambrai, deren vereinigte Truppen der Serenissima in der Schlacht von Agna-

dello am 14. Mai 1509 eine vernichtende Niederlage bereiteten – zu einem Zeit-

punkt also, als Tizian mit der Realisierung seines Freskenprogramms beschäftigt 

war.809 Wie die zu Füßen der Frauengestalt liegende Kopftrophäe verrät, verbin-

det sich mit der übergeordneten Idee einer Venedig-Allegorie eine Allusion auf 



241

GIORGIONESKE EINFLÜSSEdie alttestamentarische Heldin Judith als konkreter gefasste Bedeutungsschicht, 

weshalb sich in der Forschung die Benennung mit Judith und/oder Justitia einge-

bürgert hat. Obwohl Judiths Sitzmotiv (Arm- und Beinhaltung inbegriffen) eine 

merkliche Affinität mit Giorgiones männlichen und weiblichen Aktdarstellungen 

am Fondaco aufweist, ist Tizians Bestreben, der Komposition eine eigenständige 

Note zu verleihen, unverkennbar. Letzteres bestätigt ein Vergleich mit Giorgiones, 

durch einen Stich Hendrik van der Borchts überlieferter Pax (eine sitzende, mit 

Lorbeer und Palmenzweig versehene Frauengestalt triumphiert über einen nieder-

gestreckten Krieger), von deren plastisch raumgreifender Erscheinung sich Tizians 

rein flächenprojektive, im Sinne Hetzers ornamentale Darstellungsweise deutlich 

unterscheidet. Giorgiones Pax ist ein weiterer Beleg dafür, dass das Freskenpro-

gramm von Beginn an im Zeichen einer politischen, schrittweise sich entwickeln-

den Idee stand. Schon während der Schlussphase von Giorgiones Tätigkeit am 

Fondaco waren die Verhandlungen innerhalb der Liga von Cambrai, gipfelnd im 

Bündnis zwischen Ludwig XII. von Frankreich und Kaiser Maximilian I., so weit 

gediehen, dass mit militärischen Vorbereitungen gegen Venedig begonnen wer-

den konnte. So gedacht, könnte man das Pax-Fresko als direkten Friedensappell, 

Tizians vermutlich ein halbes Jahr danach entstandene Judith/Justitia – vielleicht als 

Reaktion auf die Niederlage bei Agnadello – hingegen als Aufruf zur Gerechtigkeit 

beziehungsweise als hoffnungsvollen Anspruch auf Restauration von Venedigs 

vormaliger Machtstellung verstehen.810 

Unter allen Gemälden aus Tizians früher Schaffenszeit besticht dessen Beteiligung 

am Noli me tangere-Gemälde (London, National Gallery) am meisten durch seine 

stilistische wie motivliche Nähe zu Giorgione. Ausgehend von Ridolfi (1648), der 

das Werk im Haus Muselli in Verona gesehen und als Arbeit Tizians bezeichnet hat, 

besteht heute – mit Ausnahme von Eller, der den größten Teil des Bildes Giorgione 

zuschreibt, lediglich die Gestalt der hl. Maria Magdalena als Beitrag des Meisters 

aus Cadore anerkennt – ein einhelliger Konsens über Tizians Autorschaft.811 Einst 

war man mit dem Zuschreibungsproblem differenzierter umgegangen. So glaubten 

etwa Richter und Tietze, dass hier eine Bildidee Giorgiones vorliege, die von Tizian 

ausgeführt worden wäre. Eine Hypothese, die später auch Hornig – wiewohl in 

prononcierterer Weise – vertreten hat: Danach stamme „zumindest der Entwurf“ 

von Giorgione. Noch um einen Schritt weiter geht Tschmelitsch, vermutlich auf Het-

zer fußend, der das Gemälde 1920 vollends aus Tizians Œuvre eliminiert, wenn er 

bemerkt: „[das Bild] enthält wirklich viel mehr von Giorgione als von Tizian“, und 

fortfährt: „Nur einiges in der Instrumentation, in der fertiggestellten Ausführung, 

mag wirklich von Tizian sein“ – alles Argumente, die in der rezenten Forschung, wo 

der Name Giorgiones mitunter nicht einmal am Rand erwähnt wird (s. Joannides 

oder Humfrey), undiskutiert bleiben. Sätze, wie jener Hopes: „In dispensing with 

elaborate drawings he [Tizian] was of course following the lead of Giorgione“, 

haben Seltenheitswert. Vergleiche (z. B. Lucco und Pedrocco) mit Tizians Allegorie 

der drei Lebensalter, Taufe Christi mit Stifter Giovanni Ram und Himmlische und ir-

dische Liebe sind keinesfalls zwingend, um Tizians ausschließliche Urheberschaft zu 

Abb. 37, S. 133

Abb. 69, S. 242



69	 Giorgione und Tizian, Noli me tangere, Leinwand, 109 x 91 cm, London, National Gallery



243

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

bestätigen, vor allem nicht der unentwegt auftauchende Hinweis auf das Concert 

champêtre, das gegenwärtig – entgegen unserer obigen Zuschreibung an Gior

gione – fälschlich als Werk Tizians angesehen wird.812 Mit der Zuschreibung des 

Pariser Gemäldes an Giorgione entfällt zugleich das wichtigste Argument jener, die 

das Noli me tangere als autonome Schöpfung Tizians betrachten. Damit gewinnt 

die von Richter ausgehende Auffassung an Aktualität, wonach Giorgione der Ur-

heber der Bildidee (vielleicht sogar des Entwurfs) des Londoner Bilds gewesen wäre 

und Tizians Leistung sich überwiegend auf die Rolle eines ausführenden Organs 

beschränkt hätte – eine Hypothese, die trotz der zu erwartenden Bedenken seitens 

der aktuellen Tizian-Forschung m. E. gut vertretbar ist.

Dies führt zur Frage nach der zeitlichen Einordnung des Gemäldes, deren Be-

antwortung starken Schwankungen (um 1508–1514/15) unterliegt. Hopes Früh-

70	 Tizian, Taufe Christi mit Stifter Giovanni 
Ram, Holz, 116 x 91 cm, Rom, Pinacoteca 
Capitolina



TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI datierung mit 1508 entbehrt jeder Grundlage und basiert ausschließlich auf dem 

Umstand, dass Fra Bartolomeo 1508 in Venedig weilte und, nachdem er sich be-

reits zwei Jahre davor mit dem Noli me tangere-Sujet befasst hatte (das entspre-

chende Gemälde gilt übrigens als verschollen), Tizian zu dessen themengleicher 

Fassung inspiriert hätte. Die von einigen Forschern (etwa Lucco, Humfrey und Jo-

annides) präferierte Spätdatierung mit 1514 orientiert sich hauptsächlich an de-

ren ebenso umstrittenen Datierungsvorschlägen für Tizians angeblich zeitgleich 

entstandene Werke: Taufe Christi und Allegorie der drei Lebensalter, die etwa von 

Pedrocco mit 1511/12 deutlich früher datiert werden. Mit seiner zeitlichen Einord-

nung des Noli me tangere (1510/11) vermag Pedrocco am meisten zu überzeugen, 

zumal er damit den Entstehungszeitraum des Gemäldes in die Nähe von Giorgio-

nes Todesdatum rückt. Dem war mit 1510 bereits Walther, jüngst erst von Eller 

bekräftigt, vorangegangen. Darüber hinaus ist auch Ballarins Datierungsvorschlag 

(1511/12) innerhalb der Toleranzgrenze angesiedelt.813 

Dem Johannes-Evangelium (20, 11–18) zufolge findet die Begegnung zwischen 

Jesus und Maria Magdalena am Ostermorgen in einem Garten statt. „Jesus fragt 

sie: Frau, was weinst du? Wen suchst du? In der Meinung, es sei der Gärtner, 

antwortet sie ihm: Herr, hast du ihn weggetragen? So sag mir, wohin du ihn ge-

legt hast; dann will ich ihn holen.“ Daraufhin gibt sich Jesus zu erkennen, mit 

den mahnenden Worten: „Halte mich nicht fest! Ich bin noch nicht zu meinem 

Vater aufgefahren.“ Das Sujet ist in der Ära Giorgiones und Tizians bereits sehr 

selten anzutreffen, nachdem es sich im 14. Jahrhundert noch großer Beliebtheit 

erfreut hatte, um dann im Quattrocento nach und nach in Vergessenheit zu gera-

ten. Dass es sich hier um einen privaten Auftraggeber handelt, liegt auf der Hand, 

zumal sich eine kirchliche Instanz mit der Darstellung einer fast vollständig nackten 

Christusfigur wohl kaum abgefunden hätte. Vom Bibeltext wie von der ikono-

grafischen Tradition abweichend ist ferner der Umstand, dass der Künstler sich 

mit dem vorschriftsgemäßen Ambiente eines überschaubaren Gartens nicht be-

gnügt, vielmehr die Erscheinungsszene in eine weiträumig arkadische, fast schon 

heroisch anmutende Landschaft eingebunden hat. Wie aus der zahlreiche Pen-

timenti aufdeckenden Röntgenaufnahme814 hervorgeht, war zunächst eine vom 

fertigen Produkt in mehreren Punkten erheblich abweichende Bildanlage geplant 

– ein Faktum, dem man bei Giorgione bisweilen, wie etwa die Tempesta bezeugt, 

in sehr ausgeprägter Weise begegnet, wogegen in Tizians frühem Œuvre Ände-

rungen des ursprünglichen Bildkonzepts einen weniger relevanten Stellenwert – 

siehe etwa dessen Zigeunermadonna – aufweisen. Signifikant verändert wurde 

die Gestalt Christi, die – am Röntgenfoto besonders gut wahrnehmbar – in der 

Erstfassung eine nach links ausschreitende Beinstellung erkennen lässt, woraus zu 

ersehen ist, dass der Maler zunächst bestrebt war, der vom Trecento (s. Giotto!) 

ausgehenden ikonografischen Tradition folgend, den Erlöser in einer sich von 

Maria Magdalena abwendenden Haltung wiederzugeben. Wie sich noch zeigen 

wird, basiert die in der Schlussfassung abgewandelte Position des Erlösers auf dem 

Wunsch des Künstlers, die nunmehr nach rechts geneigte Christusfigur gegenüber 

Maria Magdalena in einem ambivalenten Verhältnis von Abwehr und Zuwendung 

Abb. 70, S. 243; Abb. 88, S. 280

71	 Kompiliertes Röntgen des Noli me tangere



245

GIORGIONESKE EINFLÜSSEdarzustellen. Das Röntgenfoto ist in noch zwei weiteren Punkten aufschlussreich: 

Zum einen wurde der ehemals nach rechts kippende Baumstamm übermalt und 

durch einen in Gegenrichtung weisenden ersetzt, zum anderen war ursprünglich 

geplant, die Gebäudegruppe links anzuordnen. Der Entschluss, diese später nach 

rechts zu versetzen, hängt gewiss mit der Neuformulierung der gebogenen, in 

dieselbe Richtung weisenden Körperkontur Christi zusammen. Trotz seines do-

kumentarischen Werts birgt das Röntgenfoto manches Rätsel. Meines Erachtens 

ist anzunehmen, dass die gesamte Erstfassung von Giorgione stammt, vermutlich 

auch – wie noch nachzuweisen sein wird – die konzeptuelle, durch und durch 

giorgionesk anmutende Neuversion der Christusfigur. So gesehen bleibt offen, ob 

die gesamte Durchführung des Gemäldes nach dem plötzlichen Tod Giorgiones 

in Tizians Händen lag. Die Möglichkeit, dass der kaum 20-jährige Künstler in das 

modifizierte Konzept des Meisters von Castelfranco in nennenswerter Weise – mit 

Ausnahme der Maria Magdalena – eingegriffen hat, hält sich jedenfalls in engen 

Grenzen. 

Laut Joannides sei die Landschaft zuerst („definitly first painted“) gemalt, das 

Figurenpaar erst nachträglich eingefügt worden.815 Dies gilt mit Sicherheit nicht für 

die Christusgestalt, durch welche die kompositionelle Anlage der Landschaft in ei-

nem erheblichen Maße strukturell präjudiziert erscheint. Wie noch näher zu erläu-

tern sein wird, beweisen dies die gegenüber der Bild-Erstfassung vorgenommenen 

Veränderungen, vor allem der nach rechts versetzte Burghügel, dessen ansteigen-

des Terrain die gebogene Rückenkontur des Erlösers geradezu zwingend weiter-

leitet. Christus überrascht durch seine ungewöhnliche Pose, eine fast schon tänze-

risch anmutende Haltung, die von den frontal ausgerichteten, leicht überkreuzten 

Beinen ihren Ausgang nimmt, sich im spiralig gedrehten Oberkörper fortsetzt und 

in der Profilwiedergabe des zu Maria Magdalena geneigten Hauptes endet – das 

Ganze eingebunden in eine c-förmige, vom Kopf bis zum rechten Fuß reichende 

Körperkontur. Damit geht rechts eine konkave Form einher, die gegenüber der 

zugreifenden ‚Lieblingsjüngerin‘ Christi Zurückweichen und Aufnahmebereit-

schaft gleichermaßen signalisiert. Bemerkenswert ist vor allem der den Oberkör-

per diagonal überkreuzende rechte Arm, der die torsierende Pose nachdrücklich 

verstärkt. Das Ganze erinnert an die Vorwegnahme einer manieristischen figura 

serpentinata, der man in Tizians früher Schaffensperiode nirgends begegnet. Mit 

der Linken umfasst Christus einen zu seiner schrägen Rückenkontur parallel ver-

schobenen, mit einer eisernen Gärtnerhacke versehenen Stab, dessen unterer Teil 

hinter der ausgestreckten Rechten Maria Magdalenas verläuft, wodurch das osten-

tativ vorgehaltene Gerät viel von seiner ihm immanenten Abwehrgeste einbüßt.

Diese Ambivalenz von Zuwendung und Abkehr findet sich auch im bläulich-

grau getönten weißen Umhang verkörpert, der, um Christi Schultern und Arm 

drapiert, in großem Schwung zu Boden fällt. In seinem oberen Abschnitt drängt 

sich das Tuch konvex Magdalena entgegen, wie eine ausladende Hülle ihr Zuflucht 

verheißend. Zugleich entzieht sich der Heiland dem in der Richtung eindeutigen 

Zugriff der Frau, indem er den Umhang hochrafft und in Höhe des Lendentuchs 

zu einem kompakten Faltenbündel verdichtet, das den Eindruck erweckt, als diene 



TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI es dem Schutz seines von einem formbetonenden Knäuel des Lendentuchs ver-

hüllten Geschlechts. Nur innerhalb eines für private Kabinette gemalten Bildes 

denkbar, manifestiert sich darin eine erotische Komponente, auf die bereits El-

ler aufmerksam gemacht hat.816 Dass der Künstler hier bestrebt war, die bildliche 

Umsetzung eines konkreten Bibeltexts mit einer universalen, auf die Geschlech-

terbeziehung anspielenden Aussage zu verbinden, ist unverkennbar. Wer außer 

Giorgione wäre damals dazu bereit beziehungsweise befähigt gewesen, sich auf 

eine ikonografische Doppeldeutigkeit dieser Art einzulassen? Mit Sicherheit nicht 

Tizian, in dessen Frühwerk sich auch nicht einmal ansatzweise ein ähnlicher Hang 

zum Änigmatischen ausmachen lässt. Eller zufolge ist nicht auszuschließen, dass 

die Christusfigur noch von Giorgione ausgeführt wurde. Dafür spricht die diffe-

renzierte Lichtführung und das vor allem das sanfte Antlitz des Erlösers prägende 

sfumato sowie das zu unterschiedlichen Grauwerten changierende Weiß von 

Umhang und Lendentuch – Gestaltungsphänomene, von denen etwa in Tizians 

Taufe Christi noch kaum etwas zu bemerken ist. Zudem könnte der Unterschied 

zwischen Christus und Magdalena, bei der die autonome Urheberschaft Tizians 

allgemein außer Streit steht, nicht größer sein. In der Tat, so Eller, „weist keines der 

frühen Gemälde Tizians zwei so verschieden angelegte Figuren auf“.817 Sollte auch 

die Christusfigur von Tizian durchgeführt worden sein, so hat dieser damit im-

merhin sein ausgeprägtes Anpassungsvermögen an Giorgiones Stil bewiesen. An-

ders bei Magdalena, an der sich – vergleichbar mit der jungen Frau im nur wenig 

später entstandenen Gemälde Die drei Lebensalter (laut Pedrocco um 1511/12; 

Edinburgh, National Gallery of Scotland) – Tizians „mit praktisch ungezähmtem 

Pinselstrich angelegte Malweise geradezu beispielhaft niederschlägt“ (Lucco).818 

Im Gegensatz zu Giorgiones differenzierter Hell-dunkel-Koloritauffassung zeigt 

das strahlende Weiß des Unterkleids keinerlei Trübungen. Zudem ist das in stren-

gem Profil wiedergegebene und sich scharf vom dunklen Grund abhebende Ant-

litz Magdalenas – unterschiedlich zu jenem des Erlösers – von sfumato-Effekten 

völlig unberührt.

Zum Nachweis von Giorgiones Entwurfstätigkeit ist die Frage nach der Form-

genese der Christusgestalt von entscheidender Bedeutung. Versuche, diese laut 

Lucco von der Haltung des hl. Johannes des Täufers im Altarbild von S. Giovanni 

Crisostomo, oder, so Tschmelitsch, von jener des hl. Rochus in der Madrider Sacra 

Conversazione herzuleiten, sind als missglückt anzusehen. Sinnvoller scheint der 

Hinweis von Joannides auf einen nach Raphael um 1513 gefertigten Stich mit 

Venus und Cupido, in dem die Haltung der Göttin als figura serpentinata jener 

des Heilands im Noli me tangere in der Tat – abgesehen von der seitenverkehrten 

Wiedergabe – bis ins Detail gleicht. Problematisch ist nur der Umstand, dass der 

Stich wohl erst nach dem Londoner Gemälde entstanden ist. Um diesem Argu-

ment zu entgegnen – so hat es den Anschein –, schreibt der Autor das Bild, ohne 

wie schon erwähnt Giorgione in Betracht zu ziehen, Tizian zu und datiert es mit 

„probably 1514“.819 Und noch eine Bemerkung zu Tizian – aus der Feder Hetzers: 

„Die Figur Christi mit ihrer gezierten und gewundenen Haltung wüsste ich mit kei-

ner der derben, breit aufgebauten und fest auf ihren Füßen stehenden Gestalten 

Abb. 70, S. 243

72	 Marcantonio Raimondi nach Raffael, Venus 
und Cupido, Kupferstich



247

GIORGIONESKE EINFLÜSSETizians zu vergleichen.“820 Dieser Kommentar lässt sich mit einem vergleichenden 

Hinweis auf Tizians etwas später geschaffene Taufe Christi (von Pedrocco mit „um 

1511/12“ datiert) präzisieren: Im Gegensatz zum Noli me tangere ist der Täufling 

radikal flächenhaft und in steifer Haltung dargestellt, zudem mit einem gesättigt 

weißen, kompakt gemalten Lendentuch ausgestattet. Unterscheidende Merkmale 

dieser Art genügen, um den Erlöser im Londoner Bild als Leistung Giorgiones an-

zuerkennen und die jüngst neuerlich von Humfrey behauptete Affinität zwischen 

den beiden Werken abzulehnen.821

Die Stellungnahme von Baldass zur Christusgestalt im Noli me tangere: „Die 

fließende und dabei grazile Aktbehandlung knüpft nun folgerichtig an den früh-

klassischen Stil der Kaufhausfresken Giorgiones an“, findet in der neueren For-

schung kaum noch Beachtung, was Joannides allerdings nicht daran hindert, auf 

Parallelen zur Haltung der Muse/Peitho im Concert champêtre zu verweisen, die 

indes ebenso durch Giorgiones Aktdarstellungen am Fondaco angeregt ist. Dass 

der Autor darin kein Indiz für eine Entwurfstätigkeit Giorgiones sieht, überrascht 

nicht, zumal er das Pariser Gemälde, wie schon erwähnt, Tizian zuschreibt, folglich 

das Noli me tangere zur Gänze – konzeptiv wie in der Ausführung – für Tizian in 

Anspruch nimmt.822

Eine Gegenüberstellung Christi und der Muse/Peitho im Ländlichen Kon-

zert fördert in mehrfacher Hinsicht formal bemerkenswerte Analogien zutage: 

zunächst eine in Tizians Frühschaffen völlig unübliche luminaristische Malweise 

(vgl. im Gegensatz dazu dessen weiblichen Akt in der Himmlischen und irdischen 

Liebe!), dann die c-förmige Krümmung des Körperumrisses und die dynamische 

Torsion der Körperhaltung, weiters die Überkreuzung des Rumpfes durch den je-

weiligen Arm, schließlich die Tatsache, dass der Umhang in beiden Fällen – einer 

zusätzlichen Stütze gleich – wie übrigens auch am männlichen Akt am Fondaco, 

am Boden umbricht. Hinzu kommt der sich über beide Figuren erhebende Baum-

stamm. 

Die enge seelische wie auch – zumindest angedeutet – körperliche Beziehung 

zwischen Christus und Magdalena wird auch in kompositorischer Hinsicht ma-

nifest: zunächst in der die Figuren umfassenden Dreieck-Struktur, ferner in den 

parallel verschobenen Armen, die – vom Erdboden ausgehend, wo Magdalena das 

Salbgefäß umfängt – in kontinuierlicher Folge eine nach oben gerichtete Dynamik 

erzeugen, an der auch der Christi Haupt tangierende Baumstamm, der mit seiner 

leichten Linksneigung die Blickrichtung und schräg verlaufende Rückenkontur der 

knieenden Frauengestalt fortsetzt, teilhat. Sogar am Umhang des Erlösers macht 

sich ein Nahverhältnis zur ‚Lieblingsjüngerin‘ bemerkbar. Am Boden umbrechend, 

scheint sich das Tuch nach rechts zu bewegen, wie um im nächsten Moment – 

einer Fingergeste gleich – das Knie der Frau zu berühren.

Wie Eller zutreffend bemerkt, „bilden Landschaft und Figuren beim Noli me 

tangere im Sinne Giorgiones eine organische Einheit und die Landschaft ist nicht 

bloßer Hintergrund der Personendarstellung“.823 Demgegenüber war Tizian zu 

dieser Zeit kaum noch imstande, die Figuren natürlich in die Landschaft zu in-

tegrieren. Nichts macht dies deutlicher als ein Vergleich mit seiner Taufe Christi, 

Abb. 46, S. 155

Abb. 112, S. 317



248

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI wo die drei Gestalten wie von einer aufgeklappten Landschaftsfläche abzugleiten 

drohen. Strukturell nur schwach ausgebildet, erfüllt diese vorwiegend die Funk-

tion, den Figuren als Dunkelfolie zu dienen. Wie im Concert champêtre wird die 

Landschaft auch im Londoner Gemälde durch wechselnde Hell-dunkel-Kontraste, 

vor allem aber durch den spannungsreichen Konflikt von Horizontalen (s. links den 

Horizont einer graublauen Tiefebene) und Diagonalen bestimmt; Letztere sind in 

Tizians Frühschaffen – zum Beispiel in dessen Drei Lebensalter, die Himmlische und 

irdische Liebe als Hauptwerk eingeschlossen – nirgends anzutreffen. Bezüglich der 

Harmonisierung von Figur und Landschaft spielt der in Giorgiones Œuvre häufig 

aufscheinende Gestaltfaktor der guten Fortsetzung beziehungsweise durchlaufen-

den Linie eine signifikante Rolle. Dies hat schon Baldass wie folgt auf den Punkt 

gebracht, wiewohl er von Tizians Autorschaft überzeugt ist: „Die Begrenzungs

linien der reichen Landschaft führen die Hauptbewegungsrichtungen der Figuren 

fort oder wiederholen sie. So wird das Auge immer wieder auf das Bildzentrum 

zurückgeleitet. Der große Hügel nimmt die Kurve auf, in der vom Fuß bis zum 

Kopf der Kontur Christi verläuft und verlängert sie bis an den rechten Bildrand; der 

einzelne Baum weist auf die Figur Magdalenas hin.“824 Derlei Beobachtungen las-

sen sich mühelos vervollständigen. Man beachte nur den linken Unterarm Christi, 

der sich im oberen Umriss des Gebüschs fortsetzt. Dieses wiederum präludiert den 

stark gekrümmten Rücken Magdalenas, deren rechter Arm über den gerafften 

Teil des Umhangs in Richtung Lendentuch zielt, an das die obere Begrenzung des 

dunklen Buschwerks im Vordergrund stößt. Dahinter erstreckt sich ein kleines Ra-

senstück, auf dem Schafe ohne ersichtlichen Schäfer weiden, was auf Christi Rolle 

als „guter Hirt“ schließen lässt. Das kleine Figürchen, das mit seinem Hund vom 

Gutshof auf steilem Weg herabeilt, als eigentlichen Hirten zu identifizieren, macht 

nur dann Sinn, wenn man in diesem einen seine Aufsichtspflicht vernachlässigen-

den Menschen sieht, die unbewachte Herde mithin auf den Schutz des Erlösers 

angewiesen ist.

Der Gebäudekomplex des von einer Burgruine überhöhten Gutshofs gilt in der 

Tizian-Forschung als eines der wichtigsten Indizien, das eine vorbehaltlose Zu-

schreibung des Londoner Gemäldes an den Maler aus Cadore rechtfertige. 

In der Tat handelt es sich hier um eine nahezu wörtliche Übernahme der Bau-

tengruppe aus Giorgiones Venus, die Tizian nach dessen Tod vollendet hat, wo-

bei die Invention des Architekturensembles mehrheitlich als persönlicher Beitrag 

Tizians betrachtet wird, zumal der Künstler dieses Motiv nur wenige Jahre später 

in seiner Himmlischen und irdischen Liebe erneut, allerdings seitenverkehrt, ver-

wendet hat. Indessen ist nicht auszuschließen, dass zumindest die Entwurfsidee 

der baulichen Anlage im Venus-Gemälde auf Giorgione zurückgeht. Letzteres lässt 

sich insofern gut begründen, als Giorgione die Konzeption der auf einem Hügel 

gelagerten Bautengruppe bereits im Tramonto wenigstens in den Grundzügen 

vorweggenommen hat. Schon dort finden sich vor einem aufragenden Festungs-

bau zwei Satteldächer, wobei im rechten ein markanter rechteckiger Einschnitt die 

Dachtraufe unterbricht, Motive, denen man später in genauer Übereinstimmung 

auch in der Venus und im Noli me tangere begegnet. Und wie im Tramonto stößt 

Abb. 88, S. 280; Abb. 112, S. 317

Abb. 39, S. 137



249

auch im Londoner Bild der Berghang unmittelbar an das Blau der Tiefebene. Hinzu 

kommt der die beiden Bereiche scheidende, in den Himmel ragende Baum, dessen 

Stamm in der Erstfassung des Noli me tangere, so die Röntgenaufnahme, ähnlich 

schlank und spärlich belaubt wie im Tramonto geplant war. Aus all diesen Argu-

menten ist zu folgern, dass der Entwurf des Londoner Gemäldes von Giorgione 

stammt und lediglich dessen Ausführung – unklar, in welchem Ausmaß – Tizian 

oblag.

Das auf Holz gemalte Bild Madonna mit Kind (sogenannte Zigeunermadonna be-

ziehungsweise Zingarella; Wien, Kunsthistorisches Museum) gilt als frühestes er-

haltenes Andachtsbild Tizians. Schon seit sich die Tafel im Besitz des Erzherzogs Le-

opold Wilhelm befand, wurde sie in dessen Sammlungsinventar (1659) als Arbeit 

Tizians („Von Tiziano Original“) bezeichnet – desgleichen in dem von Jan Meyssen 

nach Teniers’ „Theatrum pictorium“ (1658) gefertigten Stich. Ferner ist auch eine 

viel früher entstandene, originalgetreue Kopie (Rovigo, Accademia dei Concordi) 

mit „Titianus pinxit“ beschriftet.825 Mit diesen Quellen übereinstimmend, wurde 

Abb. 73

73	 Tizian, Madonna mit Kind („La 
Zingarella“), Holz, 65,8 x 83,8 cm, Wien, 
Kunsthistorisches Museum



250

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI die Zingarella schon von Crowe und Cavalcaselle Tizian zugeschrieben. Für Gior-

gione plädierende Gegenstimmen (etwa Cook u. A. Venturi) blieben in der Min-

derheit; ihnen wurde schon von Hetzer, Wilde und Rothschild zugunsten Tizians 

widersprochen. Noch immer diskussionswürdig sind die Kompromissvorschläge 

von Richter und Phillips, wonach die Komposition des Gemäldes von Giorgione, 

die Ausführung von Tizian stamme oder sogar eine Kooperation der beiden Künst-

ler vorliege. Indessen fanden auch diese Hypothesen keinen Anklang, zumal da-

nach der Name Giorgiones kaum noch auftaucht, Tizian hingegen als alleiniger 

Schöpfer des Gemäldes – eine Ausnahme bildet Eller, der die Landschaft Giorgione 

zuschreibt – allgemein anerkannt wird.826 

Die Madonna steht, streng an der Symmetrieachse orientiert, als Halbfigur vor 

einem asymmetrisch angeordneten, etwa zwei Drittel der Bildfläche umfassenden 

olivgrünen Vorhang, der von roten und gelben Vertikalstreifen durchwoben ist. Sie 

trägt ein bräunlich rotes Kleid und einen hellblaugrauen Umhang, in den ihre ab-

gewinkelte Rechte, wie von einer Schlinge umhüllt, eingebettet ist. Mit der Linken 

stützt sie den Jesusknaben, der in angedeuteter Kontraposthaltung – ein wenig 

von der Mutter abgerückt – auf einem von rechts hereinragenden, die Madonna 

nur geringfügig anschneidenden Brüstungsstück platziert ist. Links gegenüber be-

findet sich eine weitere, etwas höher ansetzende, den beengten Vordergrund ab-

schirmende Brüstung, die zusammen mit der vertikalen Vorhangbegrenzung – in 

der Ecke vom Arm Mariens interferiert – einen fensterähnlichen Ausschnitt bildet, 

der den Blick in eine weite Voralpenlandschaft freigibt. 

Bezüglich der Wahl des Breitformats, der Gesamtanordnung mit dem stehen-

den Jesusknaben sowie des asymmetrischen Vorhangmotivs ist die Zingarella of-

fensichtlich durch Giovanni Bellinis Detroiter Marienbild (The Detroit Institute of 

Arts) angeregt.827 Das Detroiter Andachtsbild hat für Tizian den Stellenwert eines 

Prototypus, der von Giovannis Madonna Lehman schon etwa vier Jahrzehnte zu-

vor seinen Ausgang genommen hat und in dessen Madonna degli Alberetti (dat. 

1487) im Sinne einer luminaristischen Malweise und voluminöseren Darstellung 

Mariens weiterentwickelt wurde. Hinsichtlich der dreieckigen, schon die Hoch-

renaissance ankündigenden Figurenkomposition könnte man die Zingarella als 

Antwort auf Bellinis stets im Stil des Quattrocentos verharrenden Madonnendar-

stellungen ansehen. Gemessen an Giorgiones Oxforder Madonna, die sich durch 

raumgreifende Schrägstellung der Figuren von Tizians reiner Flächenkomposition 

deutlich unterscheidet, ist Tizians Gemälde jedoch immer noch der Quattrocento-

Tradition verpflichtet, was nichts daran ändert, dass der asymmetrische Vorhang 

auch von Giorgiones Bild ableitbar ist. Noch relevanter ist die Analogie zum fens-

terartigen Ausschnitt, zumal der bei Bellini an das Figurenpaar grenzende Land-

schaftsausblick bis zum unteren Bildrand herabreicht. Im Übrigen handelt es sich 

bei der Oxforder Madonna um Giorgiones einzigen überlieferten Beitrag zum 

Thema des halbfigurigen Marien-Andachtsbildes – vielleicht auch ein Aspekt, der 

verständlich macht, weshalb Tizians Zingarella im Vergleich mit dem Noli me tan-

gere merklich geringere Reflexe seitens des „Giorgionismo“ erkennen lässt. So 

gesehen bietet die in Bellinis Detroiter Gemälde vermerkte Jahreszahl 1509 einen 

74	 Giovanni Bellini, Madonna und Kind, Holz, 
85 x 106 cm, Detroit, The Detroit Institute 
of Arts



251

Anhaltspunkt dafür, dass Tizians Zingarella erst danach entstanden ist. – Wie aus 

Röntgenaufnahmen, die zahlreiche Umriss-Unterzeichnungen offenlegen und von 

denen Wilde 1974 ein dem fertigen Bild aufgelegtes Diagramm angefertigt hat, 

zu entnehmen ist, fühlte sich der Maler anfangs in einem deutlich höheren Maß 

Bellinis Vorbild verbunden.828 Der Untermalung zufolge war ursprünglich geplant, 

auch das Gesicht des Kindes wie bei Bellini frontal auf den Betrachter auszurich-

ten. Ferner war das Antlitz der Gottesmutter in der Erstfassung zarter und schlan-

ker sowie mit stärker gesenktem Blick und – auch darin mit Bellinis Version über-

einstimmend – mit zugespitztem Kinn ausgebildet. Der Gesichtsumriss entsprach 

somit der Form eines nach unten sich verjüngenden Ovals, wie man ihm auch 

an der Madonna in Giorgiones Madrider Altarbild begegnet. Der entscheidende 

Unterschied zu Bellinis Gemälde besteht darin, dass in Giorgiones Schlussfassung 

das Köpfchen des Jesusknaben Maria zugewandt ist, woraus eine innigere Be-

ziehung zwischen Mutter und Kind resultiert. Zudem steht das Kind bei Tizian 

nicht auf dem Knie Mariens, sondern ist auf einer von ihr räumlich abgesetzten 

Brüstung platziert – eine Gestaltungsvariante, von der Bellini im Übrigen auch in 

seiner Madonna degli Alberetti Gebrauch gemacht hat. Laut Baldass hatte Tizian 

ursprünglich – darin seinem Vorbild verpflichtet – einen einfarbig grünen Vorhang 

gemalt und diesen vermutlich erst in einem zweiten Arbeitsstadium mit einem git-

terartigen, ein lebhaftes Licht-Schatten-Spiel erzeugenden System von Bügelfalten 

versehen. Daraus resultiert ein orthogonales Kompositionsschema, das mit seinem 

quadratischen Muster mit dem sich zum Dreieck schließenden Figurenpaar kont-

rastiert, zugleich aber es rahmend akzentuiert. Auch hier kommt Bellini als Vorbild 

in Betracht, zumal diese spezifische Faltenstruktur des Vorhangs schon in seinem 

mit 1510 datierten Gemälde Thronende Madonna mit Kind (Mailand, Brera) auf-

scheint.829 Wie nur wenig später Tizian, sah sich schon Bellini in seinem Mailänder 

Gemälde – präjudiziert durch das Bildquerformat – dazu genötigt, den Mantel 

Mariens in die Breite zu dehnen. 

Schon Baldass hat zutreffend bemerkt, dass Tizian „in der Schaffung eines 

neuen Kindertypus [vor allem bezüglich dessen ausladend abgerundeter Stirnpar-

tie] seine Selbstständigkeit betont“ – und zwar sowohl Bellini als auch Giorgione 

gegenüber.830 Seine Bestätigung findet dies bei den Putten in Tizians vermutlich 

nur zwei Jahre später geschaffenem Gemälde Die drei Lebensalter. Der Jesusknabe 

in der Zingarella besticht vor allem durch sein auffallend helles Inkarnat, das sich 

von der dunklen Hautfarbe der Madonna merklich abhebt und ihm dadurch eine 

zentrale Bildstellung beschert. Zudem wirft das Kind einen weit nach rechts aus-

greifenden Schlagschatten, der auf einen in extrem flachem Winkel von links ein-

fallenden Lichtstrom schließen lässt. Dieser steht indes in seltsamem Widerspruch 

zum weitgehend frontal ausgeleuchteten Figurenpaar. Derlei Schlagschatten von 

fast schon formeigenmächtiger Qualität finden sich mitunter sowohl bei Bellini 

(Madonna Morelli) als auch bei Giorgione (Porträt-Goldman). 

Die stilistische wie ausdrucksmäßige Nähe zu Giorgione betonend, hat Baldass 

die Zingarella wie folgt gewürdigt: „Das Bild […] übt einen eigenen Zauber aus, 

der vor allem in der Intimität der Leistung liegt. Es ist im Sinne Giorgiones, dass 

75	 Diagramm von Wilde zur Untermalung der 
Zingarella

Abb. 66, S. 227

Abb. 88, S. 280



252

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI jede der beiden Figuren ganz in sich versunken ist und keine an einen Zuschauer 

auch nur zu denken scheint. Die ganz einfache Landschaft aber hat einen höchst 

persönlichen Zug.“831 Letzteres ist kritisch zu hinterfragen, zumal der Autor selbst 

auf die „Unterordnung der Landschaft unter die Figuren“ hinweist. Der Land-

schaftsausschnitt mit der dem hellblauen Gebirgszug vorgelagerten Festungsan-

lage entspricht nahezu wörtlich dem im linken Hintergrund angeordneten Land-

schaftsteil in Giorgiones Venus. Lediglich der markante Baum ist beiseite gerückt, 

nachdem ihm Tizian ursprünglich, in Anlehnung an das Dresdner Gemälde, eine 

zentrale Stellung zugewiesen hatte. Michiel zufolge hat Tizian den Landschafts-

anteil der Venus vollendet, was indes keineswegs heißt, dass dessen Invention 

von ihm stammt; mit Sicherheit liegt dem eine konzeptionelle Idee Giorgiones 

zugrunde. Entgegen Humfreys Auffassung ist in der Zingarella keineswegs eine 

„Vereinheitlichung von Vorder- und Hintergrund“ zu registrieren.832 Gerade das 

Gegenteil ist der Fall: Die Landschaft ist vom Vordergrund scharf separiert, kurz: 

Sie wirkt wie ‚ein Bild im Bild‘ oder mit Worten Justis: „Zwischen Gestalt und 

Landschaft besteht keinerlei Beziehung.“ Dies sieht auch Eller in ähnlicher Weise, 

wenn er schreibt: „[Die Figuren] sind nicht in die Landschaft integriert […]. Beide 

sind im Verhältnis zum Hintergrund zu groß und verknüpfen sich nicht mit ihm.“ 

Unsicheren Boden betritt der Verfasser allerdings dann, wenn er aus dem an sich 

richtig geschilderten Sachverhalt folgenden Schluss zieht: „Es spricht Einiges dafür, 

dass es sich hier um eine spätere Hinzufügung handelt, da es Tizian nicht gelang, 

eine wirkliche Einheit zu schaffen.“833 Hinsichtlich der Komposition der Zigeuner-

madonna hat Hetzer ein allzu strenges Urteil gefällt, wenn er kritisiert: „Die gro-

ßen Flächen aber sind noch ganz naiv, nur für sich, ohne Beziehung aufeinander. 

Das Dreieck der Madonna ist […] eine vereinzelte Form ohne ornamentalen Wert 

für das Bildganze.“ Dahinter stünde, so der Autor weiter, ein „noch ungefestigter 

Stil Tizians“. Dazu nur ein Gegenargument zugunsten Tizians Kompositionsver-

mögen: Es betrifft den als Kompositionsmatrix dienenden Vorhang, dessen aus 

Quadraten bestehendes Strukturmuster zum Figurenpaar in stringenter Beziehung 

steht. Man beachte nur die Parallelkorrespondenz der Brüstung, des waagrecht 

verlaufenden Unterarms und Kleidsaums Mariens mit den Horizontalen der Vor-

hangfalten, deren orthogonales Schema von den Diagonalen des linken Umrisses 

der Madonna und des rechten Arms des Jesusknaben überkreuzt wird. Überzeu-

gender sind Hetzers Bemerkungen zur Farbe: „Auch in der Farbe ist jeder Teil iso-

liert. Es ist ein Beieinander kräftiger Farben, die nichts miteinander gemein haben 

[…]; bei der Madonna Rot im Kleid, Weiß im Kopftuch [das Tizian übrigens erst in 

einem zweiten Arbeitsschritt hinzugefügt hat], ein weißliches Blau im Mantel und 

ein grüngoldener Ton im Ärmelbausch.“834 Besonders instruktiv sind die Ausfüh-

rungen von Baldass zur Maltechnik Tizians: „Der Maler arbeitet mehr mit Lasuren 

als Giorgione und bedient sich nur an wenigen Stellen der Deckfarbe […]. Bei al-

ler Vorgeschrittenheit der Einzelbehandlung ist die Technik im Wesentlichen noch 

die Giovanni Bellinis.“ Dessen ungeachtet registriert der Autor im Folgenden doch 

wieder den Kontakt mit Giorgione, dessen Rot-Grün-Akkord in der Castelfranco-

Madonna Tizian in der Zingarella offenkundig aufgegriffen hat.835 Im Übrigen sei 



253

daran erinnert, dass der Künstler hier, wie die Untermalungen bezeugen, wäh-

rend des Malprozesses, ähnlich wie Giorgione (s. die Tempesta), häufig Korrek-

turen vorgenommen hat, um zu einer gültigen Endfassung zu gelangen. Dieses 

Schwanken zwischen zwei künstlerischen Polen scheint schon ein Zeitgenosse des 

jungen Tizian registriert zu haben. Von der Forschung als unbekannter Nachfolger 

Tizians bezeichnet, schuf dieser ein Marienandachtsbild (New York, Metropolitan 

Museum), das vom Sujet her gesehen beide Strömungen in sich vereinigt. Wäh-

rend er die Madonna des Wiener Gemäldes – abzüglich der Landschaft, somit ins 

Hochformat transponiert – mitsamt dem gefalteten Vorhang fast wörtlich kopiert 

hat, stand ihm im Falle des Jesusknaben offenbar jener in Giorgiones Madrider 

Altarbild vor Augen. Abweichend von Tizians Version, vollzieht der Knabe eine tor-

sierende Bewegung, das Köpfchen wie bei Giorgione in jäher Drehung der Mutter 

zugewandt. Zudem erstreckt sich die Brüstung über die gesamte Bildbreite, nur 

rechts mit einer Abstufung versehen, der man bisweilen auch in Werken Giorgio-

nes (z. B. Porträt-Giustiniani und Porträt-Goldman) begegnet.836

Da es sich bei den für die Scuola del Santo in Padua geschaffenen Fresken um 

die einzigen genau dokumentierten Werke aus Tizians frühen Jahren handelt, 

werden diese zur Klärung von Datierungs- und Zuschreibungsfragen häufig mit 

anderen Gemälden aus der frühen Schaffensperiode des Künstlers in Verbindung 

gebracht.837 Dagegen spricht schon allein der Umstand, dass sich Tizian in seinen 

Anfängen – von den Paduaner Fresken abgesehen – nie mit figurenreichen The-

men befasst hat. Zudem ist ein Vergleich zwischen Öl- und Freskobildern auch 

insofern problematisch, als die Freskotechnik im Kontext mit monumentalen Bild-

formaten Prämissen unterliegt, die von jenen der Ölmalerei erheblich abweichen. 

Deutlicher als in anderen Werken aus Tizians erster Schaffensphase sind in Padua 

Tendenzen zu künstlerischer Eigenständigkeit bemerkbar, von Bellini ebenso weit 

entfernt wie von Giorgione, zu dem sich – die Landschaftsdarstellungen ausge-

nommen – nur vereinzelt Parallelen ausmachen lassen. 

Am ersten Dezember 1510 wurde der Vertrag zwischen Nicola da Stra, dem 

Repräsentanten der Antonius-Erzbruderschaft, und Tizian in Venedig geschlossen. 

Die Aufgabe des Künstlers bestand darin, sich am Fresken-Ausstattungsprogramm 

für die Scuola del Santo zu beteiligen. Schon am Fondaco in Venedig hatte Tizian 

seine Befähigung als Freskomaler unter Beweis gestellt. Von den insgesamt 17 

Freskobildern der Scuola stammen drei von Tizian: das Wunder des Neugebore-

nen, dann das Wunder des abgetrennten Fußes sowie das Wunder des eifersüch-

tigen Ehemanns. Bereits vor Tizians Engagement waren andere Maler, wie etwa 

Gian Antonio Corona (1509), Gerolamo Tessari (1510/11) und Filippo da Verona 

(1511), mit der Ausführung einzelner Freskodarstellungen in der Scuola beschäf-

tigt gewesen – lokale Künstler, die noch ganz dem überholten Stil des Quattro-

centos verpflichten waren.838 Hier Abhilfe zu leisten, war wohl eines der Anliegen 

der Auftraggeber, zumal von Tizian, der sich auf den Spuren von Giorgione bereits 

wesentliche Aspekte der maniera moderna angeeignet hatte, auch ein Impuls für 

eine neue Stilströmung zu erwarten war. Mit der Darstellung von Wundertaten des 

76	 Unbekannter Nachfolger Tizians, Madonna 
und Kind, Holz, 45,7 x 32,7 cm, New York, 
The Metropolitan Museum



254

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI hl. Antonius als Generalthema des Freskenzyklus ging wahrscheinlich auch eine 

verschlüsselte Botschaft von politischer Tragweite einher. In der Tat erinnert Vene-

digs letztlich doch erfolgreiche Abwehr der Liga von Cambrai allein schon an ein 

Wunder. Am 5. Juni 1509 von kaiserlichen Truppen eingenommen, konnte Padua 

bereits am 17. Juli desselben Jahres von Venedig zurückgewonnen werden. Es hat 

den Anschein, dass diesem veritablen Mirakel im Sinne eines allegatorisch-histori-

schen Rückgriffs schon im Fresko Filippo da Veronas („Der hl. Antonius prophezeit 

die Befreiung Paduas von der Herrschaft des Ezzelino da Romano“) als Anspielung 

auf das aktuelle Ereignis Rechnung getragen wurde.839 

Die mitunter geäußerte Annahme, Tizian sei vor der Pest des Jahres 1510 geflo-

hen, um auf dem Festland Beschäftigung zu suchen, widerspricht den Tatsachen, 

zumal überliefert ist, dass der Künstler mit den Arbeiten in der Scuola del Santo 

erst am 23. April des folgenden Jahres begonnen hat. Die Ausführung der drei 

Fresken umfasste lediglich 27 giornate (= Tagwerke) und erst am zweiten Dezem-

ber 1511 bezog Tizian sein letztes Honorar in Höhe von vier Golddukaten – Beweis 

dafür, dass er seinen Aufenthalt in Padua häufig unterbrochen hat, um sich in 

Venedig auch anderen Aufträgen zu widmen.

Im Wunder des Neugeborenen ist dargestellt, wie der hl. Antonius einen Säug-

ling zum Sprechen bringt, um die Unschuld der Mutter zu bezeugen, die von ih-

rem Gemahl des Ehebruchs bezichtigt wird. Im Bildzentrum kniet ein in Seitenan-

sicht wiedergegebener Mönch und hält das Kind empor, dessen überraschende 

Botschaft der Kläger, im Schritt innehaltend, mit ungläubiger Miene bestürzt zur 

Kenntnis nimmt. Hinter dem Neugeborenen steht Antonius, der, das Haupt im 

Profil zum Vater gewandt, mit seiner angehobenen Rechten das Wunder bewirkt. 

Zwischen den beiden Figuren blickt ein langhaariger Alter mit anerkennendem 

Lächeln auf das gestikulierende Kind. Wahrscheinlich handelt es sich hier um den 

an der Urteilsfindung gescheiterten Richter, dessen charakteristische Physiogno-

mie Tizians frühe Meisterschaft auf dem Sektor der Porträtmalerei bezeugt. Die 

angeklagte Mutter, die – in halber Rückenansicht wiedergegeben – ergeben auf 

ihr Kind blickt, bildet den Abschluss der geschilderten Figurengruppe, die räumlich 

gesehen ein Halboval bildet. Die Frauengestalt beeindruckt durch ihre monumen-

tale, fest im Boden verankerte und blockhaft geschlossene Erscheinung. Sie trägt 

einen massigen Prunkmantel, dessen Rot als bildbeherrschender Buntfarbakzent 

hervorsticht. Mit ihrer stringenten Faltendrapierung erinnert sie an Gewandfigu-

ren, wie sie in Giottos Arena-Fresken häufig anzutreffen sind – unverkennbar auch 

die Affinität des knienden Mönchs mit Giottos Christus aus der Fußwaschung im 

selben Freskenzyklus.840 Die Beschuldigte wird von drei rosa gekleideten Gefährtin-

nen begleitet, die hinsichtlich ihrer Physiognomien und gestaffelten Gruppierung 

jenen drei gleichfalls an den Bildrand gedrängten Heiligenfiguren gleichen, die 

Sebastiano del Piombo dem von Giorgione entworfenen Altarbild in S. Giovanni 

Crisostomo – vermutlich bald nach dessen Tod im Oktober 1510, spätestens im 

Frühjahr 1511 – hinzugefügt hatte.

Das Rot der Angeklagten wiederholt sich an der Kleidung des links hinter dem 

knienden Mönch befindlichen Jüngling, dessen Antlitz im Vergleich mit allen an-

Abb. 77, S. 255

Abb. 60, S. 211



255

deren Protagonisten die größte Helligkeit aufweist. Mit jäher Kopfwendung und 

strenger Miene blickt er auf den von einem Speerträger eskortierten, von links 

herbeieilenden jungen Mann, die einzige dynamische Figur im gesamten Ge-

mälde, die mit ihrem ausfahrenden Schritt, weit ausladenden weißen Mantel und 

polychromen Kolorit neben der statuarisch kontrastierenden Mutter die größte 

Aufmerksamkeit erregt. Wie diese in der rechten Bildhälfte markiert er links den 

Eckpfeiler der Komposition. Mit dem Rot seines Baretts und dem gleichfarbigen 

Streifen in der Beinkleidung sowie dem Weiß des Mantels, das im hervorlugenden 

77	 Tizian. Wunder des Neugeborenen, Fresko, 
320 x 315 cm, Padua, Scuola del Santo



256

Kleid der Mutter wiederkehrt, korrespondiert er mit der Angeklagten, mit der ihn 

vor allem das Grün seines Rocks als komplementärer Farbwert zum Rot verbindet. 

Neben dem Brücken schlagenden Gestaltfaktor der Gleichartigkeit sollte vor allem 

der sowohl Trennung als auch Ergänzung symbolisierende Komplementärakkord 

zum Anlass genommen werden, den ungestümen Jüngling als verdächtigten Ehe-

brecher zu identifizieren. Die Figuren sind flächig wie räumlich dicht ineinander 

verzahnt und bilden eine geschlossene, isokephale Gruppe, aus der lediglich der 

Jüngling als vermeintlicher Liebhaber und die Angeklagte unüberschnitten her-

vortreten. Hetzer zufolge „ist jede lösende Bewegung der Arme vermieden; bei 

14 Personen sind nur vier Hände zu sehen. Auch die Beine und Füße werden fast 

nie gezeigt“.841 So gesehen ist das Ganze – rechnet man die Isokephalie hinzu – 

bereits dem Charakter eines Reliefs angenähert. In der Tat dürfte Tizian, so Joan-

nides, Tullio und Antonio Lombardos Marmorreliefs mit Wunderdarstellungen des 

hl. Antonius (darunter auch das Wunder des sprechenden Neugeborenen; 1504) 

in der Antonius-Kapelle des Santo in Padua eingehend studiert haben, wiewohl 

sich seine Figuren nicht wie jene der beiden Bildhauer in klassisch-antiken Ge-

wändern, sondern in zeitgenössischer Tracht präsentieren.842 Darüber hinaus sei 

auch Tullio Lombardos Relief mit der Marienkrönung in San Giovanni Crisostomo 

in Venedig erwähnt. Hetzer hat die überaus differenzierte Figurenkomposition 

allzu vereinfachend analysiert, wenn er schreibt: „Die Gruppe ruht auf dem Boden 

auf wie ein Block, aus dem nur die Köpfe frei aufragen. Dieser Block ordnet sich 

in das Bildganze als ein liegendes, die untere Bildhälfte ausfüllendes Rechteck ein. 

Darüber zwei stehende Rechtecke, links das dunkle der Architektur, rechts das 

helle der Landschaft.“ Mit dieser übertrieben abstrahierenden Sehweise rückt der 

Autor das Fresko nun tatsächlich in die Nähe eines Flachreliefs, zumal er darüber 

hinaus der Szene jegliche Räumlichkeit abspricht: „Es besteht kaum irgendwel-

che Tiefe. Ein einheitlicher Bildraum ist nicht vorhanden.“843 Die Wirklichkeit sieht 

anders aus: Trotz starker Komprimierung ist mühelos zu erkennen, dass das Figu-

renensemble in vier Raumschichten angeordnet ist. Während der Jüngling links in 

den Vordergrund eilt, sind der kniende Mönch und die Beschuldigte in der zweiten 

Raumzone angesiedelt. Erst auf der dritten Ebene folgen der Ehemann und der auf 

den vermeintlichen Ehebrecher blickende junge Mann, wogegen der hl. Antonius 

erst in der hinteren Zone platziert ist. Trotz knappen Areals – man fühlt sich an 

einen Bühnenboden erinnert – nutzt Tizian das begrenzte Raumpotenzial, indem 

er die um das Kind versammelten Figuren, kontrastierend mit dem zur Bühnen-

rampe vordringenden Jüngling, im Halboval zurücknimmt – eben dort, wo sich 

die Landschaft öffnet, die ihrerseits im Gegensatz zur raumblockierenden, flachen 

Kulissenwand steht. 

Dass der rechte Abschnitt des Gebäudes räumlich zurücktritt, geht lediglich 

aus seiner im Vergleich mit der linken Wand vertieften Schattierung hervor. Darin 

befindet sich eine apsidiale Nische, welche die linke Figurengruppe zusammen-

fasst. Mit ihrem Rundbogen präludiert sie das halbovale Strukturmuster der um 

das Kind versammelten Protagonisten. An der Kante der linken Wand befindet 

sich der in einer Nische postierte Marmortorso eines Cäsaren, dem offensichtlich 

78	 Tullio Lombardo, Marienkrönung, 
Marmorrelief, Venedig, San Giovanni 
Crisostomo, Cappella Bernabò



257

GIORGIONESKE EINFLÜSSEmit der Apotheose des Augustus (Ravenna, Museo Civico) ein römisch-antikes Re-

lief als Vorbild gedient hat.844 Neben Tizians schon zu Beginn seines Schaffens 

sich abzeichnendem Antikeninteresse scheint sich hier auch eine politisch aktuelle 

Aussage zu manifestieren. Danach wäre denkbar, dass der abgebrochene Impera-

torenarm eine Anspielung auf Kaiser Maximilian beziehungsweise die Befreiung 

Paduas von dessen Besatzungstruppen impliziert. 

Wie in Giorgiones Adultera, bildet die Begrenzungslinie der Architekturkulisse 

die Symmetrieachse des Freskos. Schon Justi hat auf diese Analogie verwiesen, 

wobei er das Glasgower Gemälde, ohne eine Beteiligung Tizians in Betracht zu 

ziehen, Giorgione zuschreibt. Sein vor allem auf die Symmetrieachse abzielender 

Vergleich fällt zuungunsten Tizians aus: „Wir finden auch da die trennende Mittel-

senkrechte, stärker trennend sogar, weil das Bild viel höher ist, sodass es eigentlich 

in zwei Teile auseinanderfällt. Aber diese laute Mittelsenkrechte hat keinen Sinn, 

weder als Linie noch als Grenze: sie weist nicht auf eine wichtige Gestalt, und sie 

trennt nicht ausgewogene Gruppen der Erzählung und der Anordnung, die ganze 

Handlung spielt sich in der einen [rechten] Bildhälfte ab; die wichtigen Figuren […] 

sind nicht durch den Aufbau herausgehoben […].“ Dass dem Einschub der Archi-

tekturkulisse eine Planänderung Tizians zugrunde liegt, ist Justi entgangen. Erst 

mit der Restaurierung von 1968/69 sind unter dem aktuellen Kolorit Spuren einer 

älteren Malschicht aufgetaucht. Deutlich erkennbar vor allem jene die Palastwand 

unterlaufende Linie, die den Landschaftshorizont nach links bis zum Bildrand fort-

setzt; desgleichen zeichnen sich unter der Wand – in zwingender Fortsetzung der 

Himmelszone – Wolkenstreifen ab. Alles Merkmale dafür, dass Tizian den sich ur-

sprünglich über die ganze Bildbreite erstreckenden Landschaftshintergrund in der 

linken Bildhälfte mit der Architekturkulisse übermalt hat – ob aus eigenem Antrieb 

oder auf Wunsch des Auftraggebers, bleibt offen. Justis negativer Kritik an der 

Architekturlösung entspricht auch dessen ungerechtfertigte Disqualifikation der im 

Fresko auftretenden Mutter, die „lediglich eine Kostümfigur [sei]; begütert, reich 

gekleidet, seelenlos im Ausdruck – wie anders die Sünderin in Giorgiones Bild, die 

ihre innere Erregung kaum zu meistern weiß“. 845 Dem ist entgegenzuhalten, dass 

Tizian der angeklagten Mutter wohl bewusst ein statuarisches Gepräge verliehen 

hat, das ihm im Verhältnis zum vorwiegend ruhig strukturierten Bildganzen als 

angemessen erschien. Wie bereits erläutert, ist die vermeintliche Ehebrecherin im 

Glasgower Bild als ein Giorgiones Werk ergänzender Beitrag Tizians anzusehen. 

Sollte diese partielle Zuschreibung auf Akzeptanz stoßen, so ist damit bewiesen, 

dass der Maler – sofern es die dramaturgischen Vorgaben eines Gemäldes erfor-

derten – imstande war, einer in ähnlichem ikonografischen Kontext eingebunde-

nen Frauengestalt durchaus auch eine dynamisch ausgreifende Ausdrucksqualität 

zu verleihen; bemerkenswert, dass er zu einer solchen Variationsfähigkeit schon in 

seiner ersten Schaffensperiode befähigt war. – Doch zurück zu Justis Einschätzung 

der Mittelsenkrechten: Diese betont zwar keine Figur, vielmehr – was noch be-

deutsamer ist – akzentuiert sie die Wunder wirkende Hand des hl. Antonius. Und 

keineswegs spielt sich die Handlung ausschließlich in der rechten Bildhälfte ab. 

Gerade das Gegenteil ist zutreffend. Nicht zuletzt mit dem dynamisch formulierten 

Abb. 61, S. 219



258

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI und vom Imperatorentorso akzentuierten Jüngling sorgt Tizian für ein gleichge-

wichtiges Verhältnis der Bildhälften, die zudem von den ausgestreckten Armen des 

Mönchs, einem „Kompositionsriegel“ (Arnheim) gleich, miteinander verbunden 

werden. Ergebnis ist eine lückenlose Wahrung der ganzheitlichen Bild-Gestalt.

Wie Justi hat auch Hetzer ein der Wahrnehmung widersprechendes Quali-

tätsurteil gefällt: „Jedoch ist Tizian hier noch nicht im Stande, in der den Kern 

der Handlung veranschaulichenden Hauptbewegung alle Kräfte so zu sammeln, 

dass diese Bewegung für die Gestalt [sic!] der Gruppe und des Bildes bestim-

mend würde. Es entsteht mehr der Eindruck einer Bewegtheit im Allgemeinen 

als der einer konzentrierten, strömenden Bewegung.“846 Damit berührt der Au-

tor den Aspekt der jeder gelungenen Gestalt-Bildung immanenten Dynamik – ein 

Problem, das er zu Unrecht als kompositionell ungelöst betrachtet. Dazu eine er-

gänzende Bemerkung zur Gestalt, die dann gegeben ist, wenn alle Bildelemente 

aufeinander Bezug nehmen und sich letztlich zur Ganzheit fügen. Dem liegt ein 

dynamischer Prozess zugrunde, an dem auch die mitvollziehende Wahrnehmung 

des Betrachters nachhaltig beteiligt ist und diese ist, so die Gestalttheorie, immer 

dynamisch.847 Demnach kann in einem Gemälde Dynamik selbst dann vorhanden 

sein, wenn die einzelnen Formelemente nur wenig Bewegung zeigen oder sogar 

statisch dargestellt sind. Im Kontext mit der sich zur Gestalt fügenden Bildganzheit 

können diese jedoch durchaus in eine „strömende Bewegung“ eingebunden sein 

– und ebendiese vermisst Hetzer in Tizians Fresko. Im Wunder des Neugeborenen 

verharren die Figuren, abgesehen vom herbeieilenden Jüngling und von gelegent-

lichen Kopfwendungen, weitgehend in Bewegungslosigkeit. Trotzdem versteht es 

der Künstler, diese mittels eines dynamischen Strukturgefüges miteinander zu ver-

knüpfen und aus ihrer drohenden Erstarrung zu befreien. Das gesamte Figurenen-

semble wird von einem girlandenähnlich ondulierenden Bewegungsstrom erfasst, 

der vom gebogenen Rücken und linken Mantelteil des Jünglings mit dem roten 

Barett als Fixpunkt seinen Ausgang nimmt, dann zum gekurvten Arm des Mönchs 

niedersinkt, sich an der emporstreckenden Haltung des auf seinen Vater blicken-

den Kindes fortsetzt und schließlich am schräg ansteigenden Hügel ausklingt. 

Humfrey sieht zwischen dem Paduaner Fresko und der Adultera eine kompositi-

onell zwingende Ähnlichkeit („general resamblance“), auf deren Basis er – im Ver-

zicht auf jegliche Detailuntersuchung – das Glasgower Gemälde Tizian zuschreibt 

und eine Datierung um 1511 für möglich hält. Dahinter steht offenbar auch die 

Absicht, das Ölbild aufgrund seiner vermeintlichen Affinität mit dem Fresko vom 

Todesjahr Giorgiones abzurücken – vermutlich, um dessen Autorschaft auszu-

schließen.848 Humfreys Schlussfolgerung aus seinem Werkvergleich bedarf der 

Überprüfung und diese bringt Gegenteiliges zutage, zumal den beiden Werken 

lediglich die Zweiteilung des Hintergrundes in Architektur und Landschaft gemein-

sam ist, und auch hier gilt es, insofern zu differenzieren, als deren Proportionie-

rung nach sehr unterschiedlichen Gesichtspunkten erfolgt ist. Denn während die 

Trennlinie im Wunder des Neugeborenen exakt die Symmetrieachse markiert, ist 

die Wand in der Adultera deutlich nach rechts gerückt und mit Bezug auf den 

Landschaftsausschnitt dem Teilungsverhältnis des Goldenen Schnitts angenähert. 



259

GIORGIONESKE EINFLÜSSEDessen ungeachtet ist der Werkvergleich durchaus nützlich, wiewohl er Tizians 

gesamte Autorschaft an der Adultera keinesfalls bestätigt. Stattdessen hat es den 

Anschein, als hätte der Künstler – motiviert auch von der Ähnlichkeit des Bild-

themas – Giorgiones Gemälde, an dessen Vollendung er vermutlich teilhatte, als 

Herausforderung empfunden, um seine künstlerische Eigenständigkeit am Fresko 

unter Beweis zu stellen.

Während Giorgione seine Figurengruppe in nahezu den Bildrahmen sprengen-

der Größe und eruptiver Bewegung darstellt, ist jene Tizians – besonders betont 

durch ihre Isokephalie – strikt unter der bildteilenden Horizontalen angesiedelt. 

Zudem verharrt sie – ganz auf den Moment des Wunders konzentriert – in gleich-

sam kontemplativer Besonnenheit. Daraus ist zu schließen, dass die in der Literatur 

häufig getroffene Unterscheidung, die Giorgione verallgemeinernd als Lyriker und 

Tizian als Dramatiker bezeichnet, nicht zutreffend ist, jedenfalls nicht für Tizians 

Frühzeit. Tizians Autonomieanspruch gegenüber Giorgione manifestiert sich schon 

allein in der unterschiedlichen, seiner Ausdruckszielrichtung adäquaten Wahl des 

Bildformats. Anders als Giorgione, dessen Adultera querrechteckig gerahmt ist, 

entscheidet sich der junge Konkurrent für ein quadratisches Format. Das Quadrat, 

das übrigens im Paduaner Fresko in vier genau bemessene Quadranten unterteilt 

ist, bietet Tizian die besten Voraussetzungen, um seine Ausdrucksintentionen zu 

realisieren. Wahrnehmungspsychologisch gesehen wird die Wirkungsweise des 

Quadrats von Arnheim folgendermaßen beschrieben: „Das Quadrat bleibt durch 

seine Zentriertheit von dem Hin und Her unberührt, über das die rechteckigen 

Formate [s. Giorgiones Adultera!] berichten. Es billigt weder der einen noch der 

anderen Richtung die Vorherrschaft zu und versetzt dadurch das Geschehen […] 

in einen Ruhezustand. Die Zeit steht still.“849 Diesen Gegebenheiten entsprechend, 

hat Tizian das Wunder des Neugeborenen als zentrisch-symmetrisch komponierte 

und in ein orthogonales Achsenkreuz integrierte Szene in eine außerzeitliche 

Sphäre versetzt, verbunden mit einem Appell an den Gläubigen, der immerwäh-

renden Wunderkraft des Heiligen zu vertrauen. Gemessen daran, erinnert Gior-

giones querrechteckig gerahmtes Gemälde, in dem Dynamik, Raum und Narra-

tives eine unvergleichlich größere Rolle als bei Tizian spielen, an eine turbulente 

Gerichtsverhandlung, in der, bedingt durch die unentwegte Veränderlichkeit der 

Figuren, vehemente Temporalität im Momentanen gipfelt. Die Gegenüberstellung 

der beiden Werke macht deutlich, dass sich Tizian hier merklicher als in jedem 

anderen Gemälde seiner Frühzeit von Giorgiones Handschrift und Ausdrucksweise 

emanzipiert hat. Reflexe seitens der Kunst Giorgiones machen sich nur sporadisch 

bemerkbar – etwa in einigen durch Hell-dunkel-Bildung gekennzeichneten Physi-

ognomien, vor allem aber im Kopf des verdächtigten Ehebrechers, dessen Haar-

tracht, rotes Barett und extrem fliehendes, völlig verschattetes Profil frappant an 

den Lautenspieler in Giorgiones Concert champêtre erinnern.

Ein weiteres Fresko Tizians in der Scuola del Santo handelt vom Wunder an 

einem Jüngling, der sich nach einem tätlichen Angriff auf seine Mutter aus Reue 

sein Bein abgehackt hat, das ihm dann der hl. Antonius heilend wieder anfügt. 

Wie im Wunder des Neugeborenen, sind die Figuren ebenfalls isokephal gereiht 

Abb. 46, S. 155

Abb. 79, S. 260



260

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

in der unteren Bildhälfte angeordnet. Oben weitet sich übergangslos eine Land-

schaft, deren Nähe zu Giorgione, wie auch Baldass bemerkt, unbestritten ist.850 

Von der Wahl eines Hochformats ausgehend und dadurch das Höhenstreben der 

Komposition unterstreichend, scheint ein Baumstamm, dessen Krone vom Bild-

rand überschnitten ist, dem Kopf eines Jünglings mit schulterlangem Haar und 

betontem Mittelscheitel zu entspringen, der Giorgiones Bildnis Hirtenknabe mit 

Flöte (Hampton Court) nahesteht. Die engste Affinität mit dem Motivrepertoire 

79	 Tizian, Wunder des abgetrennten Fußes, 
Fresko, 327 x 220 cm, Padua, Scuola del 
Santo



GIORGIONESKE EINFLÜSSE

80	 Tizian, Wunder des eifersüchtigen 
Ehemanns, Fresko, 327 x 183 cm, Padua, 
Scuola del Santo



262

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

des Meisters von Castelfranco zeigt sich am knorrigen Baumstamm, dem man 

im selben Kontext auch in dessen Judith und im Concert champêtre begegnet. 

– In seinem dritten, ebenso hochrechteckigen Fresko hat Tizian jene Wunderge-

schichte ins Bild gesetzt, in welcher der hl. Antonius eine Frau, die von ihrem Gat-

ten aus Eifersucht ermordet worden ist, wieder zum Leben erweckt. Die am Boden 

liegende Frau, deren seitlich wiedergegebene Beine abgewinkelt und überkreuzt 

sind, hebt in Gegenrichtung ihr Haupt und streckt den Arm empor, um den Dolch-

stoß des Eifersüchtigen abzuwehren. In schraubender Bewegung dargestellt, ent-

spricht sie der Idealvorstellung einer figura serpentinata, darin an Michelangelos 

Eva in der Sixtinischen Kapelle (ca. 1510) erinnernd, die in ähnlich spiraliger Hal-

tung und Armstellung Adam dazu verführt, den Apfel vom Baum der Erkenntnis 

zu pflücken. Da Michelangelos Sixtinische Deckenfresken erst 1512, also etwa ein 

Jahr nach den Paduaner Fresken, enthüllt worden sind, ist damit zu rechnen, dass 

dessen Sündenfall-Darstellung etwa als Nachzeichnung schon früh Verbreitung 

gefunden hat.851 Unabhängig von der Frage nach der Informationsquelle scheint 

Abb. 80, S. 261

Abb. 81

81	 Stich nach Michelangelos Sündenfall, Rom, 
Sixtinische Kapelle



263

GIORGIONESKE EINFLÜSSEdamit festzustehen, dass der Maler neben der Patenschaft Giorgiones bereits in 

seiner ersten Schaffensphase nach anderen Anregungen Ausschau gehalten hat. 

Bei einer Vertiefung von Joannides ‚Vergleich‘ stößt man auf ein merkwürdiges 

Phänomen. Anders als Michelangelo, dessen Eva streng bildparallel dargestellt 

ist, trifft man bei Tizian auf eine extrem verkürzte Frauengestalt, mit deren räum

lichem Anspruch das sonst rein flächenprojektiv angelegte Gemälde spannungs-

voll kontrastiert. Das Wagnis, die Ermordete perspektivisch und torsierend darzu-

stellen, hatte schwerwiegende Folgen, vor allem im Bereich des Unterkörpers, wo 

dem Künstler, speziell bezüglich der unorganisch angestückten Beine, erhebliche 

zeichnerische Fehler unterlaufen sind. Neben dieser Rezeption von Michelangelos 

Frühmanierismus – man könnte der Eva auch dessen Doni-Madonna (ca. 1504) 

als Vergleich hinzufügen – ist Giorgiones Einfluss im Landschaftlichen gleichwohl 

unverkennbar. Dies betrifft den nahezu bildhoch aufragenden Hügel, der flach wie 

eine Kulissenwand dem Paar als Folie dient. Der Umriss des steilen Berghangs mit 

vorspringender Nase und schräg abfallender Basis entspricht fast wörtlich Gior-

giones Hommage an einen Dichter und erinnert auch an dessen ähnlich profilierte 

Felswand in den Drei Philosophen.

Von Vasari (1568) und Sansovino (1581) bezeugt, war Tizians Pala di San Marco 

für den Altar des hl. Markus in der Augustinerkirche Santo Spirito in Isola be-

stimmt. Dieser befand sich in der rechten Chorkapelle (in cornu epistolae), die 

dem namentlich unbekannten Stifter vermutlich als Familiengrabkapelle diente.852 

Anlässlich des Abbruchs des Gotteshauses wurde das Gemälde 1656 in die noch 

im Bau befindliche Kirche S. Maria della Salute übertragen und später in deren ge-

räumige Sakristei verlegt. Wie der thronende Evangelist als Venedigs Schutzpatron 

und die vier unter ihm versammelten Heiligen beweisen – Cosmas und Damian 

als Patrone der Ärzteschaft sowie Rochus und Sebastian, die als Pestheilige in der 

Bevölkerung besondere Verehrung genossen –, war das Altargemälde zum Dank 

für die Befreiung von der 1510 in Venedig wütenden Pestepidemie als Votivbild 

gedacht, für den Großteil der Forschung Anlass, es um 1510/11 – vermutlich 

gleichzeitig mit Tizians Arbeiten in der Scuola del Santo in Padua – zu datieren. Da 

jedoch die Pest gegen Ende des Jahres 1510 erst im Abklingen war und noch bis in 

die Mitte des zweiten Jahrzehnts Opfer gefordert hatte, ist auch 1512 als Entste-

hungsdatum nicht auszuschließen.853 

In der Pala di San Marco, Tizians erstem Kirchenaltarbild, manifestiert sich ein 

bemerkenswerter Umbruch gegenüber jener venezianischen Quattrocento-Tradi-

tion des Sacra Conversazione-Themas, die Giovanni Bellini mit seiner Pala di San 

Zaccharia (dat.1505) zu letzter Blüte gebracht hatte. Abgesehen von der Beibe-

haltung einer symmetrischen Figurenverteilung zeichnet sich ein Innovationsschub 

ab, an dem sich – angesichts der interagierenden Heiligen – „erste Ansätze zur 

Verlebendigung des konventionellen Schemas“ zeigen. Damit bahnt sich eine 

Entwicklungsrichtung an, die – von Aurenhammer mit dem Begriff der „Drama-

tisierung des Altarbilds“ umschrieben – etwa ein Jahrzehnt später in Tizians Pala 

Pesaro (1519–1526; Venedig, Frari-Kirche) ihren Höhepunkt erreichen sollte. Mit 

Abb. 47, S. 167

Abb. 82, S. 265



264

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI dem gegenüber den typischen Sacra Conversazione-Darstellungen des Quattro-

centos bereits gelockerten Symmetrieanspruch des Figurenensembles kontrastiert 

die „asymmetrische Gestaltung des Hintergrundes – ein dramatischer Wolkenhim-

mel, rechts eine in die Tiefe führende Kolonnade“.854 Neu ist ferner der Umstand, 

dass die vier Heiligen – im Gegensatz zu Bellinis und Alvise Vivarinis Sacra Conver-

sazione-Bildern, wo die Figuren gegenüber den monumentalen casamenti (= Ar-

chitekturgehäusen) maßstäblich stets subordiniert sind – zwei Drittel der Bildhöhe 

erreichen. Folge davon und gefördert durch das schlanke Bildhochformat ist, so 

Pochat, eine „Tendenz zur Verdichtung der Bildstruktur und der möglichst starken 

Vergegenwärtigung und Evokation einzelner Figuren und der Handlung […] der 

Zugriff auf die Figuren ist unmittelbarer, die Stimmung dramatischer“.855 Aufgrund 

der in den Vordergrund gerückten Figuren sowie des durch die Bodenfliesen mar-

kierten, tiefenräumlichen Proszeniums öffnet sich der Bildraum zum Betrachter 

hin, woraus eine suggestive Wirkung resultiert, die den auf Distanz angelegten, 

der Quattrocento-Tradition verpflichteten Altarbildern fremd ist. Bezüglich der 

Idee, die Szene zur Gänze in den Freiraum zu stellen, war Giorgione mit seiner Pala 

di Castelfranco Tizian bereits vorangegangen; abweichend davon jedoch Tizians 

totaler Verzicht auf die Darstellung einer Hintergrundlandschaft. 

Wie bei Giorgione die Castelfranco-Madonna ist der hl. Markus, auf einem ex-

trem hohen Sockel thronend, über den Köpfen der Heiligen im oberen Bilddrittel 

platziert. Auch darin löst sich Tizian von traditionellen Vorstellungen. Im Gegen-

satz zu den Sacra Conversazione-Darstellungen des Quattrocentos, in denen die 

Madonna oder der jeweilige Hauptheilige stets eine zentrale Stellung einnehmen, 

hat Tizian dem Evangelisten eine abgehobene Position zugewiesen – in der Ab-

sicht, dessen Distanz zum Irdischen mittels eines transzendierenden Höhenstre-

bens zu verbildlichen. Dieser Eindruck verstärkt sich noch, wenn man – im Gegen-

satz zu Giorgiones Madonna – die in Untersicht dargestellte Figur des hl. Markus 

in Betracht zieht. Dabei fällt auch ins Gewicht, dass die Bodenfläche weit knapper 

als bei Giorgione bemessen ist. Während in dessen Gemälde die perspektivisch 

schräg angeordneten Bodenfliesen im Schoß der Madonna ihren Fluchtpunkt fin-

den, konvergieren diese in der Pala di San Marco bereits im oberen Viertel des 

Thronpodests, also merklich unterhalb des Evangelisten, dessen Distanz zu den 

Heiligenpaaren dadurch zusätzlich betont wird. Anders bei Giorgione, dessen Ma-

donna – trotz ihres großen Bodenabstands immer noch im terrestrischen Bereich 

verankert – den Kulminationspunkt einer klassischen, zentralperspektivisch kon-

struierten Kompositionspyramide bildet. Angesichts eines streng symmetrischen, 

von jeglicher Dramatisierungstendenz freien Bildaufbaus ist der Eindruck einer auf 

Kontemplation abzielenden, gänzlich der Zeit enthobenen Ruhe vorherrschend. 

In der schräg gestellten und leicht nach rückwärts geneigten Gestalt des hl. 

Markus steckt eine Dynamik (Hetzer spricht sogar von einem „gewaltsamen Pa-

thos“), die sich in mannigfachen Kontrasten und Asymmetrien niederschlägt.856 

Der Evangelist thront vor freiem Himmel, dessen Wolkengebilde von Graublau zu 

Weiß changieren. Sein völlig in Dunkel gehülltes Haupt ist nach links gedreht, der 

Blick nach oben zum Firmament gerichtet. Der auf dem Antlitz ruhende Schatten 

Abb. 18, S. 67



82	 Tizian, Pala di San Marco, Holz, 
218 x 149 cm, Venedig, Santa Maria della 
Salute



266

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI setzt sich als breites Band schräg nach rechts unten fort, das karminrote Kleid 

in einen hellen und dunklen Bereich teilend. Dazu Pochat: „Die Idee, den Ein-

bruch des Göttlichen durch das elementare Wechselspiel von Licht und Schatten 

zum Ausdruck zu bringen, mag aus der Bibel stammen, wo die göttliche Inter-

vention mehrfach in ähnlicher Weise geschildert wird – man denke nur an die 

Verklärung Christi.“857 Indessen könnte man diese Ausdrucksweise auch anders 

interpretieren, insofern die Pestepidemie 1510 noch einige Jahre, wenn auch in 

vermindertem Ausmaß, fortdauerte. So gesehen wäre denkbar, dass Tizian das 

Schwanken zwischen Licht und Schatten gleichsam als Zweifel am Erfolg der Für-

bitte des Evangelisten um endgültige Befreiung von der Pest verstanden wissen 

wollte, zumal die immer wieder auftretende Katastrophe als Strafe Gottes aufge-

fasst wurde.

Den linken Arm zurückgenommen, hält Markus mit seiner schräg nach vorne 

gestreckten Rechten dem zu ihm aufblickenden hl. Cosmas ostentativ ein Buch 

entgegen, als Repräsentant der Glaubensweisheit auf seinen Evangelientext ver-

weisend. Die stark abgewinkelt vortretenden Beine des Heiligen sind – parallel 

zu dessen rechtem Arm – in schräg fallender Abstufung dargestellt, umhüllt von 

einem ultramarinblauen, mit großzügig geschwungenen Falten plastisch durch-

gebildeten Mantel, der, links das Thronpodest überschneidend, mit der Schulter 

des hl. Damian in Berührung kommt. Letzteres erweckt den Eindruck, als würde 

die visionäre Kraft des Evangelisten – vermittelt durch das dem Himmel entstam-

mende, somit Geistiges symbolisierende Blau – in den irdischer Wissenschaft ver-

pflichteten Schutzheiligen der Medizin einfließen. – In der Tizian-Fachliteratur wird 

immer aufs Neue auf eine enge Verwandtschaft zwischen dem hl. Markus und Gi-

orgiones Salomon im Urteil des Salomon verwiesen – einem Werk, das heute, wie 

schon erwähnt, ebenso generell wie fälschlich Sebastiano del Piombo zugeschrie-

ben wird. Schon Justi, für den Giorgiones Autorschaft des in Kingston Lacy aufbe-

wahrten Gemäldes außer Zweifel steht, hat die zwischen den beiden thronenden 

Gestalten bestehenden Analogien erkannt, wiewohl er mit der Bemerkung, Tizian 

habe Giorgiones „meisterhafte Figuren nachgeahmt“, viel zu weit gegangen ist. 

Ähnlichkeiten bestehen lediglich im Hinblick auf die Verschattung der Köpfe, die 

abgestuften Kniepositionen und das Blau der Toga. Justis abwertende Beurteilung 

des Evangelisten beruht auf einem verfehlten, ganz dem Blickwinkel der Klassik 

verpflichteten Vergleichsmaßstab: „Der feine Kontrastgang durch die Gestalt ist 

gestört […]. Der königliche Wuchs ist zu untersetzter Gedrungenheit herabge-

kommen, die Klarheit der Form getrübt.“ Dem nachsetzend, gelangt der Autor zu 

einer Detailbetrachtung, die, Tizians eigentliche Ausdrucksintention völlig verken-

nend, schon ans Kuriose grenzt: „Aber man weiß nicht, wo der linke Oberschen-

kel bleibt, wo der rechte Fuß sein soll; beide Arme haben ihre Gelenke verloren, 

die Hand mit der Kondottiere-Geste ist kümmerlich und ohne Zusammenhang mit 

dem Arm; die schmächtigen Schultern passen nicht zu den dicken Knien.“858 Die-

ser von stilistisch falschen Prämissen ausgehende Vergleich ist trotzdem informativ, 

zeigt sich darin immerhin, was Tizian eben nicht wollte, nämlich Giorgiones klas-

sisch formulierte Salomon-Gestalt zu kopieren. Was Justi an mangelnder Überein-

Abb. 57, S. 199



267

GIORGIONESKE EINFLÜSSEstimmung zwischen Knie- und Schulterpartie und angeblichen Unstimmigkeiten in 

der Zeichnung kritisiert, entspringt dem Wunsch Tizians, den hl. Markus in pers-

pektivischer, mit entsprechenden Verkürzungen versehener Untersicht und in zu-

rückgelehnter Haltung darzustellen. Dies zeigt sich beispielhaft an den keilförmig 

– Fluchtlinien gleich – zum Haupt des Evangelisten hin konvergierenden Armen. 

Die mitunter daraus resultierenden zeichnerischen Unklarheiten wurzeln im Bestre-

ben des Künstlers, dem Schutzpatron Venedigs eine dynamisch-expressive Erschei-

nung zu verleihen. Kurz gesagt: Die Figur verfügt über ihre eigene, himmelwärts 

zielende Perspektive, die sich von jener des räumlich knapp bemessenen Prosze-

niums deutlich abhebt. Mit dieser Aufspaltung der Perspektive hat sich Tizian ein 

Ausdrucksmittel verschafft, mit dem es ihm möglich war, den visionär transzendie-

renden Wesenszug des Heiligen zu symbolisieren beziehungsweise glaubhaft zu 

machen. Hier direkte Anleihen bei Giorgiones klassisch in sich ruhender Salomon-

Figur zu nehmen, hätte sich dafür wohl kaum geeignet. Zwar mag Tizian die Rich-

tergestalt eingehend studiert haben, aber wohl nur unter dem herausfordernden 

Aspekt, diese – gemäß einem ganz anders gelagerten Ausdrucksziel – im Vorgriff 

auf manieristische Stilmittel gründlich zu transformieren. – Ein Vergleich mit dem 

thronenden Petrus in Tizians Antwerpener Pesaro-Votivbild macht deutlich, welch 

beachtlichen Stilwandel der Maler mit seinem Evangelisten vollzogen hat; darüber 

hinaus macht sich auch ein erheblicher Qualitätszuwachs bemerkbar. Zutreffend 

registriert Pochat in der Figur Petri „Spuren der Unsicherheit des jungen Malers“, 

wie sie sich in dessen ungelenker Haltung, missglückter Körperproportionierung 

(der Kopf entspricht der Höhe des gestauchten Oberkörpers) und Stil retardierend, 

knittrigen Gewandfalten abzeichnen. Demzufolge ist Pochats und Aurenhammers 

Datierungsvorschlag für das Pesaro-Votivbild (um 1508) gegenüber jenem Pedroc-

cos (um 1510/11) der Vorzug zu geben. In der Tat ist die These, das Antwerpener 

Gemälde sei annähernd zeitgleich mit der Pala di San Marco entstanden, allein 

schon aufgrund des geschilderten Stilumbruchs am Evangelisten nicht vertretbar. 

Eingeschränkt auf die zwischen Petrus und Markus bestehende Entwicklungsdiffe-

renz, ist für das Votivbild sogar ein noch vor 1508 vorstellbares Entstehungsdatum 

– mehrere Autoren, darunter auch Hope, plädieren für 1506 – nicht auszuschlie-

ßen. Demzufolge ist Humfreys und Joannides mit 1513 viel zu spät angesetzte 

Datierung abzulehnen.859

Die Haltung des hl. Markus ist in Tizians frühem Œuvre kein Einzelfall. Man 

begegnet dieser, so auch Pedrocco, bereits in dessen etwa zeitgleich mit der Pala 

di San Marco geschaffenen hl. Familie mit einem Hirten (London, National Gal-

lery) 860, wo der hl. Josef in ähnlich zurückweichender Stellung wiedergegeben, 

den Hirten mit vorgehaltenem Stock am Nähertreten hindert. Analog dazu die 

ebenso auf Distanz Bedacht nehmende Attitüde des hl. Markus, der den beiden 

Ärzteheiligen mit fast schon abwehrender Geste das Evangelienbuch entgegen-

streckt – wie, um damit zu bekunden, dass dem Glauben im Kampf gegen die 

Pest ein höherer Stellenwert als der medizinischen Wissenschaft beizumessen ist. 

Deshalb auch die größere Nähe des Evangelisten zu den mehr im Volksglauben 

wurzelnden Pestheiligen Rochus und Sebastian.

83	 Tizian, Pesaro-Votivbild, Leinwand, 
145 x 183 cm, Antwerpen, Königliches 
Museum



268

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI Mit Ausnahme von Sebastian, der sich dem imaginär zu Füßen des Altars knienden 

Gläubigen zuwendet, sind die übrigen Heiligen interaktiv aufeinander bezogen. 

Getragen vom Wunsch nach „Dramatisierung des Altarbilds“ (Aurenhammer), 

bringt Tizian ein narratives Element ins Spiel, dem man in Giorgiones Schaffen – 

dessen Urteil des Salomon ausgenommen – in solcher Verdichtung nur selten be-

gegnet. Rochus richtet den Blick auf die beiden heiligen Ärzte, mit der Rechten auf 

seine Pestbeule deutend. Damian fühlt sich angesprochen und macht seinen Part-

ner mit ausfahrender Armgeste auf Rochus tödliche Wunde aufmerksam. Zu Mar-

kus hochblickend, präsentiert Cosmas ein Salbgefäß, von dem er sich Heilungs-

erfolg verspricht. Indes verweist ihn der Evangelist, wie schon erwähnt, auf die 

Heilige Schrift, mithin auf den Glauben, der allein – im Gegensatz zur ärztlichen 

Kunst – zur Abwehr der Seuche Wunder zu wirken vermag. – Damians kugel-

runder Kopf mit ausgeprägter Stirnglatze und vollen Gesichtszügen ist dermaßen 

individualisiert, dass man in ihm eine Porträtwiedergabe des Auftraggebers ver-

muten darf. Darauf deuten auch die prunkende, einem reichen Patrizier-Handels-

herrn angemessene goldene Halskette sowie der ornamental fein durchwobene, 

goldgelbe Brokatmantel. Obwohl in seiner Frontalität von der Profilstellung des hl. 

Cosmas unterschieden, scheint Damian mit diesem nahezu zu verschmelzen – ein 

Eindruck, zu dem der scheinbare Zusammenstoß der Köpfe sowie die im gewand-

lichen Bereich bestehenden Parallelen und Umrisskonkurrenzen erheblich beitra-

gen. Zudem könnte man bei flüchtiger Betrachtung vermuten, dass es sich bei 

Cosmas Hand mit dem Salbgefäß um die rechte Hand Damians handelt. Resultat 

ist eine in sich geschlossene Blockhaftigkeit des Figurenpaars, dessen Erdverbun-

denheit – in farblicher Korrespondenz mit den Mänteln – sich auch in den rotbrau-

nen und gelben Fliesen des Fußbodens niederschlägt. Möglicherweise fühlte sich 

Tizian bei der Formulierung der in ihrer Monumentalität durch keinerlei überflüs-

sige Faltengebung (s. vor allem den schweren Brokatmantel Damians) beeinträch-

tigten Figuren von mittelitalienischen, laut Joannides aus „der Welt Masaccios 

[und] Ghirlandaios“ stammenden Quellen inspiriert.861 Überzeugender ist der Hin-

weis von Crowe und Cavalcaselle auf Fra Bartolomeo, zumal kaum anzunehmen 

ist, dass Tizian anlässlich des Besuchs des Florentiners in Venedig (1508) an diesem 

achtlos vorbeigegangen ist. Eine mögliche Kontaktnahme mit Fra Bartolomeo be-

zeugt im Übrigen auch die des Ehebruchs verdächtigte Frau im Fresko der Scuola 

del Santo in Padua, die – ebenso als statuarische Gewandfigur dargestellt – auf 

eine stilistisch ähnliche Herkunft weist. 

Die beiden heiligen Ärzte, die in einen unsentimentalen, rein sachlich geführ-

ten Dialog vertieft sind, kontrastieren mit den in sich gekehrten Pestheiligen, in 

deren empfindsamem, von sanftem Licht-Schatten-Spiel begleiteten Gesichtsaus-

druck sich laut Baldass noch ein „Nachklang der Kunst Giorgiones“ bemerkbar 

macht.862 Mit geneigtem Haupt dem Betrachter zugewandt, erregt Sebastian 

mit seinem hellen Inkarnat und strahlend weißen, um die Hüften gewundenen 

Umhang die größte Aufmerksamkeit. Gemäß seiner Funktion als Repoussoirfigur 

nimmt er die Gebete der um Rettung von der Pest flehenden Gläubigen entge-

gen, um sie als Fürbitte an Markus, welcher der göttlichen Himmelssphäre am 



269

GIORGIONESKE EINFLÜSSEnächsten steht, weiterzuleiten; der schräg auf ihn weisende Schattenstreifen des 

Evangelisten scheint dies zu bestätigen. – Pedrocco zufolge findet Sebastian „seine 

engste Parallele in einer vergleichbaren Figur der Orgelflügel von San Bartolomeo“. 

Gemeint ist Sebastiano del Piombos am rechten Außenflügel situierter hl. Sebas-

tian (1507/09), mit dessen klassisch-frontaler Haltung und teigig undifferenzierter 

Körperlichkeit Tizians Aktfigur jedoch nichts gemeinsam hat – ausgenommen das 

zum Gläubigen geneigte Haupt. Überzeugender ist ein Vergleich mit Giovanni Bel-

linis etwa drei Jahrzehnte früher gemaltem Pestheiligen der Pala die San Giobbe, 

mit dem Tizians Sebastiansdarstellung die Dreiviertelansicht des Oberkörpers, die 

zurückgebundenen Arme und die plastisch modellierten, detailliert ausgeführten 

anatomischen Merkmale teilt.863 Indessen besteht zwischen den beiden Figuren 

dahin gehend ein signifikanter Unterschied, dass Bellini den Märtyrer in eleganter, 

konsequent durchgeführter Kontraposthaltung darstellt, wogegen Tizian ihn aus 

dreifach wechselndem Blickwinkel wiedergibt. Im Gegensatz zur Dreivierteldre-

hung des Oberkörpers ist das linke Bein streng frontal und das rechte, abgewin-

kelte Bein in Seitenansicht angeordnet. Offensichtlich hat sich Tizian hier an der 

in ihrer Haltung vielleicht noch konstruierter anmutenden Gestalt des hl. Rochus 

in Giorgiones Madrider Sacra Conversazione orientiert – einem Werk, das übri-

gens auch Pedrocco nicht in den Katalog seiner Tizian-Monografie aufgenommen 

hat. Darüber hinaus scheint auch die Idee, den Umhang um das Bein zu winden 

und im Boden zu verankern, auf Giorgione zurückzugehen. Verwiesen sei auf des-

sen Muse/Peitho im Concert champêtre und auf den männlichen Akt in dessen 

Fondaco-Freskenzyklus. Ferner findet die markante, den Schambereich akzentu-

ierende Verknotung des Umhangs im Lendentuch Christi des Noli me tangere ihre 

Parallele. Bemerkenswert ist nicht zuletzt das strahlende Weiß des Tuchs, laut Jo-

annides ein „Leitmotiv“ in Tizians frühen Jahren, von dem in solcher Intensität, so 

der Autor weiter, kein anderer Maler vor Tizian Gebrauch gemacht hatte.864 Als 

Beispiel sei nur das gesättigte Weiß an Magdalenas Kleid im Noli me tangere ge-

nannt, das sich vom getrübten Weiß im Umhang Christi unterscheidet.

Auch in Rochus schwärmerischem Blick spiegelt sich ein giorgionesker We-

senszug. Der Heilige, mehr als zur Hälfte von Sebastian verdeckt, ist größtenteils 

schwarz gekleidet. Helligkeiten zeichnen sich lediglich am Antlitz, am nur ge-

ringfügig hervortretenden roten Ärmel sowie an der auf die Pestbeule weisen-

den Hand ab. Trotz heftigen Hell-dunkel-Kontrasts scheint er an manchen Stel-

len mit seinem Gefährten zu verschmelzen; man beachte nur die Köpfe mit den 

ineinanderfließenden Haaren oder die rechten, fast deckungsgleich dargestellten 

Beine. Bildnerisch gesehen dient Rochus als Dunkelfolie, von der sich Sebastians 

blühendes Inkarnat wirkungsvoll abhebt. Eine ähnliche Funktion erfüllen die drei 

vom rechten Bildrand und Rundbogenabschluss des Gemäldes überschnittenen, 

dunkelgraubraunen Säulen, die zwar zur Asymmetrie des Bildaufbaus beitragen, 

aber als Mittel zu räumlicher Vertiefung – angesichts ihrer stark interferierenden 

Staffelung – kaum zum Tragen kommen. In der Literatur wird diese verschattete 

Säulenkulisse mit jener im Altarbild von San Giovanni Crisostomo in Verbindung 

gebracht, wobei dessen Entwurf, wie schon erwähnt, auf Giorgione zurückgeht 

Abb. 115, S. 330

Abb. 66, S. 227

Abb. 46, S. 155

Abb. 69, S. 242



270

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI und Sebastiano del Piombos Funktion wohl nur darin bestand, das Werk – wahr-

scheinlich schon in vorgerücktem Stadium – zu vollenden. Dass die fragmentierte 

Säulenreihe auf einer Idee Giorgiones basiert, bezeugt auch dessen Wiener Della 

Rovere-Porträt (Knabe mit Helm), wo sie in ähnlicher Verschattung und interferie-

render Verdichtung wie in der Pala di San Marco in Erscheinung tritt.

Zu Recht betont Pedrocco Tizians in der venezianischen Malerei „neuartige, 

gleißende Intensität der Farbpalette“. Differenzierter ist Hetzers Stellungnahme zur 

Koloritauffassung des Malers, in der – „in der Wirkung von der giorgionesker Bil-

der grundverschieden“ – „ein sehr ungebändigtes Gegeneinander schwerer, aus-

gedehnter und energiegeladener Farben [vorherrscht], von denen jede eigentlich 

allein zu gelten beansprucht […]. Also eine Fülle selbstständiger Farben! Sie sind 

wenig gegliedert, wenig aufeinander abgestimmt, teils großflächig, teils kleintei-

lig. Es ist ein schönes, starkes, jugendlich frisches Bild, aber ohne künstlerische 

Ökonomie und ohne die sichere Grazie Giorgiones“.865 In diesem Kommentar, der 

gewiss einige richtige Beobachtungen enthält, ist Hetzer mit Tizian wohl etwas 

zu streng verfahren, zumal sich die beiden Künstler in ihrem Koloritverständnis 

deutlich unterscheiden. Daraus wertende Rückschlüsse zu ziehen, ist nur sehr ein-

geschränkt zulässig. Während Tizian in der Pala di San Marco eine Vorliebe für 

hochgesättigte Farben zeigt (s. Zinnober am Mantel des hl. Cosmas und Weiß 

an Sebastians Umhang) und darin laut der Terminologie von Strauss dem „kolo-

ristischen Prinzip“ folgt, erweist sich Giorgione vor allem in seinem Spätschaffen 

– genannt sei etwa das Concert champêtre – als Verfechter des „Valeurismus“, 

in dem selbst die Primärfarben in einen Harmonie garantierenden Gesamtton 

integriert sind.866 Das heißt jedoch nicht, dass Tizians Farben, so Hetzer, „wenig 

aufeinander abgestimmt“ sind. Diese wirken durchaus beziehungsstiftend und 

auch das Streben nach Harmonie ist dem Künstler nicht fremd, nur manifestiert 

sich dies nicht in fein dosierten Farbübergängen wie bei Giorgione, sondern in 

Gegensätzen, beispielsweise im Bunt-unbunt-Kontrast (Zinnober zu Schwarz und 

Weiß), im scharfen Hell-dunkel-Gegensatz (Weiß zu Schwarz und Dunkelgrau-

braun) oder im Komplementärkontrast, wie er sich im Grün des Thronteppichs 

gegenüber den Karmin- und Zinnoberwerten an Markus und Cosmas bemerkbar 

macht. Im Übrigen hat schon Giorgione vom Rot-Grün-Akkord in der Kleidung 

der Castelfranco-Madonna, den grünen Teppich am Thronpodest eingeschlossen, 

Gebrauch gemacht. 

Das Konzert (Florenz, Palazzo Pitti) zählt zu den umstrittensten Gemälden der ve-

nezianischen Malerei des beginnenden Cinquecento. Vor allem die Zuschreibungs-

problematik (Tizian und/oder Giorgione?), die Bilddeutung und die Identität der 

drei dargestellten Personen waren Anlass zu zahlreichen Studien, die in einer gera-

dezu ausufernden Tizian-Bibliografie ihren Niederschlag fanden. Die älteste Nach-

richt über das halbfigurige, querrechteckige Gemälde stammt von Ridolfi (1648), 

der es in der Sammlung des Florentiners Paolo del Sera in Venedig beschrieben 

und als Werk Giorgiones bezeichnet hatte. Seine Identifikation der zentralen Fi-

gur als Mitglied des Augustinerordens wurde erst anlässlich der Restaurierung des 

Abb. 53, S. 187

Abb. 84, S. 271



271

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

Bildes im Jahr 1976 widerlegt. Dabei stellte sich heraus, dass die Farbe des Habits 

oder, nunmehr korrekter ausgedrückt, Talars ursprünglich nicht Schwarz, sondern 

Dunkelblau gewesen sein dürfte, womit sich auch die behauptete Ordenszuge-

hörigkeit der Hauptfigur als hinfällig erwies. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts 

wurde Ridolfis Zuschreibung nie infrage gestellt. Cavalcaselle pries das Konzert 

sogar als „Giorgiones bestes Werk“.867 Erst mit Morelli begann sich das Blatt zu 

wenden.868 Seine Zuschreibung an Tizian stieß zunehmend auf Akzeptanz, wobei 

sich die Schar der Anhänger Tizians (u. a. A. Venturi, 1928; Suida, 1935; Morassi, 

1942; Longhi, 1946; Della Pergola, 1955; Wethey, 1971) mit jener Giorgiones 

(Monneret de Villard, 1904; Cook, 1907; Justi, 1926; Schubring, 1936; L. Venturi, 

1962) vorerst die Waage hielt. Daneben gab es auch Forscher, die, ausgehend vom 

gravierenden Unterschied zwischen der Zentralfigur und dem linken Begleiter, in 

Giorgione den Initiator und in Tizian den Vollender des Gemäldes zu sehen glaub-

ten (Gronau, 1904; Richter, 1934; Berenson, 1957) – eine Theorie, die sich als be-

sonders langlebig erwies. Andere Fachleute (z. B. Valcanover, 1969, u. Pallucchini, 

1969) gingen der Giorgione-Problematik aus dem Weg und plädierten für „Tizian 

und Mitarbeiter“.869 Mit der Restaurierung von 1976 kam die große Wende, nach-

dem schon aus den bereits in den 30er-Jahren produzierten Röntgenaufnahmen 

84	 Tizian, Konzert, Leinwand, 86,5 x 123,5 cm, 
Florenz, Palazzo Pitti



272

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI hervorgegangen war, dass das gesamte Gemälde – die linke Figur eingeschlossen 

– zur selben Zeit geplant und ausgeführt wurde. Daraufhin gab es in der künftigen 

Forschung einen fast allgemeinen Konsens (s. z. B. G. Chiarini, 1978; Gentili, 1980; 

Pignatti, 1982), dass das Konzert zur Gänze von Tizian um 1511/12, also vermut-

lich knapp nach den Fresken in der Scuola del Santo in Padua gemalt worden sei; 

eine plausible Erklärung für die stilistisch rätselhafte Widersprüchlichkeit zwischen 

dem Spinettspieler und dessen Gefährten blieb man allerdings schuldig. Hopes 

Auffassung, wonach sich das Gemälde nach seiner Reinigung „als völlig autogra-

phes Werk [Tizians] herausstellte, und jegliche Hypothese, dass Giorgione dabei 

seine Hand im Spiel hatte sicherlich aufgegeben werden muss“, wurde fast nie wi-

dersprochen – m. W. von zwei Ausnahmen, Ramsden und Parronchi, abgesehen, 

die an Giorgiones Autorschaft festhielten.870

Für die Forschung ist charakteristisch, dass sie der Deutungsproblematik erheb-

lich mehr Aufmerksamkeit als einer gewissenhaften Werkanalyse gewidmet hat. 

Dies beginnt schon mit der merkwürdigen, auf Ridolfis fälschlicher Identifikation 

der Zentralfigur als Augustinermönch basierenden Hypothese, der zufolge es sich 

bei den Protagonisten um Martin Luther, Calvin und Katharina von Bora, Luthers 

Gemahlin, handle. Obwohl das Gemälde damals unangefochten als Werk Gior-

giones galt, hielt man an dieser verstiegenen Idee – im Widerspruch zum Todes-

datum des Künstlers – bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts fest, ehe man aus 

historischen Gründen (der Thesenanschlag erfolgte bekanntlich 1517 und Luther 

heiratete die vormalige Nonne Katharina erst 1525) auf die Unhaltbarkeit dieser 

Theorie verwies.871 Eine andere These fußt auf Vasari, der das Konzert irrtümlich 

als Schöpfung Sebastiano del Piombos betrachtete und die mittlere Figur für den 

Kantor von San Marco, Philippe Delogues (italianisiert „Verdelotto“), hielt. Den 

Augustinermönch meinte er mit Obrecht, ebenfalls Musiker, identifizieren zu kön-

nen, ohne zu berücksichtigen, dass dieser bereits 1505 verstorben war.872 Her-

meneutische Versuche dieser Art haben sich als erfolglos erwiesen. Obwohl die 

drei Protagonisten namentlich nicht benennbar sind, sind sie als individualisierte 

Persönlichkeiten dargestellt, weshalb Baldass zuzustimmen ist, wenn er hier – vor 

allem in Bezug auf den Spinettspieler – „Tizians erste ganz originelle Porträtleis-

tung“ registriert. Ob es berechtigt ist, das Gemälde als „unterbrochenes Konzert“ 

– so der in der Literatur häufig aufscheinende Bilduntertitel – zu bezeichnen, sei 

zunächst dahingestellt. Problematisch ist auch die Behauptung, dass hier „drei 

Musiker“ wiedergegeben sind, zumal nichts darauf hindeutet, dass es sich beim 

Jüngling, dessen Aufmerksamkeit mehr dem Betrachter als dem musikalischen 

Geschehen gilt, um einen Sänger handelt. Baldass zufolge „bildet die Macht der 

Musik den eigentlichen Inhalt“.873 Letzteres lässt an eine Allegorie denken, die der 

Künstler in ein realistisches Tripel-Porträt eingekleidet und mit einem narrativ gen-

reartigen Unterton versehen hat.874

Schon zuvor hatte sich Giorgione mit dem Thema des halbfigurigen Musik-

Bildes befasst, zum einen in Die drei Lebensalter des Mannes, zum anderen im 

Vokalkonzert (Hampton Court). In beiden Fällen sind die Figuren in klar unter-

scheidbaren Raumzonen untergebracht. Im Gegensatz dazu Tizian, dessen drei 

Abb. 15, S. 59; Abb. 49, S. 174



273

GIORGIONESKE EINFLÜSSEProtagonisten in zwei „dicht hintereinander liegenden Schichten“ angeordnet 

sind. Resultat ist, so Justi, ein reliefhaft flaches Bild.875 Anders als bei Giorgione, 

sind die Köpfe knapp an den oberen Bildrand herangerückt, wodurch sie laut 

Wahrnehmungsgesetzlichkeit (Arnheim) viel an Anschauungsgewicht gewinnen, 

folglich die meiste Aufmerksamkeit erregen. Einst hatte man diese Schwerpunkt-

verlagerung als Nachteil empfunden und dem Gemälde oben einen 23 cm hohen 

Leinwandstreifen hinzugefügt. Diesen entfernt zu haben ist ein Verdienst der 1976 

erfolgten Restaurierung.876 – Zweifellos bildet das porträthafte Antlitz der Zent-

ralfigur die Hauptattraktion. Zu Recht hat man es bisweilen mit Tizians Mann mit 

Handschuh (1523/24; Paris, Louvre) verglichen und als qualitative Vorwegnahme 

desselben empfunden.877 Justi beschreibt das eindrucksvolle Haupt des Musikers 

wie folgt: „Dieser Kopf ist von edlem Knochenbau; die Einsenkung unter dem 

Jochbogen gibt ihm etwas asketisch-durchgearbeitetes, das [den Begleitern] fehlt; 

die Stirn ist reicher gebildet, der Unterkiefer fester und rassiger.“878 Das Gesicht 

mit „seelenvollem Augenaufschlag“ (Baldass) hat, so Hetzer „den pathetischen 

Ausdruck, den Tizian auch sonst liebt“. Widersprüchlich zu dieser an sich richti-

gen Beobachtung bestreitet der Verfasser gleichwohl die Autorschaft des jungen 

Künstlers – eine Einschätzung, die im Hinblick auf die flankierenden Gefährten 

vielleicht noch einigermaßen nachvollziehbar ist, bezüglich der Hauptfigur jedoch 

völlig unverständlich bleibt. Vorbehaltlos zuzustimmen ist hingegen seinem ab-

lehnenden Kommentar gegenüber einer Giorgione-Zuschreibung: „Bei Giorgione 

gibt es nicht diese heftige Zurschaustellung und Betonung der Gefühle. […] Sein 

Liniengefühl ist ganz anders; eine Silhouette wie die des Spinettspielers mit ih-

ren langen, steifen Geraden wäre für ihn, der bewegliche, in leichten Kurven ge-

spannte Konturen liebt, undenkbar. Niemals hat er so schwere Massen.“879

Das Haupt des Spinettspielers ist – leicht von der bildteilenden Achse abgerückt 

– in der linken Bildhälfte platziert, dem Jüngling angenähert und vom Augustiner-

mönch deutlich distanziert. Bemerkenswert ist die jähe, das Antlitz beinahe ins 

reine Profil drehende Kopfwendung, die an jene des hl. Antonius im Wunder des 

Neugeborenen in der Scuola del Santo in Padua erinnert. Diese dynamische Geste, 

mit der die sonst statisch unbewegte, vor allem durch die dreieckige Körperform 

des Musikers bestimmte Komposition kontrastiert, evoziert ein zeitliches Moment, 

das den Eindruck eines punctum temporis hervorruft. Das zeitliche wie dynami-

sche Element verstärkt sich noch, wenn man die in die Tastatur des Instruments 

greifenden Hände zusätzlich in Betracht zieht. In die linke Bildecke versetzt, stehen 

diese zum Kopf des Spielers in einer kontrapunktischen Beziehung, die ihnen den 

Stellenwert eines Nebenzentrums verleiht. Lediglich die lang gestreckte, im Sinne 

der Wahrnehmung ansteigende Diagonale der links situierten Körperkontur über-

brückt die weite, Spannung erzeugende Distanz zwischen Kopf und Händen.

Die Kopfwendung des mit ursprünglich blau gefärbtem Talar bekleideten Ge-

lehrten – oder ist es laut Vasari vielleicht doch der Kantor von San Marco? – bildet 

den zentralen Anhaltspunkt zur Bilddeutung. Damit beginnt das große Rätsel-

raten, wohin der gelehrte Musiker eigentlich blickt. Die wahrscheinlich richtige 

Antwort darauf gibt Justi, wenn er schreibt: „Aber der Blick geht nur in der Rich-



274

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI tung zu dem Freunde, an ihm vorbei: würde er ihm ins Auge sehen, so wäre die 

Stimmung ernster Musik zerstört, denn sie ist eine Steigerung über die persönli-

che Schranke und über den Augenblick hinaus. Der Zuhörer aber hängt an den 

Zügen des Spielenden.“880 Dass diese Betrachtungsweise korrekt ist, beweist das 

mittels Untersichtdarstellung leicht angehobene Haupt sowie der Umstand, dass 

die Pupillen, die Kopfdrehung verstärkend, in die Augenwinkel versetzt sind. Aus-

gehend von der erschwerten Bestimmbarkeit der Blickrichtung beziehungsweise 

vom „entrückten Blick“, verlagert Pochat – unter Berufung auf E. Wind – die her-

meneutische Problematik in eine geistige Dimension, eingekleidet in die Frage: 

„Sollte die markante Wendung des Kopfes des Klavicordspielers etwa den platoni-

schen Gedanken der abgewandten Schau der transzendentalen Schönheit reprä-

sentieren?“881 Eine ähnliche Auffassung hat bereits Baldass vertreten, wonach sich 

der Musiker „seine Inspiration von einer himmlischen Macht zu holen scheint“, 

die simultan in das Spiel seiner Hände einfließt.882 Indessen sieht eine deutliche 

Mehrheit von Forschern den ikonografischen Sachverhalt ganz anders, beginnend 

damit, dass der Blick des Spinettspielers eindeutig auf den Mönch gerichtet sei. 

Der eiförmige Kopf des Geistlichen ist in Dreiviertelansicht wiedergegeben, das 

Antlitz – im Vergleich mit dem hellen Inkarnat der Zentralfigur – dunkel getönt. 

Im Gegensatz zu den scharf pointierten Gesichtszügen des Gefährten sind die 

entscheidenden Stellen seiner Physiognomie (Augen, Mund- und Kinnpartie) in 

giorgionesker Manier verschattet, fast schon verschwommen dargestellt. Dessen 

ungeachtet ist eine merkliche Affinität mit dem Antlitz des hl. Damian in der Pala 

di San Marco nicht zu verkennen. Er trägt einen schwarzen Schulterumhang (li-

turgisch: Mozette), der wie der Talar der Zentralgestalt im oberen Bereich vom 

nahezu gleich dunklen Bildgrund absorbiert wird, wodurch die beiden Köpfe wie 

in einen Schwebezustand versetzt erscheinen. Mit dem Schwarz heftig kontras-

tierend die eng plissierte Albe, deren leuchtendes Weiß sich an Hemd und Fe-

derschmuck des Jünglings wiederholt und bezüglich seines hohen Sättigungs-

grads, wie schon des Öfteren erwähnt, als signifikantes Markenzeichen Tizians 

zu erkennen gibt. Die ausgeprägte Strahlkraft des Weiß lässt nahezu vergessen, 

dass er hinter dem Spinettspieler postiert ist. Lediglich die links unten von diesem 

überschnittene Albe gibt Auskunft über den Standort des Mönchs. Nicht zuletzt 

dieser Schwarz-Weiß-Kontrast verstärkt den Eindruck eines flachreliefartigen Ge-

mäldes. Dazu leistet auch der lange, streng parallel zur rechten Körperkontur der 

Zentralfigur ausgerichtete Steg einer Viola da Gamba, die der Augustiner mit der 

linken Hand umklammert hält. Fast allgemein wird behauptet, dass seine rechte 

Hand auf der Schulter des Nachbarn ruht. M.W. war es nur Joannides, der diese 

Beobachtung als Irrtum entlarvt hat.883 Denn tatsächlich handelt es sich, wie der 

kleine, abgespreizte Finger beweist, um eine linke Hand und die kann logischer-

weise nur jene des Jünglings sein. Daraus lässt sich folgern, dass die Theorie der 

Handauflegung durch den Mönch obsolet ist. Damit entfällt auch jene gebräuch-

liche Deutungsfacette, die diese Geste als Aufforderung zur Unterbrechung des 

Konzerts interpretiert. In Wahrheit ist der Spinettspieler keineswegs geneigt, seine 

präludierenden Hände von der Tastatur zu lösen.



275

GIORGIONESKE EINFLÜSSEDer Jüngling mit dem Federbarett ist von der Zentralfigur so stark angeschnit-

ten, dass man mitunter an die Beteiligung eines giorgionesk geschulten Mitar-

beiter Tizians gedacht hat, wofür auch das – in gravierendem Unterschied zur 

Hauptperson – mit weich verschatteten Zügen versehene Antlitz des Jünglings zu 

sprechen scheint. Wie jedoch Röntgenaufnahmen beweisen, ist das gesamte Ge-

mälde, die linke Figur eingeschlossen, von Tizian konzipiert und ausgeführt wor-

den. Dies zeigt sich u. a. darin, dass sich das ockerfarbige Kleid des Jünglings unter 

dem Talar des Spinettspielers fortsetzt. Die Übermalung lässt sich als korrigieren-

der Eingriff des Künstlers in sein ursprüngliches Konzept begründen. Laut Browns 

fragwürdigem Kommentar wirkt der Jüngling „quasi wie eine Karikatur oder Paro

die eines giorgionesken Typus“. Für die stilistische Widersprüchlichkeit zwischen 

den beiden Personen findet der Autor folgende, mit Vorbehalt nachvollziehbare 

Erklärung: „Dem Maler lag es am Herzen, die Künstlichkeit und die Trägheit des 

giorgionesken Typus, wie er sie sah, mit dem Realismus und der expressiven Kraft 

des Mannes am Tasteninstrument zu kontrastieren, der Tizians eigene angeborene 

Vitalität zu verkörpern scheint.“884

Der modisch gekleidete Jüngling, gewiss ein Vertreter der venezianischen 

Adelsgesellschaft, ist durch die einzige Buntfarbe im Bild hervorgehoben, mit 

dem sonst dominierenden asketischen Schwarz-Weiß-Akkord des Gemäldes 

kontrastierend. Brown zufolge war er „möglicherweise als Personifizierung von 

Vergnügungssucht und Luxus gedacht“. In der Tatsache, dass er dem Spinettspie-

ler die Hand freundschaftlich auf die Schulter legt, meint Joannides eine „homo-

erotische“ Anspielung zu entdecken. Ähnliches gilt auch für Giorgiones Concert 

champêtre, in dem die beiden Männer, einander zugetan und ganz in die Musik 

vertieft, von den Reizen der Musen keinerlei Notiz nehmen. Folgerichtig interpre-

tiert Joannides das Konzert im Palazzo Pitti als moralisierende Allegorie, in welcher 

der düster blickende Kleriker den Musiker vor spezieller Männerfreundschaft be-

ziehungsweise lustbetontem Leben zu warnen scheint. Ausgehend von der irrigen 

Anschauung, wonach der Augustiner den Gefährten mit der Hand berührt und 

dieser sein Spiel unterbricht, meint Brown, Joannides moralisierenden Ansatz wei-

terführend, den Appell zu vernehmen, die Musik weniger als Vergnügen, sondern 

als Mittel zur geistigen Erbauung aufzufassen885 – eine überflüssige Vermutung, 

zumal der Tastenvirtuose, wie vorhin erwähnt, bereits im Begriff ist, seine Inspira-

tion aus göttlicher Quelle zu schöpfen. Bezüglich der Bildinterpretation lässt sich 

daraus schließen, dass Tizian hier – ein solitärer Fall in seinem frühen Schaffen – 

mindestens zwei Bedeutungsebenen junktimiert, darin den stets änigmatischen 

Zielsetzungen Giorgiones nacheifernd. 

Obwohl sich das kleine Andachtsbild Die Ruhe auf der Flucht nach Ägypten (Long-

leat Wiltshire, Marquess of Bath Collection) einst in prominentem Besitz befand – 

zunächst in der Sammlung Kaiser Rudolphs II. in Prag, dann seit 1659 in jener des 

Großherzogs Leopold Wilhelm –, wurde es in der Fachliteratur eher stiefmütterlich 

behandelt, vor allem auf stilkritisch-analytischer Basis nur sehr selten untersucht. 

Nachdem das Gemälde von Waagen (1854) Giorgione zugeschrieben worden war, 

Abb. 85, S. 276



276

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

begann sich seit 1915 – anlässlich einer vom Burlington Fine Arts Club in London 

veranstalteten Ausstellung („The Venetian School“) – die Meinung durchzusetzen, 

das Werk stamme von Tizian; eine vorerst eher auf Kunstkennerschaft basierende 

Auffassung, die erst durch Suida (1935) auf ein wissenschaftlich tragfähigeres 

Substrat gestellt und fortan von der Forschung weitgehend akzeptiert wurde.886 

Mitunter treibt diese seltsame Blüten, wenn etwa Fumiciova, völlig unverständ-

lich, Zusammenhänge mit Tizians extrem retardierender Flucht nach Ägypten (St. 

Petersburg) zu entdecken glaubt.887 In den rezenten Tizian-Monografien werden 

die Kommentare immer dürftiger, wenn etwa Humfrey auf angebliche Querver-

bindungen mit Tizians Flucht nach Ägypten und Adultera verweist, oder Pedrocco, 

ebenso unhaltbar, die Komposition des Andachtsbilds „teilweise im Schema des 

Noli me tangere“ begründet sieht und eine Nähe zum Fresko Wunder des Neuge-

borenen aus der Scuola del Santo in Padua behauptet, worauf er Die Ruhe auf der 

Flucht (Longleat) – und, im Anschluss an Suida, Valcanover und Joannides – mit 

ca. 1511/12 datiert. Anders Humfrey, der das Bild in die Zeit um 1510 einordnet, 

damit implizit vielleicht auf Giorgiones letzte Lebensphase anspielend. Ohne ir-

gendwelche Bezüge zu Tizians frühem Schaffen herzustellen, plädierte Wethey 

mit 1515 für eine unverständlich späte Datierung des Werks.888 Unsicherheiten 

dieser Art mögen dazu beigetragen haben, dass das Gemälde in etlichen Tizian-

Überblicksdarstellungen nicht aufscheint. 

Die geschlossene Phalanx der Tizian-Befürworter durchbrechend, hat erst 

jüngst Eller das Bild Giorgione zugewiesen. Dieser These ist m. E. vorbehaltlos zu-

zustimmen, zumal Eller dabei auf einige bemerkenswerte Parallelen zu Motiven 

aus dem Œuvre des Meisters aus Castelfranco verweist – ein Zuschreibungsverfah-

ren, in dem das erst 2002 im Londoner Kunsthandel aufgetauchte Gemälde Maria 

mit dem Jesuskind und Johannes dem Täufer (Privatbesitz), das der Autor ebenfalls 

85	 Giorgione, Ruhe auf der Flucht nach 
Ägypten, Holz, 46,3 x 61,5 cm, Longleat, 
Marquess of Bath Collection

Abb. 68, S. 239



277

GIORGIONESKE EINFLÜSSEGiorgione zuordnet und von dem noch die Rede sein wird, eine wichtige Rolle 

spielt.889 – In der Ruhe auf der Flucht thront die Madonna vorgebeugt und in leicht 

gespreizter Beinhaltung auf einer durch das Gewand verhüllten Sitzgelegenheit. In 

Seitenansicht wiedergegeben, entspricht ihre rechte Körperkontur der Form eines 

Segmentbogens, dem der knapp dahinter sich erhebende Hügel in ähnlicher, je-

doch entgegengesetzter Richtung verlaufender Krümmung antwortet. So gesehen 

ist die Landschaft eng mit der figuralen Struktur verknüpft und „atmet“ keinesfalls 

laut Pedrocco eine „beachtliche Weite“, zumal von dem hinter dem Baumstamm 

situierten Berghorizont nur ein schmaler blauer Streifen zu sehen ist. In den hl. 

Familie-Bildern aus Tizians früher Schaffensperiode ist eine ähnlich strukturierte 

Verbindung zwischen Figur und Landschaft nicht auszumachen. Gleichwohl hat 

der Künstler häufig ebenso auf die tiefenräumliche Darstellung einer Landschaft 

verzichtet, etwa im Wunder des Neugeborenen, wo sich über den Häuptern des 

Ehepaars unvermittelt ein ähnlich geschwungener Hügel erhebt. Doch zurück zur 

Madonna, die ihr Antlitz mit träumerisch gesenktem Blick dem Betrachter zu-

wendet. Mit dem parallel zur Hüftpartie durchgebogenen Arm umfängt sie den 

Jesusknaben, ihn in mütterlicher Behutsamkeit eng an sich ziehend. Im Hinblick 

auf eine Zuschreibung des Gemäldes an Giorgione bietet die Gestaltstruktur der 

Gottesmutter zweifellos den Hauptanhaltspunkt. In der Tat besteht, so Eller, be-

züglich ihrer gekurvten Körpersilhouette und Sitzhaltung eine bemerkenswerte 

Affinität mit dem Weiblichen Akt im Fondaco-Freskenzyklus sowie der Frau in der 

Tempesta, die in ähnlicher Innigkeit ihr Kind umfangen hält. Hinzu kommt das 

in Privatbesitz befindliche, von Eller ebenfalls Giorgione zugeschriebene Gemälde 

Madonna mit Jesuskind und Johannes dem Täufer, in dem Maria in analog ge-

krümmter Haltung und mit ähnlich verinnerlichtem Gesichtsausdruck dargestellt 

ist. Wie Eller richtig bemerkt, wird man nach vergleichbaren Madonnengestalten 

in Tizians Frühwerk vergeblich Ausschau halten.890 Joannides Hinweis auf Michel

angelo, der in den Stichkappen und Lünetten der Sixtinischen Kapelle die Mütter 

der Vorfahren Christi (1511/12) in ähnlich extremer Körperneigung dargestellt hat, 

ist insofern nicht zielführend, als Michelangelos Figuren erst nach Giorgiones Tod 

zu datieren sind.891 

An den linken Bildrand gedrängt, kauert Josef hinter einem zerklüfteten Erdhü-

gel, fixiert durch einen in seinem Rücken aufsteigenden Baumstamm und von Ma-

ria durch einen schräg angeordneten Baum getrennt, dessen vom Rahmen ange-

schnittene Krone sich, einem Baldachin gleich, schützend über den beiden Figuren 

wölbt. Josef trägt einen leuchtend gelben Umhang, dessen gekurvte Schwünge in 

der Madonna ihre Parallelen finden. Der Gelbton ist ein unverkennbares Marken-

zeichen Giorgiones, wie man ihm auch an den Mänteln Josefs in der Allendale-

Anbetung sowie der Londoner Anbetung der Könige oder am Umhang der linken 

allegorischen Figur des Salomon-Urteils (Kingston Lacy) und am Kopftuch der Ox-

forder Madonna begegnet und wie dieser sonst nirgends in Tizians Œuvre auf-

scheint. Zudem zeigen sich auch in der Kopfneigung und im gesenkten Blick des 

Nährvaters merkliche Analogien zu Giorgiones genannten Josefsdarstellungen. Die 

zwischen Josef und Maria bestehende Distanz wird durch deren dunkelblauen, 

Abb. 36, S. 131; Abb. 32, S. 109

Abb. 87, S. 279

Abb. 11, S. 44

Abb. 13, S. 51



278

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI zum Erdhügel ausgreifenden Mantelbausch überbrückt, wobei dessen mittlerer, 

durch Weißhöhung besonders betonter Faltensteg bogenförmig durchhängt und 

den Kurvenschwung des Arms der Madonna im Sinne des Gestaltgesetzes der 

Guten Fortsetzung konsequent weiterleitet. 

Für das Zuschreibungsverfahren ist noch ein weiterer Punkt relevant: Er betrifft 

die beiden vom oberen Bildrand überschnittenen Bäume, eine auf Fragmentari-

sches setzende Formgelegenheit, von der Giorgione schon in den Drei Philosophen 

Gebrauch gemacht hatte. Dahinter steht einerseits die wahrnehmungsgestützte 

Absicht, das Gemälde dynamisch-tendenziell nach oben auszuweiten, andererseits 

die Option, Figuren zu akzentuieren und/oder – wie im Falle Josefs und des mittle-

ren Philosophen – flankierend einzugrenzen. Zunächst zum linken Baum, von dem 

nur der mächtige Stamm zu sehen ist und den man als figurbetonendes Motiv 

auch in Giorgiones Judith und Concert champêtre begegnet. Die gleiche Urhe-

berschaft bezeugt der zweite Baum, der mit seiner vom Bildrand angeschnittenen 

Krone an Giorgiones Bäume im kleinen Urteil Salomos (Florenz) und in der Tem-

pesta erinnert. Beachtenswert ist hier vor allem, dass der Künstler das differenziert 

wiedergegebene Blattwerk mit grüngelben Reflexlichtern übersät, wogegen Tizian 

sich in seinen Baumdarstellungen (s. etwa in der Himmlischen und irdischen Liebe) 

fast immer mit kompakten, extrem dunklen Laubmassen begnügt.

Für Giorgiones ausgereifte Handschrift spricht nicht zuletzt die sich zu ganz-

heitlicher Gestalt fügende Komposition, in der – unter Suspendierung jeglicher 

Orthogonalität – ein ausgefeiltes, mit zahlreichen Parallelbezügen versehenes 

Strukturnetz von Schrägen und dynamischen Bogenschlägen dominiert, kenn-

zeichnend für Giorgiones späte, im Concert champêtre kulminierende Schaffen-

sphase. Zugunsten Giorgiones spricht vor allem die von Tizian deutlich abwei-

chende Farbe-Licht-Behandlung. Diese Ansicht scheint auch Eller zu teilen, wenn 

er schreibt: „Die Differenzierung der Brauntöne und die Übergänge zu den ver-

schiedenen Grüntönen sind für Giorgione typisch. […] Die Schatten stehen nicht 

nur den lichten Partien gegenüber, sondern sind in die Farben integriert. […] Ti-

zian verwendet bei seinen Frühwerken in geringerem Ausmaß das bei Giorgione 

typische akzentuierende und überleitende Hell-Dunkel.“892 Die Gültigkeit dieser 

Kolorit-Charakterisierung bestätigt sich auch am Beispiel des Marienmantels, des-

sen Rot mittels Eigenhelligkeit des Farbwerts zu einem sanften Rosaton changiert. 

Ganz anders Tizian, der für die Kleider seiner Madonnen stets ein gesättigtes Rot 

bevorzugt und mit leuchtendem Ultramarin am Mantel junktimiert. Als Beleg da-

für sei auf zwei ikonografisch vergleichbare, am Beginn des zweiten Jahrzehnts 

geschaffene Werke verwiesen: Madonna mit Kind, dem Hl. Johannes dem Täufer 

und Stifter (Edinburgh, National Gallery) sowie hl. Familie und Hirte (London, Na-

tional Gallery), Gemälde, in denen klar abgegrenzte Buntfarbwerte dominieren 

und Hell-dunkel-Bereiche übergangslos aneinandergeraten.893 Daraus ist zu fol-

gern, dass Giorgiones Farbgebung eher auf valeuristische Eigenschaften abzielt 

beziehungsweise – nach Strauss’ Terminologie – dem „luminaristischen“ Prinzip 

verpflichtet ist, wogegen Tizian dem „koloristischen“ Prinzip huldigt. Derart unter-

schiedliche Farbauffassungen sind ein Indikator, der (ergänzt durch die oben an-

Abb. 33, S. 117, Umschlag

Abb. 16, S. 63; Abb. 46, S. 155

Abb. 112, S. 317

86	 Tizian, Hl. Familie und Hirte, Leinwand, 
99 x 137 cm, London, National Gallery



279

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

geführten Form- und Motivvergleiche) eine Zuschreibung der Ruhe auf der Flucht 

an Giorgione rechtfertigt, Ellers Datierung des Gemäldes mit 1510 eingeschlossen. 

Erwähnt sei noch der auf dem Hügel postierte Rundturm, der bei Tizian mehrfach 

(etwa in der Taufe Christi mit Stifter Giovanni Ram und in der Himmlischen und 

irdischen Liebe) wiederkehrt.

Wie schon erwähnt, besteht zwischen der Ruhe auf der Flucht und Maria mit 

dem Jesuskind und Johannes dem Täufer eine bemerkenswerte Analogie. Ellers 

mit zahlreichen Werkvergleichen belegte Zuschreibung des in Privatbesitz befind-

lichen Gemäldes an Giorgione sei hier kurz zusammengefasst: beginnend mit 

der gekrümmten Sitzhaltung der Madonna, in der sich Giorgiones Figurenauffas-

sung (vgl. Weiblicher Akt im Fondaco-Fresko und die Madonna in der Ruhe auf 

der Flucht usw.) beispielhaft niederschlägt. Relevant ist auch das Motiv der über-

kreuzten Beine, das sich in Giorgiones Venus und Concert champêtre (stehende 

Muse) wiederfindet. – „In der Sitzhaltung des Johannes besteht eine deutliche 

kompositorische Fortführung des männlichen Akts im Fondaco-Fresko“, das um 

das linke Bein geschlungene Tuch inbegriffen. Bemerkenswert ist vor allem die 

Landschaft, in der „die Differenzierung der Brauntöne und die Übergänge zu 

den Grüntönen für Giorgione typisch sind“. Wie im Concert champêtre und im 

Tramonto wird die Landschaft im „Übergang vom Vordergrund zum Hintergrund 

durch eine das ganze Bild durchlaufende Bewegung aus gegenläufigen Raum-

diagonalen erschlossen“. Hinzu kommen die beiden hinter der Madonna situier-

ten „Kugelbäume“, die – gemalt mit „spitzem Pinsel“ und mit feinen Übergän-

gen von „Braun zu Grün und Gelb“ versehen – auch im Concert champêtre in 

analoger Malweise aufscheinen. Die auch hier registrierbare „feine Abstimmung 

von Licht und Farbe“ ist für die reife Phase von Giorgiones Werk kennzeich-

nend“.894 

87	 Giorgione,Maria mit dem Jesusknaben 
und Johannes dem Täufer, Leinwand, 
66,5 x 95,5 cm, Privatbesitz

Abb. 87

Abb. 36, S. 131; Abb. 86, S. 278

Abb. 35, S. 129

Abb. 46, S. 155



280

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

Die mythologische Allegorie der drei Lebensalter (Edinburgh, National Gallery) 

könnte man in struktureller Hinsicht als Antwort Tizians auf die beiden eben ge-

nannten, in den Maßen allerdings etwa um die Hälfte kleineren Andachtsbilder 

Giorgiones betrachten. Seit Vasari, der ein themengleiches Bild im Hause des Gio-

vanni Bernardi da Castel Bolognese in Faenza gesehen und Tizian zugeschrieben 

hatte, wurde das Gemälde als autografe Leistung Tizians bis heute nie ernsthaft 

in Zweifel gezogen.895 Eine Ausnahme bildet lediglich Hetzer, der es – ohne über-

zeugende Begründung – als Kopie nach Tizian bezeichnet. In der Tat existieren 

dazu laut Wethey insgesamt neun Kopien, die jedoch dem Original qualitativ er-

heblich nachstehen, indessen bezeugen, welch hohe Wertschätzung man dem 

Werk entgegengebracht hatte.896 Die Bestimmung der Entstehungszeit des Ge-

mäldes unterliegt starken Schwankungen. Datierungsvorschläge reichen von 1509 

bis 1516, wobei jener Pedroccos mit ca. 1511/12 – also Tizians Paduaner Fresken 

angenähert – zu favorisieren ist. Einen Anhaltspunkt dafür bietet Gerolamo Roma-

ninos Marienpolyptychon (Padua, Museo Civico), in dessen Innocenti-Tondo sich 

der Künstler die drei Putten aus Tizians Allegorie zum Vorbild genommen hat. Das 

Polyptychon trägt die Jahreszahl 1513, ein Datum, das somit als Terminus ante 

quem für Tizians Gemälde zu betrachten ist.897 – Eine ähnliche Auffassung wie 

einst Crowe & Cavalcaselle, die das Gemälde Tizians als „giorgionesk“ beeinflusst 

bezeichnet hatten, vertritt auch Baldass, wenn er schreibt: „Noch macht sich ein 

Nachklingen giorgionesker Stimmungsmalerei in dem verträumten Ausdruck des 

Liebespaars, in der Versunkenheit des Greises und in einzelnen Landschaftsmoti-

ven des Mittelgrunds bemerkbar.“898 Die Nähe zu Giorgione macht sich vor allem 

am jungen Mann bemerkbar, der mit inniger Miene, aber auch leiser Trauer seine 

Gefährtin anblickt und dessen Sitz- und Körperhaltung, so Eller, „einem Modell 

Giorgiones“ zu entsprechen scheint. Lediglich in der „genauen Oberflächenbe-

handlung des Akts beziehungsweise des reicher strukturierten Inkarnats tritt Tizi-

ans Handschrift klar zu Tage.“899 Der nur mit einem Lendentuch bedeckte Jüngling 

sitzt in gekrümmt-vorgeneigter Haltung und mit durchgestreckt überkreuzten Bei-

88	 Tizian, Allegorie der drei Lebensalter, 
Leinwand, 90 x 150,7 cm, Edinburgh, 
National Gallery

Abb. 88



281

GIORGIONESKE EINFLÜSSEnen auf einer dunkelgrünen Wiesenmatte, darin dem gekrümmten Körper- und 

Sitzmotiv der Madonna in Giorgiones Maria mit Johannes dem Täufer angenähert; 

den gekreuzten Unterschenkeln begegnet man auch in dessen Dresdner Venus. 

Derlei Analogien zu Giorgione werden in der Forschung zumeist übergangen. Jo-

annides zum Beispiel sieht in der spezifischen Haltung des Jünglings – ebenso weit 

hergeholt wie unhaltbar – ein Derivat aus Michelangelos Ignudi-Darstellungen in 

der Sixtinischen Kapelle.900 – Der rechte Arm des Jünglings mündet, einem Seg-

mentbogen gleich, fast nahtlos (über die Schulter hinweg) in das geneigte Haupt; 

die auf den Boden gestützte Hand hält eine nur schwer ausnehmbare Flöte um-

klammert. Mit dem linken, nur ansatzweise gezeigten Arm scheint der Jüngling 

seine Gefährtin an sich zu ziehen. Die größte Affinität mit Giorgione manifestiert 

sich in seinem stark verschatteten, von dunklen Locken gerahmten, zum Teil sogar 

verdeckten Antlitz, in dem Eller Giorgiones Gesichtszüge zu entdecken glaubt. Ihm 

gegenüber kauert, eng an sein linkes Bein geschmiegt, eine junge Frau, an der sich 

in jeder Facette – sei es bezüglich der strahlend weißen Bluse, des hellen Inkarnats, 

des Weiß-Rot-Akkords oder der plissierten Faltengebung des Kleides – Tizians ur-

eigenste Handschrift entfaltet; Analogien zu Magdalena im Noli me tangere sind 

unverkennbar. Sie ist in scharfem Profil dargestellt, den Blick sehnsuchtsvoll auf 

ihr Gegenüber gerichtet. Ihr leuchtend blondes Haar wird von einem der Göttin 

Aphrodite heiligen Myrtenzweig bekrönt. Sie hält zwei Hirtenflöten bereit, die eine 

knapp an den Mund geführt, die andere in unverhohlen erotischer Anspielung 

dem Gefährten darreichend. Über ihrem Haupt wölbt sich dunkles, mit ihrem blü-

henden Inkarnat heftig kontrastierendes Laubwerk, das als schirmartig ausgrei-

fende Dunkelfolie in der Himmlischen und irdischen Liebe wiederkehrt.

Rechts außen sind zwei schlafende Kinder in inniger Umarmung dargestellt, 

behütet von einem geflügelten Cupido, der sich gegen einen morschen Baum-

stumpf stemmt, vermutlich in der Absicht, die beiden Kinder vor dessen drohen-

dem Sturz zu bewahren. Dahinter sitzt, in sprunghaft verkleinertem Maßstab wie-

dergegeben, ein bärtiger Greis, meditativ in die Betrachtung zweier Totenschädel 

versunken. Mit diesem zentralen Vanitas-Motiv wird auf die Vergänglichkeit des 

Menschen in jeder Lebensphase angespielt, zugleich aber auf den christlichen Erlö-

sungsgedanken verwiesen, den der auf dem Hügel postierte Kapellenbau symbo-

lisiert. Glück und Gefährdung des Lebens, Tod und – entsprechend der christlichen 

Heilslehre – Auferstehung sind somit die universale Aussage der in eine Allegorie 

gekleideten Darstellung. – In diesem Zusammenhang sei noch darauf verwiesen, 

dass als Vanitas-Motiv die Darstellung eines Totenkopfs an sich ausreichend wäre. 

Dessen Verdoppelung bringt die Zahl Zwei ins Spiel, mit der vermutlich auf die 

Wechselbeziehung zwischen Eros und Thanatos angespielt wird. Dies belegt die 

von der Forschung bislang unterschlagene Tatsache, dass die Zahl gleich mehrfach 

in Erscheinung tritt: in den beiden morschen Baumstämmen, den beiden Kindern 

sowie in den zwei von der Frau gehaltenen Flöten. – Indessen gibt es auch eine 

konkretere, mythologische Bedeutungsebene bukolisch-pastoralen Charakters. 

Danach könnte es sich hier um die Geschichte des sizilischen Hirten Daphnis han-

deln, der als Schüler seines Halbbruders Pan auf der Syrinx spielte und wegen sei-

Abb. 112, S. 317



282

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI ner Schönheit von Nymphen und Musen geliebt wurde, so auch von der Nymphe 

Echenais, der er ewige Treue schwor. Als er den Eid brach, blendete sie ihn und 

zog ihn zu sich ins Wasser. In diesem mythologischen Stoff wurzelt Longos Hirten-

roman Daphnis und Chloe (3. Jh. n. Chr.), der, so Joannides, Tizian als literarische 

Quelle gedient hat.901 Dazu passt die arkadisch anmutende, unter dämmrigem 

Himmel gemalte Landschaft, die mit ihren Diagonalen und dumpfen, gleichwohl 

sensibel abgestuften Braun- und Ockertönen – vergleichbar mit jener im Concert 

champêtre – giorgioneske Wesenszüge verrät. Hinzu kommt das blaue Band der 

sich am Horizont erstreckenden Tiefebene, das auch im Noli me tangere und in 

Giorgiones Tramonto, die Raumtiefe betonend, in Erscheinung tritt. Schon Hetzer 

hat bemerkt, „dass die Landschaft hinter den schlafenden Kindern in verschiede-

ner Hinsicht eigentümlich ist“.902 Mit dieser kryptischen Andeutung ist vermutlich 

gemeint, dass sich die Kinder wie die Nymphe mit ihrem hellen, wie von einer 

imaginären Lichtquelle angestrahlten Inkarnat sowie ihren fest umrissenen Formen 

vom dunklen Landschaftsgrund scharf abheben – auch ein Anlass, Giorgiones 

Autorschaft am Concert champêtre, wo ein derartiger Kontrast zwischen Figur 

und Landschaft nicht besteht, vielmehr alles, vom Willen nach harmonischem Aus-

gleich bestimmt, in einen valeuristischen Gesamtton integriert ist, nicht in Zweifel 

zu ziehen.

Das Gemälde Salome (Rom, Galleria Doria-Pamphili) zählt zum Halbfiguren-Typus, 

der, die venezianische Malerei betreffend, in den Altar-Polyptychen des Trecentos 

wurzelt, in deren oberen Registern zumeist mehrere, separat gerahmte Heiligen-

darstellungen angeordnet sind. Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts – vor allem in 

Giovanni Bellinis Madonnendarstellungen – gewinnt der Typus an Selbstständig-

keit und gegen Ende des Quattrocentos wird er auch in den Dienst des Porträts 

(s. z. B. Gentile Bellinis Bildnis der Caterina Cornaro) gestellt. In dieser Tradition 

steht auch Giorgione, der zu Beginn des Cinquecentos diese Entwicklung mit sei-

ner im Zeichen der „maniera moderna“ stehenden Laura (1506) in neue Bahnen 

lenkt. Ihm folgend der junge Tizian, der, ausgehend von der Salome, anhand einer 

Reihe von Werken sein besonderes Interesse am Thema der weiblichen Halbfi-

gur in vielfältiger Weise bekundet. Rezenten Forschungen zufolge lässt sich das 

Salome-Gemälde „höchstwahrscheinlich“ mit einem mit Judith benannten Bild 

Tizians, das sich bis mindestens 1533 in Besitz von Alfonso d’Este befunden hatte, 

identifizieren.903 Die Widersprüchlichkeit des Bildtitels sollte nicht verwirren, zumal 

man sich bis heute nicht ganz einig ist, um welche der beiden biblischen Frauen-

gestalten es sich hier handelt. Erst neulich haben Joannides und Humfrey die ur-

sprüngliche Bezeichnung in der Este-Sammlung wieder aufgegriffen, wiewohl die 

Forschung mehrheitlich zu Recht die Salome-Version präferiert.904 Problematisch 

ist auch die Annahme der beiden Autoren, Tizian habe das Gemälde erst anlässlich 

seines ersten Aufenthalts in Ferrara, 1516, geschaffen. Schon Morelli, Hetzer, Be-

renson und Hope hatten sich für eine deutlich frühere Schaffensphase des Künst-

lers ausgesprochen – mit gutem Grund, zumal das Bild, wie noch auszuführen ist, 

die größte stilistische wie kompositionelle Abhängigkeit von Giorgione zeigt und 

Abb. 46, S. 155

Abb. 89, S. 283



283

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

sich die anschließende Serie halbfiguriger Frauendarstellungen Tizians (für welche 

die erwähnte Datierung zum Teil zutrifft) davon – trotz physiognomischer Ähn-

lichkeit – erheblich unterscheidet.905 Nur wenige Kunsthistoriker – wie etwa Justi, 

dem wir übrigens die aufschlussreichste Werkanalyse verdanken, und Tschmelitsch 

– haben das Gemälde vorbehaltlos Giorgione zugeschrieben. Zu einem Kompro-

miss neigt Richter, der es als „Replik“ Tizians nach einem verschollenen Werk Gi-

orgiones ansieht – eine m. E. zumindest diskussionswürdige These. Darüber hinaus 

verweist Wethey auf eine Reihe erhaltener und verlorener Kopien, die nicht selten 

als Arbeiten Giorgiones betrachtet wurden. Gegenwärtig wird die Salome nahezu 

ausnahmslos als autografe Leistung Tizians anerkannt.906 Wie schon Hetzer be-

merkt, „entspricht Salomes Psyche mehr Giorgione als Tizian, und dergleichen 

hat auch im späteren Schaffen Tizians keine Spuren hinterlassen“. Diesen Gedan-

ken vertiefend, fügt Tschmelitsch hinzu, „dass diese Sinnlichkeit [Salomes] einen 

Grad von Durchgeistigung hat, der über die mehr fleischlichen Reize von Tizians 

89	 Tizian, Salome, Leinwand, 89,3 x 73 cm, 
Rom, Galleria Doria Pamphili



284

Schönen, der Flora, der Laura de Dianti [heute korrekt: Junge Frau bei der Toi-

lette] oder der Violante, weit hinausgeht“.907 – Doch zunächst kurz zur Geschichte 

der Salome (Markus, 6, 17–29), der Stieftochter des Königs Herodes Antipater: 

Während eines Gastmahls fordert dieser sie auf, für ihn zu tanzen. Entzückt von 

ihrer Darbietung verspricht er, ihr jeden Wunsch zu erfüllen. Auf Betreiben ihrer 

hasserfüllten Mutter, Herodias, deren unrechtmäßige Ehe mit Herodes Johannes 

der Täufer getadelt hatte, fordert sie das Haupt des Propheten, das sie nach des-

sen Hinrichtung in einer Schale ihrer Mutter übergibt. Späteren Ergänzungen des 

Bibeltextes zufolge mag die von Johannes unerwiderte Liebe der Prinzessin eine 

begleitende Rolle gespielt haben. Einen Hinweis darauf gibt der vor dem Scheitel 

eines rundbogigen, vermutlich den Eingang ins düstere Gefängnis darstellenden 

Portals schwebende geflügelte Erote, der – wohl als Amor identifizierbar – auf den 

Kopf des wie schlafend wiedergegebenen Propheten herabblickt. Panofsky will im 

Johannes-Haupt – darin Hourticq und Foscari folgend – ein Selbstporträt Tizians 

erkennen, eine von Tschmelitsch zu Recht abgelehnte These, zumal sich der Künst-

ler erst in vorgerücktem Alter porträtiert hat.908 – Dass es sich hier um Salome und 

nicht um Judith handelt, beweist auch der Umstand, dass das Haupt auf einem 

goldenen Teller präsentiert wird, wogegen sich die alttestamentarische Heldin laut 

dem apokryphen „Buch Judith“ mit einem Sack als Behältnis für den Kopf des 

in der traditionellen Ikonografie zumeist mit verzerrter Physiognomie dargestell-

ten Holofernes begnügt. Als Beleg für eine Judith-Identifikation wird mit Vorliebe 

auf die weibliche Begleitfigur als Magd Judiths verwiesen. Auch diese Ansicht hat 

keine Beweiskraft, zumal es sich hier um ein kindliches Geschöpf und nicht um 

eine Frau reiferen Alters handelt, wie es der gebräuchlichen ikonografischen Regel 

entsprechen würde.

Salome wird von einer schwärzlichen Wand foliiert, mit der die Helligkeit ihrer 

Stirn und ihres pointiert angestrahlten Dekolletés heftig kontrastiert. Ein ähnlicher 

Hell-dunkel-Gegensatz besteht zwischen der Wand und dem blassblauen Firma-

ment, das von einem wie aus dem Dunkelgrund herausgeschnittenen Rundbo-

gentor gerahmt wird. Von der blutigen Schüssel abgewandt, ist Salomes Haupt 

in scheuer Geste schräg nach links geneigt, wo es die Vertikale eines Mauervor-

sprungs (in der Reproduktion nur schwer erkennbar) zu tangieren scheint. Trotz 

respektvoller Distanz blickt die Prinzessin, übereinstimmend mit der Richtung der 

fallenden Bilddiagonalen, mit leisem Lächeln auf den Kopf des Propheten, den sie 

als instinktives Zeichen erotischen Verlangens mit ihrer Brust berührt. In Gegen-

richtung zur Kopfhaltung ist auch ihr Körper schräg ausgerichtet. Schulter- und 

Armpartie verschmelzen miteinander und schlagen einen großen, raumgreifenden 

Bogen, der sich, diagonal versetzt, am Portal, dessen Himmelsausblick die Raum-

tiefe verstärkt, wiederholt. Daraus resultiert – giorgionesker Kompositionsweise 

verpflichtet – eine ansteigende Bilddiagonale, die sich mit der Gegendiagonalen in 

Salomes Halsbereich überkreuzt. Damit ist das Spiel der Diagonalen jedoch noch 

keineswegs erschöpft. Parallel zur Hauptdiagonale etwa die weißen, am Dekolleté 

und Arm Salomes hervortretenden Blusenteile oder die schräge Verbindung, die 

zwischen den der Höhe nach abgestuften Köpfen der Prinzessin und deren Die-

90	 Tizian, Flora, Leinwand, 79,9 x 63,5 cm, 
Florenz, Uffizien



GIORGIONESKE EINFLÜSSEnerin besteht. Ergebnis ist ein ornamentales Strukturgefüge, in dem sich Flächen- 

und Raumkomposition die Waage halten beziehungsweise ein ambivalentes Span-

nungspotenzial bergen. Als Basis des Ganzen dient Salomes waagrecht parallel zur 

Bildebene verlaufender, einer Brüstung gleich dem Bildrand angenäherter Unter-

arm, an dem sich, zusammen mit dem vom Kleid verdeckten, anatomisch kaum 

nachvollziehbaren Oberarm, das einzige orthogonale Element in der an Kurven 

und Schrägen so reichen Komposition manifestiert. 

Zur Stabilisierung der komplexen Bildstruktur leistet auch das Kolorit einen 

wichtigen Beitrag, ersichtlich am Ärmel Salomes, dessen dominantes Rot von den 

gedämpften Grünwerten am Kleid der Dienerin und dem über die linke Schulter 

der Prinzessin drapierten Tuch flankiert wird. Dieser für Ausgewogenheit im Span-

nungsgefüge des Gemäldes sorgende Rot-Grün-Komplementärkontrast tritt im 

Schaffen Giorgiones häufig in Erscheinung. Man begegnet ihm u. a. in dessen Drei 

Lebensalter, der Castelfranco-Madonna oder in den Drei Philosophen. In Tizians 

Frühwerk ist diese Vorliebe für den Rot-Grün-Akkord selten anzutreffen, in ähnlich 

prononcierter Weise lediglich in dessen Markus-Altarbild.

Auch Kopfhaltung und Antlitz Salomes rekurrieren auf giorgioneske Quellen. 

Verwiesen sei etwa auf Giorgiones Hirte mit Flöte (Hampton Court), mit dem Sa-

lome das sfumato (wiewohl in gemilderter Weise), den abwärts gerichteten Blick 

und versonnenen Gesichtsausdruck teilt. Das Gleiche gilt für das Bild David mit 

dem Haupt des Goliath (Wien, Kunsthistorisches Museum), das gegenwärtig als 

Kopie nach einem verschollenen Original Giorgiones angesehen wird.909 Unter-

schiedlich verfährt Giorgione allerdings mit dem weich verschwimmenden Ge-

sichtsumriss des Hirten, wogegen Tizian das Antlitz der Prinzessin mit linearistisch 

scharfen Konturen versieht, so auch in seinen vergleichbaren Folgewerken (z. B. 

in Frau bei der Toilette). Diese zwischen den beiden Malern nicht unerhebliche 

Stildifferenz vernachlässigend, hat Joannides – m. W. ein Einzelfall in der Fachlite-

ratur – das Gemälde Hirte mit Flöte Tizian zugeschrieben; unerklärlich, wenn man 

dazu die stilautonomen, der verfehlten Ansicht des Autors zufolge fast gleichzeitig 

entstandenen Frauenbilder des Künstlers (z. B. Flora) als Vergleich heranzieht.910 – 

Joannides stellt Tizians Salome Sebastiano Lucianis (= del Piombo) gleichnamige 

Version (London, National Gallery) vergleichend zur Seite, wohl hauptsächlich des-

halb, um in beiden Fällen fälschlich für einen Judith-Bildtitel zu plädieren, damit 

Hirsts m. E. korrekte Salome-Bezeichnung des Londoner Gemäldes vermeintlich 

korrigierend.911 Ob Joannides nicht näher ausgeführter Vergleich auch einen Hin-

weis auf künstlerische Querverbindungen impliziert, bleibt offen. Denkbar wäre 

dies insofern, als Sebastianos Gemälde die Jahreszahl 1510 trägt und damit der 

Datierung von Tizians Salome einen Terminus ante quem bietet. Daraus ließe sich 

folgern, dass Tizian Sebastianos „plastisch“ anmutendes Werk – Lucco verweist, 

den Kopf der Frau im Londoner Bild betreffend, zu Recht auf „große Ähnlichkeiten 

mit den Skulpturen Tullio Lombardos“ – als künstlerische Herausforderung emp-

funden und darauf mit einer „malerischen“ Version reagiert hat. Eine Affinität 

zwischen den beiden Werken besteht nur im Hinblick auf Salomes horizontal aus-

gerichteten Unterarm und deren vom Kleid verhüllten Oberarm. Unterschiedlich ist 

91	 Kopie nach Giorgione, David mit dem 
Haupt Goliaths, Holz, 65 x 74,5 cm, Wien, 
Kunsthistorisches Museum

Abb. 22, S. 89

Abb. 91

Abb. 92; S. 286



286

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

ferner die Wiedergabe des Johannes-Haupts. Während Sebastiano bei der Formu-

lierung des Prophetenkopfs, den wirres Haar und ein leichenblasses Inkarnat kenn-

zeichnet, offensichtlich Giorgiones zu Füßen Judiths liegendes Haupt des Holofer-

nes vor Augen hatte, gelangte Tizian zu einer eigenständigen Fassung, indem er 

das Antlitz des Johannes in Seitenansicht, also mit Bezug zum Himmel darstellt. 

Abweichend von Sebastianos realistischerer Auffassung, verleiht Tizian dem von 

fein gelocktem Haar gerahmten Prophetengesicht edle Züge. Hinzu kommt ein 

zwar blasses, aber noch kaum vom Todeshauch erfasstes Inkarnat, das, wie schon 

erwähnt, den Eindruck erweckt, der Prophet sei schlafend dargestellt.

Die Idee, den kleinen Amor, einem Schlussstein gleich, über dem Torbogen zu 

platzieren, geht auf Giorgiones Anbetung-Allendale zurück, wo am Bogenscheitel 

des Höhleneingangs ein Bündel von Cherubenköpfchen schwebt. Die torsierende 

Haltung Amors entspricht indes einer persönlichen Invention Tizians. Beweisstück 

dafür ist eine in der Gemäldegalerie der Wiener Akademie aufbewahrte, in Ti-

92	 Sebastiano del Piombo, Salome, Holz, 
55 x 44,5 cm, London, National Gallery

Abb. 13, S. 51



zians Werkstatt nach Giorgiones Dresdner Venus gefertigte Kopie, von der nur 

ein Fragment mit dem auf einer Brüstung balancierenden Amor – die dem Dresd-

ner Gemälde exakt nachgebildete Gebäudegruppe mit zwei begleitenden Bäu-

men inbegriffen – erhalten geblieben ist. Abweichend von Giorgiones Original, zu 

dem Tizian den zu Venus Füßen situierten, später übermalten Liebesgott beige-

steuert hatte, wurde dieser im Fragment – in ähnlicher Haltung, wie die Röntgen-

aufnahme der Venus beweist – auf die Brüstung versetzt.912 – Jener der Salome 

hinterlegte dunkle Wandgrund entspricht zwar dem Sachverhalt in Sebastianos 

gleichnamigem Gemälde, indes hat Tizian auch in seinem Paduaner Fresko mit 

dem Wunder des Neugeborenen von diesem Mittel der Raumblockade – den ver-

tikalen Mauervorsprung eingeschlossen – Gebrauch gemacht. Letztlich aber geht 

die Kompositionsidee einer abgestuften Wandkulisse, aus der seitlich eine Rund-

bogenöffnung herausgeschnitten ist, doch wieder auf Giorgione zurück; gemeint 

ist dessen schon vor 1504 entstandene hl. Familie-Benson.

Gestützt durch eine Vielzahl komparatistischer Verweise, wird evident, wie sehr 

Tizian in seiner Salome giorgionesken Einflüssen offengestanden war – auch ein 

Indikator, der dazu berechtigt, das Gemälde in die Zeit um 1511/12 einzuordnen, 

somit allen späteren, bis um 1516 reichenden Datierungsvorschlägen kritisch zu 

begegnen. Schon in den folgenden halbfigurigen Frauenbildern zeigt sich Tizi-

ans Tendenz zu einer autonomen, von Giorgione weitgehend unabhängigen 

Ausdrucksweise. So gesehen ist es nicht verwunderlich, dass Justi – wiewohl als 

solitäre Stimme in der Forschung – die Salome Giorgione zugeschrieben hat. Als 

Argumentationsbasis dient ihm ein Vergleich mit Tizians halbfiguriger Bilderserie, 

darunter vor allem die Junge Frau bei der Toilette (auch Frau vor dem Spiegel ge-

nannt; Paris, Louvre). Obwohl Justi in manchen Nuancen mit dem Künstler wohl 

etwas zu streng verfährt, ist das Ergebnis seiner Einschätzung ebenso lesenswert 

wie einer genaueren Analyse zweckdienlich: „Die Frauen auf diesen Gemälden 

sind mächtige Gestalten, mit derben Formen, schweren Armen […]. So fehlt die-

sen Frauenbildern Tizians, wie die Durchgeistigung im Ausdruck, auch die kontra-

postisch reiche Spannung in der Form. Die Masse des Körpers ist schwer und träge 

gelagert, ohne die feine Lebendigkeit der Bewegung, die wir bei Giorgione finden, 

ohne die reiche und plastisch klare Gestaltung des Raums durch die Form, ohne 

jede rhythmische Ordnung der Linien und Lichtwerte […]. Tizian denkt überhaupt 

nicht an einen Bildrhythmus.“913 Im Pariser Gemälde fehlt vor allem jener „Diago-

nal-Rhythmus“, der, signifikant für Tizians Nähe zu Giorgione, dessen Salome aus-

zeichnet. Auch Hetzer hat einiges, zum Teil mit Justi übereinstimmend, an Tizians 

Bild auszusetzen, wenn er schreibt: „[…] es bleibt das Gefühl, dass der weibliche 

Körper zu mächtig für die Fläche ist und sie zu sehr beschwert.“914 In der Tat schei-

nen Tizians Frauen-Darstellungen die Rahmengrenzen nahezu zu sprengen, so vor 

allem in Junge Frau bei der Toilette, deren spitz abgewinkelter Arm dynamisch auf 

den Bildrand zielt. Die stattliche Dame steht – bis zum Schoß sichtbar – frontal vor 

einer niederen Brüstung, auf der sich ein Flakon oder Salbgefäß befindet, das sie 

mit der linken Hand umfängt. In der Rechten hält sie eine Strähne ihres weit nach 

Abb. 94, S. 288

93	 Fragment einer freien Kopie aus Tizians 
Werkstatt nach Giorgiones Venus, 
Amor, Leinwand, 79 x 77 cm, Wien, 
Gemäldegalerie der Akademie der 
bildenden Künste

Nächste Seite:
94	 Tizian, Junge Frau bei der Toilette (gen. 

auch Frau vor dem Spiegel), Leinwand, 
93 x 76 cm, Paris, Louvre





289

unten fließenden Haars. Sie trägt ein tief ausgeschnittenes, dunkelbraun getöntes 

Kleid, dessen Träger von der Schulter zu gleiten scheint; hinzu kommt das modisch 

aufgeknöpfte Mieder. Derlei erotische Anspielungen verstärken sich am ostentativ 

beleuchteten Dekolleté, wobei der helle Hautton in das strahlende, für Tizian so 

typische Weiß des fein plissierten Hemdes übergeht. Den gekrümmten Linien des 

Kleidsaums und der Schulterpartie entspringt ein Queroval, das sich in hochovaler 

Form am rechten Spiegelrahmen und am Hemdbausch, der um den rechten Ober-

arm drapiert ist, wiederholt. Auch der Umstand, dass das lockige Haarbündel den 

Kurvenschwung des sinkenden Hemdabschnitts deckungsgleich überlagert bezie-

hungsweise sich in diesem fortsetzt, ist als strukturelle Bereicherung aufzufassen. 

Alles flächenspezifisch-ornamentale Maßnahmen, die zeigen, wie weit sich Tizian 

binnen Kurzem von jener der Salome innewohnenden giorgionesken Ambivalenz 

von Fläche und Raum entfernt hat.

Die Frau blickt auf einen kleinen Spiegel, den ihr ein mühsam in die Bildecke 

gezwängter, zum Teil vom einheitlich dunklen Grund absorbierter Verehrer entge-

genhält, von dessen Gesicht, das nur von kleinen Reflexlichtern an Stirn und Nase 

akzentuiert wird, mehr zu erahnen als zu sehen ist. Im hohen Verschattungsgrad 

des Gesichts manifestiert sich der einzige giorgioneske Akzent im Bild. In der Tat 

könnte man sich mit Justi fragen, „ob diese Figur nicht von späterer Hand sei“. 

Noch mehr trifft dies für Tarquinius und Lucretia (Wien, Kunsthistorisches Mu-

seum) zu, wo der ebenfalls giorgioneske Kopf des Tarquinius – in ähnlich prekärer 

Lage – in den Eckzwickel des Bildes eingeklemmt ist. Obwohl das Gemälde heute 

generell Tizian zugeschrieben wird, gab es bisweilen doch auch Forscher (wie etwa 

Wethey), die es mit dem Namen Palmas in Verbindung brachten. – Mit seiner weit 

ausholenden Linken fixiert der hilfreiche Liebhaber einen zweiten, erheblich grö-

ßeren Spiegel, auf dessen extrem dunkler Fläche ein scharfer Lichtreflex lagert, 

vor dem sich die schemenhafte Silhouette der Frau abzeichnet. Vermittelt durch 

den Blick auf den kleinen Spiegel ist diese somit in der Lage, ihre Frisur auch in 

Rückansicht zu kontrollieren. Damit wird laut Martin und Kennedy auch auf den 

Paragone-Streit Bezug genommen, wonach die Malerei die Skulptur übertreffe, 

„weil sie neben der allseitigen Ansicht auch noch die Farbe zu bieten habe“.915 

– Lange wurde über die Frage nach der Identität der beiden Figuren gerätselt. 

Bisweilen glaubte man in der Frau Tizians Geliebte Violante, die Tochter von Palma 

il Vecchio, zu erkennen. Als Beleg dafür verweist man auf das Bildnis einer Frau 

(gen. „Violante“; Wien, Kunsthistorisches Museum), zweifellos ein Porträt, das je-

doch mit dem Antlitz der Frau vor dem Spiegel nur wenig gemeinsam hat. Zudem 

ist die Frau im Wiener Gemälde mit blond gelocktem Haar dargestellt, wogegen 

alle Damen in Tizians halbfiguriger Bilderserie brünettes Haar aufweisen. Ferner 

ist die Violante m. E. nicht Tizian, wie eine Mehrheit in der Literatur behauptet 

(Pedrocco, Humfrey usw.), sondern, so auch laut Rylands, Palma zuzuschreiben.916 

Versuche, das Paar in Junge Frau bei der Toilette mit konkreten Persönlichkeiten 

– Alfonso d’Este und Laura Dianti oder Federico Gonzaga und Isabella Boschetti 

– zu identifizieren, gelten heute allgemein als fehlgeschlagen.917 Daran ändert 

auch nichts, dass das Gemälde im 17. Jahrhundert in den Inventaren der Gonzaga-

95	 Tizian, Tarquinius und Lucretia, Leinwand, 
82,5 x 68,5 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum

96	 Palma il Vecchio, Bildnis einer jungen 
Frau (sogen. Violante), Leinwand, 
64,5 x 50,8 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum



290

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

Sammlungen in Mantua, bekanntlich dem Sitz der Familie, als Werk Tizians be-

schrieben wurde. Dass die drei Frauen aus Tizians halbfiguriger Bilderserie (Junge 

Frau bei der Toilette, Vanitas und Flora) keinen individuellen Porträtcharakter be-

sitzen, beweist die Tatsache, dass sich ihre Gesichter (die Kopfhaltung inbegriffen) 

auffallend gleichen, demnach einem und demselben Gesichtstypus angehören. 

Wiewohl eingeschränkt gilt dies auch für die Salome. Wie Ferino-Pagden zu Recht 

betont, hat man derlei Frauengestalten als „vieldeutige Idealschöpfungen auch 

unter dem Begriff Belle Donne zusammengefasst, dem einzigen sie letztlich einen-

dem Merkmal“.918 Anders ausgedrückt handelt es sich hier um eine einzigartige 

Hommage auf die weibliche Schönheit mit mehr oder weniger allegorischem Hin-

tergrund. Ähnliche Ziele hat auch Giovanni Bellini verfolgt, als er etwa zeitgleich 

mit Tizians Frau vor dem Spiegel eine Junge Frau bei der Toilette (1515 dat.; Wien, 

Kunsthistorisches Museum) mit zwei Spiegeln und idealtypischen Gesichtszügen 

malte. Indessen ist Bellinis Frau nackt dargestellt, was darauf verweist, dass der 

hochbetagte Künstler im Vergleich mit Tizians Version deutlich mehr allegori-

sche Bezüge beziehungsweise ikonologische Implikationen im Sinn hatte. Dabei 

wurden in der Forschung verschiedene Bedeutungsebenen in Betracht gezogen: 

etwa die Rolle der Figur als Ehefrau, Geliebte, Kurtisane, Prudentia, Venus pudica 

usw.919 – Entgegen Pedrocco, der die Frau vor dem Spiegel als „eine Art Allegorie 

der Vergänglichkeit“ bezeichnet, liegt hier keine Vanitas-Darstellung vor, zumal 

Tizian selbst deutlich gemacht hat, was er darunter versteht. Verwiesen sei auf sein 

mit Vanitas tituliertes Gemälde (München, Alte Pinakothek), in dem sich die Frau 

klar als solche präsentiert, insofern sie – im Gegensatz zur Jungen Frau bei der 

Toilette – den Spiegel, auf dem sich schemenhaft Symbole der Vergänglichkeit, 

wie Geldbeutel und verschiedene Schmuckstücke, abzeichnen, dem Betrachter, 

mit dem sie zudem in Blickkontakt steht, ostentativ entgegenhält.920 Dass Tizian 

die Gemälde Junge Frau bei der Toilette und Vanitas um 1514/15 geschaffen hat, 

darüber herrscht weitgehender Konsens. Bezüglich der Datierung des dritten Bil-

des der Serie, Flora (Florenz, Uffizien), gibt es in der Forschung eine zwischen 1515 

und 1520/22 schwankende Bandbreite an Vorschlägen.921 Wie schon erwähnt, 

97	 Giovanni Bellini, Junge Frau bei der Toilette, 
Holz, 62 x 79 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum

98	 Tizian, Vanitas, Leinwand, 97 x 81,2 cm, 
München, Alte Pinakothek



291

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

bildet der Typus des „Idealporträts“ den gemeinsamen Nenner der Bilderfolge. 

Den Prototypus dafür finden wir nicht bei Giorgione (vgl. dessen Individualbildnis 

der Laura), sondern in Sebastiano del Piombos Bildnis einer jungen Frau (1505/06; 

Budapest, Szépmüvészeti Múzeum), dem ältesten bekannten Werk des Künstlers, 

in dem die Physiognomie der Dargestellten jenen von Tizians „Belle Donne“ bis 

ins Detail gleicht. Unterschiedlich ist lediglich deren schlichte, eher ländlich an-

mutende Kleidung. Relevant ist ferner die Geste der geschlossenen Hand mit 

abgespreiztem Zeigefinger, die in Tizians Frau vor dem Spiegel nahezu wörtlich 

wiederkehrt. Den entwicklungsgeschichtlich herausragenden Stellenwert von Se-

bastianos „Idealporträt“ hat erst jüngst Lucco, Hirst folgend, dahin gehend her-

vorgehoben, „dass Sebastiano mit vollem Recht beanspruchen kann, zusammen 

mit Giorgione [?] und lange vor Tizian und Palma zu den Erfindern des neuen Typs 

der Frauenbildnisse gezählt zu werden, die ein Jahrzehnt später einen außeror-

dentlichen Erfolgszug antreten sollten. Nicht von ungefähr wird Tizian auf die Pose 

Abb. 99

99	 Sebastiano del Piombo, Bildnis einer jungen 
Frau, Holz, 52,3 x 42,8 cm, Budapest, 
Szépmüvészeti Múzeum



292

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI dieser jungen Frau Bezug nehmen, wenn er kurz vor 1515 seine heute im Louvre 

befindliche Frau im Spiegel malt“.922

Mehr noch als die Salome steht der sogenannte Bravo (Wien, Kunsthistorisches 

Museum) ganz im Zeichen des Giorgionismus – so sehr, dass man anfangs biswei-

len sogar an ein autografes Werk des Meisters aus Castelfranco dachte. Nachdem 

das Gemälde in den Besitz des Erzherzogs Leopold Wilhelm nach Brüssel gelangt 

war, erhielt es in dessen Sammlungsinventar (1659) den wenig aussagekräftigen 

Bildtitel, der bis heute Gültigkeit beansprucht. Um es schon einleitend auf den 

Punkt zu bringen: M. E. spricht viel dafür, Justi zuzustimmen, der das halbfigurige 

Kabinettstück als freie Kopie Tizians nach einem verschollenen Werk Giorgiones 

betrachtet. Welche Wertschätzung das Gemälde einst genoss, geht nicht zuletzt 

daraus hervor, dass dazu laut Tschmelitsch zumindest sieben Kopien existieren, 

zwar aus verschiedenen Zeiten stammend, aber alle nach dem Wiener Vorbild ge-

fertigt.923 Doch zunächst einige Bemerkungen zum Quellen- und Forschungsstand: 

Marcantonio Michiel hat das Gemälde 1528 im Haus des Zuan Andrea Venier ge-

sehen und wie folgt charakterisiert: „Die zwei Figuren, die einander angreifen, 

sind von Tizian gemalt.“ 1648 wurde diese Zuschreibung von Ridolfi mit Gior

gione korrigiert und auch im erzherzoglichen Sammlungsinventar wird der Künst-

ler, vermutlich auf Anregung Boschinis (1660), als Schöpfer des Bildes genannt. 

Boschini spricht in enthusiastischen Versen von diesem Meisterwerk und in Teniers 

Galeriewerk „Theatrum Pictorium“ erscheint es sogar als Titelblatt.924 Cavalcaselle 

(1871) und Moreli (ihm folgend Gronau) haben das Werk Cariani zugewiesen – 

eine unhaltbare These, der sogar noch E. Wind etwas abgewinnen konnte. Seines 

Erachtens liegt hier eine Kopie nach einem Original Giorgiones vor, für dessen Aus-

führung man Cariani in Betracht ziehen könnte.925 Die Idee, dass es sich um eine 

Arbeit Palma il Vecchios handelt, fand in L. Venturi und Steer wichtige Fürsprecher. 

Ähnlich argumentierte Berenson, nur mit der Einschränkung, dass hier eine Kopie 

des Künstlers nach einem verlorenen Original Giorgiones vorliegt.926 Nachdem sich 

Longhi und Suida 1927 – hauptsächlich unter Berufung auf Michiel – für Tizian 

eingesetzt hatten, stieß ihr Urteil in der Forschung mit wachsender Tendenz auf 

Akzeptanz. Davon abweichende Stimmen haben heute Seltenheitswert. Auf die 

unbestreitbare Affinität des Bravo mit Giorgione beziehungsweise dem Giorgio-

nismus wird meist nur am Rande verwiesen. Richters und Hermanins fundierte 

These, wonach der Komposition eine Invention Giorgiones zugrunde liegt, wird, 

ausgenommen etwa von Maxon, kaum noch diskutiert, geschweige denn Justis 

Anschauung in Betracht gezogen.927 

Heimtückisch nähert sich ein in Dreiviertel-Rückenansicht wiedergegebener 

Brigant einem Jüngling, den er am Kragen packt – bereit, im nächsten Moment 

mit dem auf dem Rücken verborgenen Dolch auf ihn einzustechen. Seine Hinter-

hältigkeit äußert sich auch in seinem total verschatteten, in extrem fliehendem 

Profil abgebildeten Gesicht, das zusammen mit dem kurz geschnittenen Haar in 

das Dunkel des Grundes eintaucht. Dass das Haar einer Figur vom Dunkelgrund 

vollständig absorbiert wird, ist ein Phänomen, das bei Giorgione häufig anzutref-

Abb. 100, S. 293



100	 Tizian (unter Einfluss Giorgiones), sogen. „Bravo“, Leinwand, 77 x 66,5 cm, Wien, Kunsthistorisches Museum



294

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI fen ist. Dazu nur einige Beispiele: das Braunschweiger Selbstporträt, die rechte 

Figur in Die drei Lebensalter, Knabe mit dem Pfeil, Der verlachte Samson usw. 

Die dem Soldatenstand entsprechende, mit dem Gerüsteten in der Adultera ver-

gleichbare Haartracht des Bravo lässt dessen stiernackigen Hals frei, an dem sich 

tief eingekerbte Falten abzeichnen. Letzteres ein für Giorgione typisches Motiv, 

das u. a. an dessen Wiener Krieger, am Flötenspieler (Rom, Galleria Borghese) und 

am Schergen der Kreuztragung in Venedig begegnet. Der Attentäter trägt einen 

schwarzen Brustpanzer, an dem sich grelles Reflexlicht abzeichnet, darin dem Har-

nisch des Soldaten in der Adultera vergleichbar. Der Öffnung des Panzers ent-

springt der dynamisch zurückgebogene Arm, dessen geschlitzter Waffenrockärmel 

in Krapprot gehalten ist – einer Farbe, die mit der dunkelblau-grünen Kleidung 

des attackierten Jünglings heftig kontrastiert und als Symbol für Aggression in der 

Nachbarschaft zum Weiß-Schwarz des Panzers erheblich an Buntkraft und Sät-

tigung gewinnt. – Das Antlitz des von einem Weinlaubkranz bekrönten und in 

Dreiviertelansicht dargestellten Jünglings ist in giorgionesker Manier durch Hell-

dunkel-Kontraste gekennzeichnet. Während die linke Wange vom Schlagschatten 

des Briganten gestreift wird, ist die rechte Gesichtspartie stark verschattet. Obwohl 

die beiden Figuren auf engstem Raum zusammengedrängt sind, nehmen sie je-

weils eine Bildhälfte in Anspruch. Allein die Tatsache, dass der Arm des Briganten 

den Jüngling überschneidet, sorgt für eine räumliche Abstufung, die indes, Span-

nung erzeugend, insofern infrage gestellt wird, als dass das vom Licht getroffene 

Gesicht des Jünglings in den Vordergrund drängt, wogegen der Kopf des Atten-

täters in das Dunkel des Hintergrunds zu tauchen scheint. Im Nachweis dieser Ti-

zian gänzlich fremden Ambivalenz bestätigt sich auch Justis Anschauung, wonach 

der „[Bild-]Aufbau sich grundsätzlich in der Richtung von Giorgiones Formwillen 

bewegt“. Darüber hinaus, so Baldass, „erinnert vor allem der hohe Stimmungsko-

effizient im Antlitz des jungen Mannes an Giorgiones Kunst“. Tschmelitsch geht 

noch einen Schritt weiter, wenn er dem Jüngling eine „geistige Nähe“ zu Giorgio-

nes Braunschweiger Selbstporträt attestiert.928 Dieser Werkbezug lässt sich noch 

insofern konkretisieren, als die Gesichtszüge des Jünglings in manchen Details an 

Giorgiones Physiognomie erinnern – sei es im Hinblick auf das energische Kinn 

und die kräftige Nase oder die scharf gezogenen Augenbrauen und die an der 

Nasenwurzel markant eingekerbten Falten.

Überrascht von der Hand im Nacken vollzieht der Jüngling eine jähe Kopfdre-

hung, den stechenden Blick zunächst auf den Betrachter gerichtet und erst im 

nächsten Moment das noch in Dunkel gehüllte Gesicht des Widersachers wahr-

nehmend. Seine Miene verrät keine Ängstlichkeit, vielmehr die Bereitschaft zur 

Gegenwehr, wie dies der Griff zum Degen am unteren Bildrand beweist. Die dra-

matische Handlung ist auf ein punctum temporis, ein Noch-nicht zugespitzt, ihr 

Ausgang völlig offen. Im Sinne der aristotelischen Dramentheorie (Pochat) wird 

hier nicht, so Tschmelitsch, „der Höhepunkt eines Geschehens gegeben, sondern 

ein unmittelbar vorhergehendes, der Augenblick der Bedrohung […]. Dem Auge 

das Äußerste zu zeigen, heißt der Phantasie die Flügel binden“. Letzteres hätte 

Giorgione zutiefst widersprochen, der, wie der Autor nachsetzt, „gerne vermied, 

Abb. 29, S. 103; Abb. 15, S. 59; Abb. 21, S. 89

Abb. 61, S. 219

Abb. 29, S. 103



295

GIORGIONESKE EINFLÜSSEdurch eine allzu trächtige Peripetie des Geschehens die eigene Gestaltungslust 

des Betrachters zu hemmen“.929 Derlei Tendenzen sind bei Tizian und weit über 

seine Frühzeit hinausgehend nirgends anzutreffen – auch ein Argument, das na-

helegt, die Invention des Gemäldes mit Giorgione in Verbindung zu bringen. Wie 

Tizian als autonomer Künstler mit einem hochdramatischen Sujet umgeht, zeigt 

sich geradezu beispielhaft in seinem Paduaner Fresko Wunder des eifersüchtigen 

Ehemanns. Dargestellt ist hier kein „Vorhergehendes“, sondern der Kulminations-

punkt der Geschichte – jener Moment, da der Ehemann zum tödlichen Dolchstoß 

ausholt. – Dass sich Tizians Tätigkeit am Bravo vorwiegend auf die Rolle eines aus-

führenden Organs beschränkt haben dürfte, beweist vor allem der über die Schul-

ter zurückblickende Jüngling. Die Orientierung an Giorgione, der vom Motiv des 

„Blicks über die Schulter“ nicht selten Gebrauch gemacht hat, ist offenkundig. Als 

Kronzeuge kann hier Giorgiones Mann im Pelz aufgerufen werden – ungeachtet 

dessen, dass das Münchner Gemälde (wie schon vorhin erwähnt) gegenwärtig 

eher Sebastiano del Piombo zugeschrieben wird. Auf die Fragwürdigkeit dieser 

Zuschreibung wurde bereits verwiesen. Nur zur Erinnerung: Meine Argumentation 

zugunsten einer Autorschaft Giorgiones am Münchner Bild stützt sich nicht zuletzt 

auf das Motiv der Kopfdrehung, wie es der Künstler wegweisend am Alten in Die 

drei Lebensalter des Mannes zur Anwendung gebracht und später am Compagno 

della Calza in der Adultera wieder aufgegriffen hat; wie schon gesagt, ist Letzterer 

– einst vom Gemälde abgetrennt – nur noch als Fragment (Glasgow) erhalten. Ein 

vergleichender Hinweis auf den Spinettspieler in Tizians Pitti-Konzert ist wenig ziel-

führend, zumal der Musiker nicht, wie öfter behauptet, über die Schulter schaut, 

sondern nur mit einem Seitenblick auf den benachbarten Mönch reagiert. 

Bezüglich der zeitlichen Einordnung des Bravo stützt sich Pedrocco auf Tizians 

für Alfonso d’Este geschaffenen Zinsgroschen (sign.; Dresden, Gemäldegalerie), 

der allgemein mit 1516 datiert wird.930 Der Vergleich ist jedoch nur insofern nütz-

lich, als er – entgegen Pedrocco – weniger Gemeinsames als Trennendes aufdeckt. 

Er verdeutlicht, wie sich der Künstler verhält, wenn er ganz im Bannkreis Giorgio-

nes steht oder seine eigenen stilistischen Ziele, wie eben im Zinsgroschen, ver-

folgt. Zeigt sich im Bravo das giorgioneske Prinzip einer diagonal versetzten, auch 

Räumlichkeit erzeugenden Kontrastbildung, so dominiert im Zinsgroschen eine 

flächenprojektive Kompositionsweise oder mit Worten Hetzers eine „ornamentale 

Bildeinheit, die mit dem dargestellten Vorgang und der Bewegung der Figuren 

übereinstimmt“.931 Diese für Tizians frühe Schaffensperiode charakteristische Am-

bivalenz im Schwanken zwischen Giorgionismus und Eigenständigkeit ist, wie be-

reits ausgeführt, auch für die beiden halbfigurigen Frauendarstellung Salome und 

Junge Frau bei der Toilette kennzeichnend.

Tschmelitsch zufolge wurde „das Bild meist illustrativ, ja anekdotisch aufge-

fasst, was an sich für Giorgione, dem, wie gesagt, der Entwurf gehören muss, un-

glaubhaft erscheint“.932 Dem entspricht ja auch der in der Literatur vorzugsweise 

verwendete, hermeneutisch unbefriedigende Bildtitel „Bravo“. Dem Betrachter 

in Hinblick auf den Bildinhalt Rätsel aufzugeben und in ein Gemälde bisweilen 

mehrere Bedeutungsebenen beziehungsweise verschlüsselte Botschaften einflie-

Abb. 80, S. 261

Abb. 52, S. 183

Abb. 45, S. 152



296

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI ßen zu lassen, entspricht einem fundamentalen Wesenszug Giorgiones. In der iko-

nologischen Forschung wurden zwei Deutungsvarianten vorgeschlagen. Die erste 

stammt von Edgar Wind, der, von Boschini ausgehend, die Szene auf eine Episode 

in Plutarchs „Das Leben des Marius“ bezieht. Hier heißt es, dass der römische 

Feldherr Caius Nuscius seinem Untergebenen Trebonius – immerhin ein Neffe des 

Kaisers – zur Unzucht zwingen wollte. Dieser aber griff zum Schwert und tötete 

den Angreifer. Dem Feldherrn Marius vorgeführt, wurde Trebonius wegen seiner 

tapferen Selbstverteidigung mit einem Ehrenkranz ausgezeichnet.933 Dass Wein-

laub kein geeigneter Ersatz für Lorbeer sein kann, ist auch Sutherland nicht ent-

gangen. Seine daraufhin erfolgte Neudeutung beruft sich auf eine Erzählung aus 

den Bakchien des Euripides, die auch in Ovids Metamorphosen Eingang gefunden 

hat. Berichtet wird hier von der Festnahme des Gottes Bacchus durch Pentheus, 

den König von Theben, der damit die Verbreitung des Bacchuskults unterbinden 

wollte.934 Es wäre nicht verwunderlich, hätte Giorgione die beiden literarischen 

Quellen miteinander vermengt. Derlei Junktimierungen sind in Tizians Frühwerk 

jedenfalls nicht anzutreffen.935

Hetzer bezeichnet Tizian als den „größten Bildnismaler“ seiner Zeit.936 Dieses Ur-

teil ist bereits für die erste Schaffensperiode des Künstlers zutreffend, als dieser 

mit der Schiavona (Datierung schwankend zwischen 1508 und 1512; m. E. ca. 

1510/11; London, National Gallery) sein frühestes weibliches Bildnis schuf. Neu 

war vor allem das Bestreben, eine junge Frau nicht als feinnervige Adlige, son-

dern ländlich-derbe Schönheit darzustellen, ihre dralle Leibesfülle sichtlich be-

tonend – und dies im glatten Bruch mit dem Schönheitskanon der klassischen 

Renaissance. Pedrocco zufolge handelt es sich um „eine der besten Leistungen 

von Tizians Porträtmalerei, die stets die Züge der Persönlichkeit mit perfektem Re-

alismus und fernab von jeglicher Idealisierung wiederzugeben bemüht war“.937 

Der bis heute gebräuchliche Bildtitel „Schiavona“ (also Slawin oder Frau aus Dal-

matien) scheint erstmalig in einem Brief von 1640 auf: „un quadro di pittura detto 

la Schiavona.“938 Verständlich, dass man sich mit dieser unverbindlichen Bezeich-

nung nicht zufriedengab und nach einer konkreteren Identifikation Ausschau 

hielt. Schon im 19. Jahrhundert festigte sich bei den Besitzern des Gemäldes, der 

Familie Martinengo in Brescia, die Überzeugung, dass es sich hier um ein Bildnis 

der Caterina Cornaro (1454–1510), der ehemaligen Königin von Zypern, handelt. 

Zudem bestand mehr als zweieinhalb Jahrhunderte lang kein Zweifel an Tizian als 

Schöpfer des Gemäldes. Auch nach dem Besitzerwechsel im Jahr 1877 bestätigten 

Crowe & Cavalcaselle unter Hinweis auf die links an der Brüstung angebrachte 

Buchstaben-Signatur „T.V.“ (= Tiziano Vecellio) die Richtigkeit der Zuschreibung.939 

Erst Cook sah sich veranlasst, den Namen Tizians durch jenen Giorgiones zu er-

setzen. Gleichwohl hielt er an der Identifikation mit Caterina Cornaro fest, mit 

dem Hinweis auf Vasari, dem zufolge Giorgione ein Porträt der Königin ausgeführt 

habe.940 Diese These wird mittlerweile generell als unhaltbar angesehen. Hier ge-

nügt ein Blick auf Gentile Bellinis authentisches, um 1500 entstandenes und in 

Budapest aufbewahrtes Bildnis der reich geschmückten und matronenhaft darge-

Abb. 101, S. 297



101	 Tizian, sogen. „Schiavona“, Leinwand, 117 x 97 cm, London, National Gallery



298

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI stellten Fürstin, mit deren ältlichen Gesichtszügen die pausbäckige Schiavona auch 

nicht die geringste Ähnlichkeit aufweist. Und sollte diese mit Caterina Cornaro 

identisch sein, dann hätte der Maler das Bildnis erst in deren Todesjahr oder kurz 

danach geschaffen. Dass er dabei das Rad der Zeit zurückgedreht und, basierend 

auf reiner Fantasie, die Herrin von Asolo um mindestens drei Jahrzehnte jünger 

dargestellt hat, ist wohl auszuschließen. So gesehen könnte die originelle Porträt-

gestaltung laut Ferino-Pagden auf einer persönlichen Erfindung des Künstlers be-

ruhen – eine Idee, der man durchaus etwas abgewinnen kann, zumindest, solange 

man diese Frau namentlich nicht zuordnen kann. Nicholas Penny hält es sogar für 

möglich, dass die Schiavona kein konkretes Auftragswerk war, sondern der Künst-

ler (so Ferino-Pagdens freie Übersetzung) „in Eigenregie vielleicht ein Mitglied 

seines Haushalts malte, um damit Auftraggeber zu animieren, ihre Frauen por

trätieren zu lassen“.941 Cooks Zuschreibung an Giorgione fand in Justi einen über-

zeugten Anhänger und auch Hetzer attestierte der Schiavona eine größere Nähe 

zu Giorgione als zu Tizian. In den 30er-Jahren finden die Giorgione-Befürworter 

mit Wilde und Richter eine gewichtige Verstärkung, wobei Letzterer in Tizian nur 

noch den Vollender des Gemäldes vermutet. Spätestens seit der Restaurierung in 

den 50er-Jahren und dem darauf folgenden Artikel von Gould, der die Beteiligung 

Giorgiones in einem früheren Stadium als „sehr unwahrscheinlich“ ausschließt, 

wird das Bildnis – abgesehen von Tschmelitsch – allgemein als autografes Werk 

Tizians anerkannt.942

Abgesehen davon, dass der Maler angesichts eines bemerkenswerten Mangels 

an weiblichen Porträts in der venezianischen Malerei der beiden ersten Jahrzehnte 

des Cinquecentos eine signifikante Marktlücke füllt, setzt er mit der Schiavona 

auch künstlerisch eine in mehrfacher Hinsicht revolutionäre Tat. Anstatt, wie sonst 

üblich, an der Mittelachse orientiert, ist die Figur betont asymmetrisch nach links 

versetzt – die Folge davon ist eine im rechten oberen Bildquadranten durch die 

ungewöhnlich große Fläche des Dunkelgrunds erzeugte gähnende Leere, die, als 

Störung des Gleichgewichts Spannung erzeugend, umso mehr die Aufmerksam-

keit auf die Porträtierte lenkt. Neu ist ferner, dass diese – entgegen der Tradition 

– nicht halbfigurig, sondern als Kniestück dargestellt ist; Letzteres evoziert eine di-

rektere Kontaktnahme mit dem Betrachter. Die Frau steht hinter einer abgestuften 

Marmorbrüstung, frontal wiedergegeben, den Blick kommunikationsfreudig auf 

den Betrachter gerichtet. „Milde Freundlichkeit, erfahrungsreiche Klugheit und ab-

geklärter Humor“ sind Eigenschaften, die ihr Justi attestiert. Und der Autor weiter: 

„[…] es besteht eine Beziehung lebendigster Art zwischen Werk und Betrachter: 

offen und herzlich blickt uns die Frau ins Auge – das hatte man vor keinem Ge-

mälde älterer Meister erlebt, am wenigsten bei weiblichen Porträts.“943 Wie schon 

erwähnt, erinnert die junge Frau an eine wohlbeleibte ländliche Schönheit, als 

hätte sie der Künstler als Patrizierin verkleidet. Das mit ausgeprägtem Doppelkinn 

versehene Antlitz ist – durch das seitlich anliegende Haarnetz in der Breite betont 

– in antiklassischer Manier bereits der Kreisform angenähert. Mit dem verständnis-

voll anmutenden, von einem milden Lächeln umspielten Gesichtsausdruck und der 

behäbigen, etwas übergewichtigen Körperlichkeit und einer Art phlegmatischer 



299

GIORGIONESKE EINFLÜSSEErdverbundenheit der Dargestellten hat der Maler hier offensichtlich, so Tschme-

litsch, einem „mütterlichen Frauenideal“ gehuldigt.944 In dieser „Einfachheit und 

schlichten Menschlichkeit“ (Justi) wird eine Extrovertiertheit manifest, die etwa der 

verschlossen introspektiven Mutter in Giorgiones Tempesta völlig fremd ist und 

ganz allgemein dessen geheimnisumwittertem Wesen widerspricht. Trotz träger 

Massigkeit hat Tizian es verstanden, der Figur eine, wenn auch sehr verhaltene Be-

wegtheit zu verleihen. Man bemerkt dies an der rechten, leicht vorgenommenen 

Schulter und an dem in Gegenrichtung sanft gedrehten Haupt. Folgerichtig trifft 

das Licht auf die rechte Gesichtshälfte, wogegen die linke in den Halbschatten 

zurücktritt, ohne allerdings die Sichtbarkeit des Auges zu schmälern. Die einzige 

Aktion der Frau besteht darin, dass sie den linken Arm abwinkelt und sich mit der 

Hand auf die Brüstung stützt. Von dieser sind jedoch nur die Finger zu sehen – als 

Motiv betrachtet eine Idee, die auf Giorgiones Giustiniani- und Goldman-Bildnis 

zurückgeht, die Abstufung der Brüstung eingeschlossen. 

Hetzer hat Tizians Autorschaft mit folgender Begründung angezweifelt: „Der 

Körper ist nicht mit tizianischer Straffheit in die Fläche gefügt […], geht er doch 

nicht mit den Grundrichtungen die für Tizian so bezeichnende feste Verbindung 

ein.“945 Das Gegenteil ist der Fall. Die Komposition ist im Verzicht auf jegliche 

räumliche Andeutung nach streng flächenprojektiven Gesichtspunkten angelegt. 

Die Figur ist stringent in die „Grundrichtungen“ (Vertikale und Horizontale) der 

rektangulären Brüstungsabstufung integriert, wofür vor allem die Struktur des 

bräunlich roten Gewandes sorgt. Dies zeigt sich in der Horizontalen des erhöhten 

Parapetts, die sich in bindender Funktion im Gürtel des Kleides fortsetzt. Zudem 

sind die gerade verlaufende Dekolletéborte und der Gürtel parallel zur Horizon-

tale des linken Brüstungsbereichs angeordnet. Im Übrigen ist das strahlende Weiß 

des aus den geschlitzten Ärmeln hervorquellenden Unterhemds als untrügliches 

Markenzeichen Tizians anzusehen. Signifikant weiters der spezifische Pinselduk-

tus, mit dem der Künstler sein Interesse an einer realistischen Wiedergabe des 

Stofflichen bekundet, sei es am dichten Wollmaterial des Gewandes, am transpa-

renten, über die Schulter der Frau drapierten Seidentuch oder in der vorzüglichen, 

in ihrem trompe-l’oeil-Effekt von Giorgione unerreichten Marmorimitation der 

Brüstung.

Die Idee, eine Porträtierte im selben Bild gleich zweimal darzustellen, hat ei-

nen frappant innovativen Stellenwert. Gemeint ist die „all’antica“ gearbeitete, 

im Profil gezeigte Reliefbüste, die rechts unten – diagonal zum en face gemalten 

Antlitz versetzt – applikativ in die marmorne Brüstungsfläche integriert ist. Dass 

hier zwischen der gemalten und skulptierten Fassung des Porträts eine zwingende 

Identität besteht, sozusagen ein Doppelporträt vorliegt, steht außer Zweifel; dafür 

spricht allein schon das in beiden Fällen markant hervortretende Doppelkinn der 

Dargestellten. Schon seit Beginn der Forschung war klar, dass diese eine – bezüg-

lich Gesichtstypus, Kleidung und Stattlichkeit – stupende Affinität mit der Mutter 

in Tizians Paduaner Fresko Das Wunder des Neugeborenen aufweist. Ausgehend 

von dessen Entstehungsjahr 1511, neigt man heute dazu, die Schiavona annä-

hernd zeitgleich zu datieren. Generell wird behauptet, dass die Reliefbüste mit 

Abb. 20, S. 83; Abb. 51, S. 181

Abb. 77, S. 255



300

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI dem Paragone-Streit in Verbindung steht, demzufolge, wie schon erwähnt, der 

Vorzug der Malerei darauf beruhe, imstande zu sein, einen Gegenstand oder eine 

Figur von mehreren Seiten in einem Bild simultan wiederzugeben. Gut möglich, 

dass Tizian – vielleicht mit einem Seitenblick auf Tullio Lombardo, dem damals be-

deutendsten Bildhauer Venedigs – derlei Intentionen verfolgt hat.946 Wichtiger als 

der Paragone-Disput sei laut Ferino-Pagden der Memoria-Gedanke: „Und mit die-

ser scheint sich Tizian hier auf besonders originelle Weise auseinandergesetzt zu 

haben, indem er das hic et nunc – realistisch als Fleisch und Blut in Farbe – seinem 

ins Zeitlose umgesetzten, idealisierten Simulacrum in Stein gegenüberstellt und 

das momentane Heute mit dem Ewigen, Gegenwart und Zukunft verbindet.“947 

Zusätzlich mag man auch den Aspekt eines memento mori in Betracht ziehen.

1959 wurde eine Röntgenaufnahme angefertigt, die zahlreiche Abweichungen 

vom fertigen Gemälde erkennen lässt. Obwohl sich schon Gould mit dieser ein-

gehend beschäftigt hat, ist eine befriedigende Interpretation derselben m. W. bis 

heute noch ausständig. Ferino-Pagden etwa vermag daraus nicht mehr als einen 

„wirren Gestaltungsprozess“ abzulesen.948 Eindeutig zu klären ist die ursprüng

liche Fassung des Kopfs der Schiavona. Vorgesehen waren zunächst ein Kopftuch 

und eine erheblich schlankere Ausbildung des Antlitzes. Zudem hielt sie die Augen 

gesenkt mit vermutlicher Blickrichtung nach rechts unten, darin wohl am stärks-

ten vom Istzustand des Gemäldes abweichend. Daraus lässt sich auf eine intro-

vertierte Geisteshaltung schließen, wie sie in Giorgiones Bildern häufig, in jenen 

Tizians hingegen selten anzutreffen ist. Evident ist ferner ein sich rechts oben öff-

nendes Rundfenster, das später komplett zugemalt wurde, wohl nicht zum Vorteil 

des Gleichgewichts der Komposition. Im Übrigen tritt das Motiv des Rundfensters 

auch in Giorgiones Mann im Pelz und in dessen verworfenem Erstkonzept zum 

Salomon-Urteil (Kingston Lacy) in Erscheinung. Diffiziler wird die Sache, wenn man 

sich dem unteren Gemäldeabschnitt zuwendet, wo sich zunächst die Frage nach 

der ursprünglichen Beschaffenheit der Brüstung stellt. Einst hatte Holmes vermu-

tet, dass ihr erhöhter Teil mit dem Relief noch nicht vorhanden gewesen sei, eine 

Anschauung, an der man lange festhielt, ehe das Röntgenfoto Gegenteiliges auf-

deckte.949 Die Abstufung der Brüstung war sehr wohl schon in der Planungsphase 

vorgesehen, allerdings in stark reduzierter Höhe gegenüber dem ausgeführten 

Bild. Auch die Profilbüste ist deutlich wahrnehmbar, widersprüchlich nur insofern, 

als sie als Relief auf der eingeschränkten Parapettfläche keinesfalls Platz gefunden 

hätte; durchaus denkbar, dass sie ehedem als Vollplastik davor situiert war. Mit Si-

cherheit ist sie nicht mit der aktuellen Büste ident, zumal sie einerseits in größerem 

Umfang den Oberkörper erkennen lässt, andererseits zum gemalten Haupt der 

Schiavona in einem merklich verringerten Größenverhältnis steht; im ausgeführ-

ten Gemälde ist eine diesbezügliche Übereinstimmung zu registrieren. Abschlie-

ßend sollte man danach fragen, was aus diesen Beobachtungen zu folgern ist. 

Handelt es sich nun tatsächlich um eine und dieselbe Handschrift eines Künstlers, 

der auf beschwerlichem Weg mit wechselnden Lösungsversuchen experimentiert, 

um letztlich zu einer geglückten Schlussfassung des Gemäldes zu gelangen? Oder 

wäre es vielleicht doch ratsam, Richters, zugegeben, solitäre These wieder in den 

Abb. 102, S. 301

Abb. 52, S. 183



301

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

wissenschaftlichen Diskurs einzubeziehen, wonach Giorgione die Grundinvention 

zum Doppelporträt vorgegeben und Tizian das von diesem wenigstens ansatz-

weise begonnene Werk vermutlich schon in einem frühen Stadium – wohlweislich 

unter dem Aspekt einschneidender Korrekturabsichten – übernommen und zur 

Vollendung gebracht habe?

Mit dem Gemälde Der Mann mit dem blauen Ärmel (sogenannter Ariost oder Bild-

nis-Barbarigo; London, National Gallery) schuf Tizian sein wahrscheinlich frühes-

tes männliches Porträt, das mit seinem innovativen Anspruch der etwa zeitgleich 

entstandenen Schiavona nahesteht.950 Als Reinier Van Persijn nach dem im Besitz 

der Sammlung Alfonso Lopez in Amsterdam befindlichen Bild 1639 einen Stich 

anfertigte, dachte er an eine Darstellung des Dichters Lodovico Ariost. Diese Iden-

tifikation wurde, wiewohl sie sich lange hielt und als Bildtitel bisweilen noch heute 

gebräuchlich ist, anhand von Vergleichen mit gesicherten Porträts des Dichters 

102	 Röntgenaufnahme der „Schiavona“

Abb. 103, S. 303



302

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI falsifiziert.951 Unter Berufung auf Vasari glaubte man später, mit der Darstellung ei-

nes Mitglieds der Familie Barbarigo die richtige Lösung gefunden zu haben. In der 

zweiten Ausgabe seiner Vite (1568; ed. 1987, S. 156) beschreibt der Historiograf 

ein Gemälde des 18-jährigen Tizian, das mit jenem in der National Gallery ident 

sein könnte.952 Gewürdigt werden vor allem die technische Perfektion und stoff-

liche Detailtreue des in der „maniera di Giorgione“ malenden Künstlers, der, so 

Vasari an anderer Stelle, bei der Bewerbung um die Beteiligung am Freskenzyklus 

des Fondaco dei Tedeschi die besondere Protektion des angeblich hier dargestell-

ten „gentiluomo“ aus dem Haus Barbarigo genossen habe. Die Sache hat indes 

einen Haken: Laut Vasari habe Tizian seine Signatur im dunklen Hintergrund („in 

ombra“) angebracht. In Wirklichkeit jedoch findet sich diese („T.V.“), ähnlich wie 

in der Schiavona, an der Brüstung des Gemäldes. So gesehen ist nicht mit Sicher-

heit zu entscheiden, ob das Londoner Bildnis mit jenem von Vasari beschriebenen 

Barbarigo identisch ist. Für Pedrocco, Pope-Hennessy und Zuffi spricht jedenfalls 

einiges für diese Hypothese.953 Walther hat sogar in Erwägung gezogen, dass es 

sich hier um ein Selbstporträt des Künstlers handle – eine dritte Deutungsvariante, 

die allerdings jeglicher Grundlage entbehrt.954

Entsprechend dem Urteil Vasaris, wonach das Gemälde eine deutliche Affini-

tät mit Giorgiones Wirken aufweise, hatten, so der Bericht des Viten-Verfassers, 

die meisten Zeitgenossen das Porträt für ein Werk Giorgiones gehalten („sareppe 

stato tenuto opera di Giorgione“). In der Forschung waren Waagen und Crowe 

& Cavalcaselle die ersten Kunsthistoriker, welche die Richtigkeit von Vasaris Zu-

schreibung an Tizian bestätigten. Schon in der nächsten Generation stieß diese 

Anschauung auf Ablehnung. Während Cook sich uneingeschränkt für Giorgione 

einsetzte und die Signatur als spätere Zutat Tizians betrachtete, konnten sich Justi 

und Hetzer weder für Giorgione noch Tizian entscheiden. Und, wie im Fall der 

Schiavona, suchte Richter den Kompromiss, indem er den Meister aus Castel-

franco als Inventor und jenen aus Cadore als Vollender des Werks ansah. In der 

Folge gab es m. W. nie wieder Stimmen, die Tizians Urheberschaft bestritten bezie-

hungsweise relativiert haben.955

„Der Aufbau [des Gemäldes] ist ungewöhnlich, kommt ähnlich nur sehr selten 

vor“, schreibt Justi. Der Körper des in halber Figur vor neutralem, mit einem Hauch 

von Grün durchsetztem Dunkelgrund dargestellten Mannes zeigt sich in radika-

ler Seitenansicht, das Haupt im Dreiviertelprofil dem Betrachter zugewandt. Das 

hell beleuchtete Antlitz kontrastiert mit der schwarzen Bart- und Haartracht. Der 

stechende Blick erinnert, modern ausgedrückt, an eine fotografisch konstruierte, 

„auf Pose“ bedachte Momentaufnahme. Die Haare sind, so Baldass, „als einheit-

liche Masse behandelt“, wie sie auch bei Giorgione (s. Goldman- und Giustiniani-

Bildnis) des Öfteren aufscheint. Hier ist nochmals auf Vasari zu verweisen, der, sein 

beschriebenes Barbarigo-Bildnis betreffend, gerade vom Gegenteil berichtet: „[…] 

jedes einzelne Haar war so fein gemalt, dass man sie hätte zählen können […].“ 

Da stellt sich wohl erneut die Frage, ob dieses Gemälde tatsächlich mit jenem in 

London identisch beziehungsweise ob mit der Barbarigo-Benennung viel mehr ge-

wonnen ist als mit der obsoleten Ariost-Hypothese.



103	 Tizian, Der Mann mit dem blauen Ärmel (sogen. Ariost oder Bildnis-Barbarigo), Leinwand, 81,2 x 66,3 cm, London, National Gallery



304

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI Der abgewinkelte Arm ruht mit dem Ellbogen auf einer niederen durchlaufenden 

Brüstung, fast schon provokant den Eindruck eines greifbaren Nahverhältnisses 

zum Beschauer evozierend. Der Arm beschreibt eine dynamisch nach vorne und 

– verdeutlicht durch den verkürzten, in den Halbschatten tauchenden Unterarm, 

dessen Hand nur ansatzweise erkennbar ist – rückwärts weisende Keilform. Die 

auch im Wortsinn vordergründige Repräsentationsabsicht manifestiert sich vor al-

lem im blauen Ärmel, dessen dicker, wie wattiert anmutender Stoff von zahllosen 

Kerben übersät ist. Hetzer, der nichts unversucht lässt, das Bildnis Tizian abzuer-

kennen, kritisiert diese minutiöse Stoffbehandlung mit abfälligen Worten: „[…] die 

Langeweile der tausend verstreuten Fältchen hätte [Tizian] nicht mitgemacht“.956 

Der Ärmel beschreibt eine Kurve – ein strukturell „alles übertönendes Motiv“ (Het-

zer) –, die den Hinterkopf der Figur und den schwarzen, über die Schulter geleg-

ten Mantel einschließt und eine flächenhafte wie räumlich-dynamische Wirkung 

zeitigt. In all dem sind Anklänge eines Giorgionismus wohl kaum zu leugnen. Da-

gegen hat vor allem Pedrocco Einspruch erhoben, wenn er bemerkt: „Der Ver-

gleich mit den von Giorgione geschaffenen Bildnissen im Dreiviertelprofil […] bei-

spielsweise mit dem Goldman-Bildnis veranschaulicht bestens, dass beide Künstler 

zwei verschiedenen Welten angehörten, die auch ihre Malstile prägten: energisch 

und realistisch bei Tizian, lyrisch inspiriert bei Giorgione.“957 Abgesehen davon, 

dass der Autor hier dem häufig vertretenen Vorurteil huldigt, in Tizian den Drama-

tiker und in Giorgione den Lyriker zu sehen, führt er als Stütze seiner Argumenta-

tion ausgerechnet das komparativ ungünstigste Bildbeispiel Giorgiones ins Treffen. 

Alles, was er beim vermeintlichen Lyriker Giorgione vermisst, dokumentiert sich 

geradezu mustergültig in dessen Goldman-Bildnis: sei es die direkte, vom herrisch 

herausfordernden Blick des Porträtierten evozierte Kontaktnahme mit dem Be-

trachter oder dessen auf Buch und Brüstung gestützte, energisch geballte Faust; 

zudem ist hier ergänzend auch an Giorgiones Budapester Broccardo zu erinnern, 

der den Ellbogen seines abgewinkelten Arms, analog zum sogenannten Ariost – in 

weit ausholender Geste auf die Brüstung stützt. Indessen ist nicht zu bestreiten, 

dass Tizian angesichts seines übersteigerten Interesses an der stofflichen Wieder-

gabe des zur großen Form aufgeblähten Ärmelbauschs „die Grenzen des giorgio-

nismo in einer Art Hyperrealismus erweitert“.958 

Baldass zufolge „erhält das Werk durch die breite Lagerung des Armes eine 

Basis für die geschlossene Massengliederung, die wir sonst nur in Werken der 

florentinisch-römischen Hochrenaissance wiederfinden“.959 Dies führt zu Raffaels 

Castiglione-Porträt (1514/15) und seiner Donna Velata (ca. 1515/16), in denen 

sich dieser klassische Stil voll ausgeprägt zeigt. In beiden Fällen spielt der auf dem 

unteren Bildrand ruhende, in monumentale Stoffmassen gehüllte Arm eine kom-

positionell gravierende Rolle. Nur ist dabei zu bedenken, dass Raffaels Bildnisse mit 

Sicherheit erst nach dem sogenannten Ariost entstanden sind. Dennoch fällt es 

schwer zu glauben, dass dessen revolutionärer Bildgedanke auf einer eigenstän-

digen Invention des erst 18-jährigen Tizian beruht. Vielleicht ist es doch ratsam, 

Justis Anschauung, der zufolge die ursprüngliche Bildidee von Giorgione stamme, 

nicht ganz aus dem wissenschaftlichen Diskurs zu eliminieren. Die These des Au-

Abb. 51, S. 181

Abb. 50, S. 177



305

GIORGIONESKE EINFLÜSSEtors, wonach sich im Londoner Gemälde „Raffaels römische Größe mit dem Erbe 

Giorgiones verbindet“, wird aufgrund der Datierungsdiskrepanz allerdings wohl 

kaum unwidersprochen bleiben.960 

Erwähnenswert – wiewohl ein Einzelfall in der Forschung – ist Wickhoffs Zu-

schreibung an Sebastiano del Piombo – „kein schlechter Gedanke“, findet Justi. 

Und auch Hetzer vermag dieser Attribution mit der Bemerkung etwas abzugewin-

nen, dass das Londoner Gemälde mit seinem „pompösen Schwung“ Sebastiano 

„viel näher kommt“ als Tizian oder Giorgione.961 Ohne Wickhoffs Zuschreibung 

bestätigen zu wollen, erweist sich ein Vergleich mit Sebastianos inschriftlich mit 

1510 datierter Salome insofern als nützlich, als Tizian in seinem vermutlich erst 

um eine Spur später entstandenen sogenannten Ariost auf Sebastianos Porträt-

verständnis reagiert haben könnte, dieses vielleicht als eine künstlerische Heraus-

forderung empfunden hat. In beiden Fällen dominieren die strenge Seitenansicht 

des Körpers in Verbindung mit der Dreiviertelprofil-Kopfdrehung, zudem „die 

höchst mächtige Form des Ärmels und die einfache Großartigkeit des Umrisses“ 

(Justi). Damit erschöpft sich aber bereits die Affinität. Während Salomes Unterarm 

konsequent bildparallel auf der Brüstung ruht und generell eine rigoros flächen-

hafte Komposition vorherrscht, ist der Arm des von Tizian Porträtierten in seiner 

Gesamtheit (die Schulter inbegriffen) in eine raumgreifende Kurvatur eingebun-

den. Hinzu kommen beträchtliche Unterschiede im Pinselduktus, in der Lichtbe-

handlung und der Wiedergabe des Stofflichen. Letzteres betrifft Salomes über die 

Schulter drapiertes blaues Kleid, dessen Faltengebung aufgrund scharf pointierter 

Reflexlichter einen nahezu metallischen Eindruck vermittelt. Bei Tizian hingegen 

ist der blaue Ärmel trotz Detailtreue von sanft gleitendem Licht durchdrungen 

und stofflich durch eine ungleich malerischere Darstellungsweise charakterisiert. 

Unterschiedlich gegenüber Sebastiano auch die in den Schattenpartien der Ge-

sichtszüge des sogenannten Ariost weich anmutende Modellierung. Im Haupt der 

Salome hingegen manifestiert sich eine marmorne, fast schon skulpturale Glätte, 

die, so Lucco, an ein Nahverhältnis Sebastianos zu den Skulpturen Tullio Lombar-

dos denken lässt.962 Anhand dieses Vergleichs wird somit klar, mit welch unter-

schiedlichen Mitteln die beiden creati – bei grundsätzlich ähnlicher Haltung der 

Dargestellten – an die Lösung der Porträtproblematik, anscheinend miteinander 

konkurrierend, herangegangen sind.

Pedrocco wie Humfrey datieren das Bildnis eines Mannes (Kopenhagen, Statens Mu-

seum for Kunst) mit ca. 1511, zählen es mithin, so auch Baldass, zu Tizians frühes-

ten Porträtleistungen. Davon markant abweichend m. W. nur Wethey, der für einen 

Zeitraum zwischen 1515 und 1518 plädiert.963 Die frühesten Nachrichten stammen 

aus dem Jahr 1828, als das Gemälde seinen Besitzer wechselte und Tizian zuge-

schrieben wurde. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts bestätigt Sirèn die Autorschaft des 

Malers, nachdem er sich zunächst für Bernardino Licinio eingesetzt hatte. Und seit 

Suida gibt es kaum noch Stimmen, welche die Tizian-Attribution bestreiten. Gegen-

wärtig vertritt m. W. lediglich Joannides eine davon abweichende Meinung, indem 

er das Porträt im Verzicht auf jegliche Argumentation als Arbeit Francesco Vecellios 

Abb. 92, S. 286

Abb. 104, S. 306



306

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI (Sohn Tizians) betrachtet.964 – Neben den an sich schon unterschiedlichen Bildnis-

sen des sogenannten Ariost und der Schiavona präsentiert Tizian im Kopenhagener 

Gemälde einen dritten, laut Baldass und Pedrocco mit der älteren venezianischen 

Tradition zusammenhängenden Porträtmodus, dessen Eigenart darin besteht, den 

Dargestellten mit einem Landschaftsausschnitt zu junktimieren – eine Idee, auf die 

der Künstler erst wieder innerhalb der 30er- bis 50er-Jahre zurückgreifen wird. Ihm 

war Giovanni Bellini etwa ein halbes Jahrzehnt vorangegangen, als er, Memling fol-

gend, das Porträt des Pietro Bembo (ca. 1505) – allerdings nur als Büste und nicht 

als Halbfigur – erstmalig in der venezianischen Malerei in eine den gesamten Hinter-

grund umfassende Landschaft stellte.965 Die Vermutung von Rapp, wonach es sich 

bei Tizians Porträtiertem um ein Bildnis Bellinis handle, fand zu Recht wenig Beifall, 

zumal jener höchstens als 65-Jähriger dargestellt ist, Bellini hingegen damals bereits 

das 75. Lebensjahr überschritten hatte.966

Anders als im sogenannten Ariost und in der Schiavona erstreckt sich der Ober-

körper des Mannes über die gesamte Bildbreite und im Gegensatz zu den beiden 

koloristisch pointierten Bildern werden dessen schwarzes Barett und Gewand von 

der gleich dunklen Hintergrundswand vollständig absorbiert. Umso mehr Auf-

merksamkeit erregen das in gleichmäßiger Helligkeit erscheinende Antlitz sowie 

die auf dem Bildrand ruhende, zur Faust geballte Hand. Das angesichts des tief 

schattierten Halses wie vom Körper abgehobene, herrisch hochgereckte Haupt ist 

in betonter Augenblicklichkeit nach links gedreht, das von schulterlangem grauem 

Haar gerahmte und scharf konturierte Antlitz in Dreiviertelansicht wiedergege-

ben. Der wie auf einen bestimmten Punkt fixierte Blick schweift in die Ferne. Der 

schmallippige Mund, das kantig vorgereckte Kinn sowie die geballte Faust zeugen 

von Unbeugsamkeit und Willensstärke. Baldass zufolge ist der Porträtierte „ohne 

jede Pose des Nachdenkens oder der Verträumtheit, sachlich, aber mit psycholo-

gischer Differenzierung wiedergegeben, […] die momentane Note ist nicht die 

des Giorgionismus […]. Der giorgioneske Einschlag beschränkt sich auf die Wie-

dergabe der Landschaft“ mit den für Giorgione typischen transparent belaubten 

Bäumen.967 Die momentane Reaktion, jähe Kopfbewegung und der knochig her-

vorgehobene Jochbogen des Dargestellten erinnern an Tizians Spinettspieler im 

ungefähr zeitgleich entstandenen Pitti-Konzert.

In der Folge (bis etwa 1516) malt Tizian eine Reihe männlicher Porträts, in der 

die eigenständige Note seiner frühesten Bildnisse gegenüber einem mehr oder 

minder ausgeprägten Giorgionismus merklich zurücktritt. Den Anfang macht das 

unvollendet gebliebene Bildnis eines Musikers (Rom, Galleria Spada), das man ver-

einzelt (wie etwa Hermanin) sogar für ein autografes Werk Giorgiones hielt. Die 

erste Zuschreibung an Tizian stammt m. W. von Hadeln, der das Musikerporträt 

dessen Frühwerk zuordnet. Ihm folgt Suida mit wissenschaftlich begründeter Ar-

gumentation. Fortan formiert sich eine breite Mehrheit von Fachleuten, die sich 

für Tizians Autorschaft einsetzt. Zu den wenigen Ausnahmen zählt Wethey, der 

sich mit dem unverbindlichen Vermerk „Venetian School“ begnügt. Unter den 

sich zwischen 1510 und 1516 erstreckenden Datierungsvorschlägen scheint jener 

Humfreys (ca. 1512–13) der richtige zu sein.968 

Abb. 84, S. 271

Abb. 105, S. 308



307

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

Wie in Giorgiones Giustiniani- u. Goldman-Porträt, handelt es sich um eine abge-

treppte Brüstung, hinter welcher der junge Mann in halbfiguriger Größe steht, die 

Hand auf einer von der Brüstungserhöhung herabquellenden Schriftrolle gelagert. 

Die strenge Seitenansicht des Körpers, der abgewinkelte Arm, der gebauschte Är-

mel, die Kopfwendung und der den Betrachter fixierende Blick entsprechen dem 

Grundschema des sogenannten Ariost-Bildnisses. Die weit über die Schulter fal-

lende Lockenpracht, das salopp unter dem schwarzen Rock hervorlugende Hemd 

sowie der halb fertige Zustand des Gemäldes, der vielleicht für einen aus Tizians 

Freundeskreis stammenden Auftraggeber spricht, verstärken den Eindruck einer 

von geheimnisvollem Dunkel umwitterten Künstlerexistenz. Dass es sich um einen 

Musiker handelt, verrät die im Hintergrund sichtbare Schnecke eines Streichinstru-

ments, das mitunter als Violine bezeichnet wird – ungeachtet dessen, dass dafür 

die Schnecke viel zu groß dargestellt ist. Diese irrtümliche Beobachtung wird bis-

weilen, so z. B. von Pedrocco, zum Anlass genommen, dem Gemälde den fälsch-

lichen Titel „Bildnis eines Geigers“ zu verleihen. Der totale Verzicht auf Buntfar-

104	 Tizian, Bildnis eines Mannes, Leinwand 
80 x 66 cm, Kopenhagen, Statens Museum 
for Kunst

Abb. 103, S. 303



308

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI

bigkeit und die vorherrschende Dunkelheit lenken den Fokus auf das blasse, durch 

sensiblen Ausdruck gekennzeichnete Antlitz des bärtigen Musikers. „A mood of 

giorgionesque sentiment is still prevalent“, so Humfreys knapper Kommentar.969 

Wie ein Vergleich mit dem von David Teniers d. J. als Kopie nach einem verschol-

lenen Werk Giorgiones gefertigtes Gemälde mit dem Titel Orpheus (New York, 

Privatsammlung) bestätigt, ist hier der Einfluss des Giorgionismus auf Tizian un-

verkennbar. Im Inventar der Sammlung Hamilton von 1649 wird das der Kopie 

zugrunde liegende Gemälde als „Un orphee“ bezeichnet, desgleichen im Inven-

tar der Brüsseler Sammlung von Erzherzog Leopold Wilhelm, dort versehen mit 

dem Zusatz: „Man hält es von Giorgione Original“. Weshalb Eller den Porträtierten 

mit „Nero vor Rom“ identifiziert, bleibt unerfindlich.970 Dass es sich hier nicht um 

den römischen Kaiser, sondern um Orpheus handelt, steht außer Zweifel. Mit tief 

bekümmerter Miene und Trauer um den Verlust seiner Gattin Eurydike, die im 

Hintergrund in den brennenden Höllenschlund des Hades entführt wird, blickt die-

105	 Tizian, Bildnis eines Musikers, Leinwand, 
98 x 81,8 cm, Rom, Galleria Spada



309

ser, eine ansatzweise erkennbare Violine haltend, auf den Beschauer. Im Kontrast 

zwischen der Seitenansicht und Kopfwendung des gottbegnadeten Sängers und 

im Hinblick auf dessen wallendes Haar und Barttracht sowie sensibles, aus dem 

umgebenden Dunkel suggestiv hervortretendes Antlitz manifestieren sich in der 

Tat bemerkenswerte Analogien zu Tizians Musikerporträt. 

Mit dem Bildnis eines Mannes (ca. 1512–14; New York, Metropolitan Museum) 

bringt Tizian innerhalb seiner langen Reihe halbfiguriger Porträtdarstellungen eine 

im Traditionsrückgriff auf das Quattrocento solitäre Variante ins Spiel, den Typus 

des durch die Schulterpartie begrenzten Brustbilds. Anfangs wurde über die Eigen-

händigkeit des Werks heftig diskutiert. Bodes Einschätzung bestätigend, plädierte 

Berenson für Giorgione, wogegen sich Richter für eine Zuschreibung an Palma il 

Vecchio einsetzte. Während sich Wethey mit dem Vermerk „giorgionesker Maler“ 

begnügt, ist es in der neueren Forschung lediglich Tschmelitsch, der für Giorgione 

Partei ergreift. Suidas erstmalige Zuschreibung des Gemäldes an Tizian stieß zu-

nehmend auf Akzeptanz und heute gibt es kaum noch Gegenstimmen, welche die 

Autorschaft des Künstlers infrage stellen.971 Schon Morassi hat – bezüglich Kopf-

haltung und Physiognomie des Porträtierten – auf eine enge Verwandtschaft mit 

der nach Giorgiones Orpheus gefertigten Kopie von Teniers verwiesen, allerdings 

mit der Schlussfolgerung, das New Yorker Bildnis nicht dem Meister von Castel-

franco, sondern Tizian zuzuordnen.972 Die gleiche komparative, wiewohl noch 

schlüssigere Argumentationsrichtung gilt für Tizians schon erwähntes Bildnis eines 

Musikers, das seinerseits einige Analogien zum New Yorker Porträt aufweist, somit 

dessen Tizian-Attribution dienlich sein kann. Eine Affinität mit dem Musikerbildnis 

manifestiert sich vor allem in der gleichlautenden Gegenüberstellung von Seiten- 

und Dreiviertelprofilansicht, ferner im suggestiven Blick auf den Beschauer, der an-

gesichts der Wahl des Büstentypus – der Kopf entspricht mehr als der halben Höhe 

des Gemäldes – in einem unmittelbareren Nahverhältnis zum Dargestellten steht. 

Indessen gibt es merkliche Unterschiede in der Formulierung des Antlitzes. Wäh-

rend die Gesichtszüge des Musikers relativ weich ausgebildet sind, ist für jene des 

Porträtierten im New Yorker Gemälde eine eher harte Malweise kennzeichnend; 

man beachte nur dessen scharf gezeichneten Nasenrücken oder die linearistisch 

gezogene Kontur der linken Gesichtshälfte, an welcher der Bart wie angeklebt 

anmutet. Derlei Beobachtungen mögen für Pedrocco maßgeblich gewesen sein, 

das Bildnis nur „hypothetisch“ in Tizians Werkkatalog aufzunehmen, ohne dass 

diese Einschränkung in der neuesten Forschung ein Echo hervorgerufen hätte.973 

Der junge Mann ist im Begriff, mit seiner Linken den Handschuh von der rechten 

Hand zu ziehen. Joannides deutet diesen Vorgang dahin gehend, dass der Darge-

stellte seine vom Handschuh befreite Rechte im nächsten Moment seinem ima-

ginären Visavis zum Gruß reichen wird.974 Im Übrigen wird Tizian das innovative 

Handschuh-Motiv noch des Öfteren, kulminierend im berühmten Gemälde Mann 

mit Handschuh (ca. 1520/22; Paris, Louvre), zur Anwendung bringen. 

Bisweilen glaubte man, den Porträtierten mit dem am Hof von Ferrara wirken-

den Dichter Ariost (1474–1533) identifizieren zu können. Eine irrtümliche An-

schauung, für die sich Tschmelitsch besonders eingesetzt hat. „Mehr als 20 Jahre 

106	 Kopie von David Teniers d. J. nach einem 
verschollenen Werk Giorgiones, Orpheus, 
Leinwand auf Holz, 16,8 x 11,7 cm, New 
York, Sammlung Suida-Manning

107	 Tizian, Bildnis eines Mannes, Leinwand, 
50,2 x 45,1 cm, New York, Metropolitan 
Museum



310

früher muss der Dichter so ausgesehen haben, wie er hier gegeben ist“, so der Au-

tor von der Datierung des Gemäldes ausgehend, das in der Tat einen etwa 20-jäh-

rigen Jüngling zeigt. M.W. gibt es in der damaligen Zeit keinen Bildbeleg dafür, 

dass eine bedeutende Persönlichkeit in so weit ausholender Retrospektive, gleich-

sam auf eidetischer Grundlage, gemalt worden wäre. Indes begnügt sich Tschme-

litsch nicht mit einer spekulativen Behauptung. Zum Beweis seiner vermeintlichen 

Ariost-Identifikation verweist er auf Tizians im Besitz des Herron Art Museum, Indi-

anapolis, befindliches sogenanntes Ariost-Porträt, das Tizian anlässlich seines Auf-

enthalts in Ferrara im Frühling 1516 gemalt haben dürfte und seit Tietze mehrheit-

lich als Bildnis des Dichters anerkannt wird.975 Die namentliche Zuordnung stützt 

sich u. a. auf einen nach Tizian gefertigten Holzschnitt mit dem Poeten auf dem 

Frontispiz des „Orlando Furioso“ (Ausgabe von 1532), wo sich bemerkenswerte 

Ähnlichkeiten mit dem Porträt in Indianapolis abzeichnen. Letzteres zeigt ein Ant-

litz, dessen Züge altersmäßig auf eine historisch korrekte Wiedergabe des damals 

42-jährigen Dichters schließen lassen. Ob es sich hier, wie Wethey annimmt, um 

die Darstellung eines um etwa ein Jahrzehnt jüngeren Mannes handelt, darüber 

lässt sich streiten.976 

Ein bezüglich der Klärung der Ariost-Identifikation zweckdienlicher Vergleich 

zwischen dem New Yorker Porträt und jenem in Indianapolis – beide zählen zum 

selten gewählten Büstentypus – ist nur insofern problematisch, als das Antlitz in 

ersterem in Dreiviertelprofil, in letzterem en face wiedergegeben ist. Trotzdem sind 

die Indizien ausreichend, um die Ariost-These hinsichtlich des New Yorker Port-

räts auszuschließen. Präsentiert sich der Dargestellte hier in rötlich brauner Bart- 

und Haartracht, zeigt jene des tatsächlichen Ariost (Indianapolis) einen dunklen, 

fast schwärzlichen Farbton. Der gravierendste Unterschied besteht darin, dass der 

Dichter einen schmallippigen, auffällig breit geformten Mund aufweist, wogegen 

jener des Jünglings mit dem Handschuh erheblich kleiner ausgebildet ist. 

Es ist wahrscheinlich nicht zu viel gesagt, dass sich Tizian bezüglich der Vielfalt 

seiner Porträttypen schon in frühen Jahren mit Giorgiones diesbezüglichem Variati-

onsreichtum messen konnte. Dies bezeugt auch das Gemälde Jüngling mit Hut und 

Handschuhen (ca. 1512–15; Harrowby, Yorkshire, The Earl of Halifax Collection; ent-

lehnt an London, National Gallery), in dem der Dargestellte – ein Einzelfall in Tizians 

frühem Porträtschaffen – in ein System von Architekturversatzstücken eingebun-

den ist, mit seiner Schrägstellung zwischen drei Raumzonen vermittelnd. Er steht als 

Halbfigur hinter einem schmalen Parapett. Links flankiert ihn ein schemenhaft aus 

dem Dunkel auftauchender Pilaster oder Pfeiler, den ein reliefierter, von rankendem 

Blattwerk eingefasster Maskaron schmückt. Daneben eine in die Finsternis zurück-

tretende Wand, die lediglich durch einen Gesimsstreifen als solche wahrnehmbar 

ist. Dieser zielt auf den Kopf des Dargestellten, der dadurch – verstärkt durch den 

knapp vor ihm situierten Pfeiler – eine stabil fixierte Position einnimmt.

Im 1808 erstellten Inventar der Familie Ingram in Temple Newsman wird das Port-

rät erstmalig erwähnt und als Arbeit Tizians bezeichnet. Ein Jahrhundert danach setzt 

sich Cook für Giorgione ein, worauf L. Venturi mit einer Zuschreibung an Palma il 

Vecchio reagiert und Debrunner sogar die Hand Lorenzo Lottos zu entdecken glaubt. 

108	 Tizian, Bildnis eines Mannes („Ariost“), 
Leinwand, 59,5 x 45,5 cm, Indianapolis, 
Herron Art Institute

Abb. 107, S. 309

Rechte Seite:
109	 Tizian, Jüngling mit Hut und Handschuhen, 

Leinwand, 100,3 x 83,3 cm, Harrowby, 
Yorkshire, Earl of Halifax Collection





312

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI Justi rühmt das Porträt als ein „Meisterwerk, das sich genau der Entwicklung Gi-

orgiones einfügt“. Doch gleich nachsetzend kommen ihm Bedenken, wenn er den 

„Ausdruck des Kopfes nicht so überzeugend [findet] wie sonst bei Giorgione“ – eine 

Relativierung, die ihn dazu veranlasst, in der Bildunterschrift dem Namen Giorgiones 

ein Fragezeichen hinzuzufügen.977 Auch bei Hetzer stößt der Kopf auf Kritik. Dieser 

sei, so der Verfasser, „ohne Frische, Kraft und Größe und von einer weichmütigen 

Nachdenklichkeit, die Tizian gar nicht liegt“. Darüber hinaus fällt es Hetzer „wirklich 

schwer, irgendeine bestimmte Beziehung zu Tizian nachzuweisen“.978 Wie schon des 

Öfteren, stellt Suida hier die Weichen zugunsten einer Autorschaft Tizians – eine Zu-

schreibung, die fortan nie ernstlich infrage gestellt wurde.

Kopf und Körper des namentlich unbekannten Porträtierten sind in Dreivier-

telansicht, somit in räumlich konsequenter Schrägstellung wiedergegeben. Aus-

gehend von dessen Willensstärke bekundenden Gesichtszügen und dem in die 

Ferne schweifenden Blick, der ein in der Zukunft liegendes Zielvorhaben zu fixieren 

scheint, gelangt Wethey – im Gegensatz zu Hetzers desavouierender Anschauung 

– zu einem psychologisch positiven Ausdrucksbefund: „[…] the serious intelligent 

face carries conviction and clarity of thought.“979 Für „Klarheit“ sorgt nicht zuletzt 

die auf das geistige wie visuelle Zentrum fokussierte Lichtführung, die das Antlitz 

kontrastierend von den Fesseln der umgebenden Schattenwelt befreit. Dazu er-

gänzend Justis Kommentar zur Malweise: „Der Geschlossenheit des Antlitzes in 

Helligkeit und Tonwert entspricht es, dass die Modellierung mit sparsamen Mitteln 

arbeitet: ein größerer Schatten nur am Unterkiefer, sonst ist das ganze Gesicht 

voll beleuchtet. Der Abstand von den früheren Bildnissen [z. B. Der Mann mit dem 

blauen Ärmel; sogenannter Ariost] ist darin erheblich.“980 Daraus folgernd müsste 

der Autor zur Einsicht gelangt sein, dass sich Tizians Porträtierter keineswegs „ge-

nau der Entwicklung Giorgiones einfügt“. In Wirklichkeit hat sich der Künstler hier 

von Giorgiones änigmatischen sfumato-Bildnissen bereits weit entfernt – ein stilis-

tischer Richtungswandel, der bereits am Spinettspieler im Pitti-Konzert, dessen Af-

finität mit dem Porträt in der Halifax-Sammlung in der Forschung zu Recht betont 

wird, deutlich zutage tritt. 

Hetzer zufolge „steht der Körper des Mannes in Umriss, Gewicht und Aus-

dehnung völlig nichtssagend im Bilde. Er beherrscht nicht die Fläche und geht 

keinerlei Verbindung ein mit den Linien der Brüstung und des Pfeilers“.981 Gerade 

das Gegenteil ist der Fall. Pfeiler, Brüstung und das Gesims der Rückwand bewir-

ken eine innerbildliche Rahmung, in die der Dargestellte überzeugend eingebun-

den ist. Zudem bilden die Architekturelemente eine orthogonale Matrix, mit der 

die ausschließlich mit Kurven und Schrägen strukturierte Figur kontrastiert. – Der 

Jüngling trägt einen schwarzbraunen Mantel mit trapezoidem Brustausschnitt, der 

ein strahlend weißes Hemd freistellt, dessen prägnante Form wie ein Porträtsockel 

anmutet, zudem die Helligkeit des farbresistent blassen Inkarnats verstärkt. Der 

linke Arm wird zur Hälfte vom mächtig aufgebauschten Mantel verdeckt, sodass 

nur der vom gedämpft karminroten Kleidärmel verhüllte Unterarm hervortritt. Die-

ser leitet in schrägem Verlauf zur Hand über, die, auf der Brüstung ruhend, in ei-

nem Handschuh steckt und dessen Pendant umklammert hält. Das blasse Karmin-



313

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

rot, das sich in den schmalen Säumen des Mantelausschnitts wiederholt, markiert 

den Gegenpol zum farbresistenten Antlitz, mit dem Weiß des Ärmels einen Bunt-

unbunt-Kontrast bildend. Mit dem orthogonalen System der Architekturversatz-

stücke konkurrierend, schlägt die rechte Körpersilhouette einen vom Kopf bis zu 

den Handschuhen reichenden Segmentbogen. Die rechte, schräg zurücktretende 

Körperhälfte ist fast gänzlich vom Dunkel absorbiert, vom rechten Arm nur der 

hell akzentuierte Daumen sichtbar, der den oval geformten Hut umfängt. Resü-

mierend sei darauf verwiesen, dass hier eine Spannung erzeugende Ambivalenz 

von Flächen- und Raumprojektion vorliegt, die, abgesehen von einer begrenzten 

Analogie zum Bildnis eines Musikers, in Tizians Porträttätigkeit – zumindest bis zu 

dessen mittlerer Schaffensperiode – als solitäre Kompositionsweise anzusehen ist. 

Im Bildnis eines Malteserritters (ca. 1515; Florenz, Uffizien) scheint sich Tizian 

neuerlich an Giorgione zu erinnern, wiewohl sich dies lediglich auf die Charak-

terisierung und Licht-Schatten-Behandlung des Antlitzes bezieht. Schon als das 

Abb. 110

110	 Tizian, Bildnis eines Malteserritters, 
Leinwand, 80 x 64 cm, Florenz, Uffizien



314

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI Gemälde 1654 in den Besitz von Kardinal Leopoldo de Medici gelangte, galt es als 

ein Werk Tizians. Nicht zuletzt der Umstand, dass auf der Rückseite der Leinwand 

Giorgiones Name vermerkt ist – erst später erkannte man darin eine Beschriftung 

aus dem 18. Jahrhundert – mag dazu beigetragen haben, dass Morelli das Porträt 

dem Meister aus Castelfranco zugewiesen hat – eine Attribution, die in der For-

schung der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts (z. B. bei Monneret de Villard, Gro-

nau, A. Venturi, Richter, Fiocco u. a.) mehrheitlich Zustimmung fand. Doch schon 

seit Suida und Morassi setzte sich nach und nach die ursprüngliche Zuschreibung 

an Tizian durch. Nur noch selten regen sich Zweifel, etwa bei Wethey, der den 

Namen Tizians mit einem Fragezeichen versieht; in der rezenten Fachliteratur sind 

Oppositionsstimmen gänzlich verstummt.982

Wie schon angedeutet, bezeugt das durch den Einsatz eines sfumato weich 

geformte und mit wenig straffen Konturen versehene Antlitz des mit seiner Haar- 

und Barttracht mit dem dunklen Grund verschmelzenden Malteserritters eine 

deutliche Nähe zu manchen Bildnissen aus Giorgiones später Schaffenszeit. Hinzu 

kommt der Giorgiones träumerischem Wesen entsprechende, gedankenverloren 

gesenkte Blick des Porträtierten. Dazu bestätigend Hetzers Kommentar, der indes 

dem Verfasser zugleich als Vorwand dient, das Gemälde im Ganzen Tizian abzu-

sprechen: „Man gehe einmal sämtliche Köpfe Tizians durch […], und man wird 

stets einem festen, klaren Blick begegnen.“983 Bezüglich der Bildaufteilung geht Ti-

zian im Vergleich mit Giorgiones Porträtproportionierung völlig eigene Wege. Der 

Kopf des Maltesers ist in das obere Bilddrittel verschoben, bis knapp zum Bildrand 

reichend – eine für Giorgione wohl undenkbare Platzierung. Demgemäß bleiben 

dem massigen Körper des als Halbfigur Dargestellten zwei Drittel der Bildfläche 

vorbehalten. Desgleichen findet sich hinsichtlich der fast totalen Verschmelzung 

des Körpers mit dem dunklen Hintergrund kein Vergleichsbeispiel in Giorgiones 

Porträtschaffen. Mehr zu erahnen, als zu sehen ist die angedeutete Schrägstellung 

des Dargestellten – erkennbar daran, dass die linke Schulter gegenüber der rech-

ten leicht nach vorne tritt. Kontrapunktisch dazu die verhaltene, in Gegenrichtung 

erfolgende Kopfwendung – ein Porträtmodus, von dem Tizian, wiewohl in ausge-

prägterer Form, bereits mehrere Jahre zuvor im Kopenhagener Bildnis eines Man-

nes Gebrauch gemacht hatte. Der Ritter trägt einen schwarzen Talar mit silbernem 

Malteserkreuz. Typisch für Tizian ist einmal mehr der trapezoide Brustausschnitt 

(vgl. das Halifax-Porträt), der ein fein plissiertes Hemd freistellt, dessen grelles Weiß 

(ein Zeichen für Tizians Malweise) pastos aufgetragen ist. Sein Interesse an detail-

lierter Materialwiedergabe bekundet der Künstler mit der aus goldenen Schnü-

ren bestehenden Halskette mit perlenbesetztem Anhänger. Unvermittelt aus dem 

Dunkel hervortretend die einen Rosenkranz haltende Hand. Auf der unteren der 

schwärzlichen, mit Reflexlichtern versehenen Perlen ist die Zahl „XXXV“ vermerkt, 

die sich wahrscheinlich auf das Alter der dargestellten, ehemals wohl zu Unrecht 

mit Stefano Colonna identifizierten Persönlichkeit bezieht.984 

Lange Zeit stand außer Zweifel, dass es sich beim Porträt des Gian Giacomo 

Bartolotti da Parma (gen. „Arzt Parma“; Wien, Kunsthistorisches Museum) um 

jenes Gemälde handelt, das Ridolfi (1648) in der Sammlung des Bartolomeo della 

Abb. 104, S. 307

Abb. 111, S. 315



315

GIORGIONESKE EINFLÜSSE

Nave gesehen und als Bildnis des persönlichen Arztes Tizians, bezeichnet als „Il 

Parma“, identifiziert hatte. Schon etwa ein Jahrzehnt danach gelangte das Porträt 

in den Besitz von Erzherzog Leopold Wilhelm, in dessen Sammlungsinventar es als 

„Von Titiano Original“ aufscheint. Erst Schupbachs Forschungen haben ergeben, 

dass hier ein Bildnis des aus Parma stammenden Arztes Gian Giacomo Bartolotti 

vorliegt, was jedoch nicht ausschließt, dass dieser auch Tizian medizinisch betreut 

hat; so gedacht sollte eigentlich kein Anlass bestehen, Ridolfis Nachricht für obso-

let zu erklären. Bartolottis Karriere kann sich sehen lassen. 1505–1507 stand er im 

ärztlichen Dienst der venezianischen Marine und von 1511 bis 1512 bekleidete er 

das Amt eines Priors in Venedigs Ärztezunft.985 Darüber hinaus machte Schupbach 

glaubhaft, dass dieser Arzt auch in Giorgiones Terris-Bildnis (San Diego) dargestellt 

sei – ein Hinweis, der auch zur Klärung von Tizians Verhältnis zum Giorgionismus 

beitragen kann. 

Die Zuschreibung des Parma an Tizian wird heute allgemein akzeptiert. Nur zu 

Beginn des 20. Jahrhunderts erhoben sich vereinzelt Gegenstimmen. Cook etwa 

plädiert uneingeschränkt für Giorgione, wogegen sich Justi nicht zu entscheiden 

111	 Tizian, Gian Giacomo Bartolotti da 
Parma (gen. „Arzt Parma“), Leinwand, 
88 x 75 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum

Abb. 26, S. 97



316

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI vermag, „ob [das Gemälde] von Giorgiones oder Tizians Hand gemalt ist, in jedem 

Fall ist es beschattet vom Geist Giorgiones“. Wie so oft, fällt Hetzer ein negatives 

Urteil. Ihm zufolge „reicht [der Parma] nicht entfernt an die kräftige und mannig-

faltige Erfindung Tizians heran. Zunächst wirkt das Bild durch seine allgemeine 

Anordnung rückständig. In seinem völligen Verzicht auf Bewegungskontraste er-

innert es fast […] an Gentile Bellini […].“ Ohne die Tizian-Zuordnung in Zweifel zu 

ziehen, gelangt Baldass zu einem teilweise kongruenten Befund. Was vor allem 

überrascht, so der Autor, „ist die fast quattrocenteske Einfachheit der Darstellung. 

Körper, Gesicht und Blick sind wie auf Gentile Bellinis Caterina Cornaro in Bu-

dapest gleich orientiert“.986 In der Tat zielen Kopf, Körper und Hand – bestimmt 

durch die einheitliche Dreiviertelansicht – in die gleiche Schrägrichtung, die Be-

wegungslosigkeit der Figur unterstreichend. Der schwarze Mantel fällt in langen 

parallelen Faltenzügen, in seiner Einförmigkeit lediglich durch das weiße Hemd 

im spitzen Halsausschnitt aufgelockert. Die angehobene linke Hand greift in die 

Gewandfalten – hinsichtlich ihrer Naturnähe ein Meisterstück anatomischer Prä-

zisionsarbeit. Schlechter bestellt ist es um die Wiedergabe des rechten Arms, der 

ohne erkennbaren Zusammenhang mit der zurückgenommenen Schulter schlaff 

herabhängt und in der schwarzen Mantelmasse aufzugehen droht. Der Eindruck 

drängt sich auf, als fehlte dem Ärmel der Arminhalt. Derlei malerisch vernachläs-

sigte Details fallen indes kaum ins Gewicht, zumal die Bildwirkung beziehungs-

weise Aufmerksamkeit des Betrachters in erster Linie auf den Kopf des Arztes fo-

kussiert ist; als Begleitphänomen die ebenso vom Licht hervorgehobene, energisch 

zur Faust geballte Hand.

Anders als in Giorgiones Terris-Bildnis, in dem das auf einem reduzierten Büs-

tensockel basierende Antlitz des Porträtierten den Großteil der Bildfläche füllt, ist 

der Kopf des Arztes, vergleichbar mit dem Malteser-Bildnis, in das obere Bilddrittel 

versetzt. Ob hier laut Justi der „Geist“ Giorgiones waltet, wäre zu prüfen. Schon 

bei flüchtiger Betrachtung wird die auf dieselbe Person schließen lassende Ähn-

lichkeit der beiden Antlitze evident, unterschiedlich nur dahin gehend, dass der 

Arzt bei Giorgione jugendlicher anmutet, bei Tizian hingegen deutlich gereiftere 

Gesichtszüge aufweist, so gesehen mit einer mindestens zehnjährigen Altersdiffe-

renz zu rechnen ist. Ausgehend von Anderson, die das Terris-Bildnis mit ca. 1506 

datiert, könnte Tizians Parma, so Humfrey und Joannides, in der Tat um 1516 ent-

standen sein. Vorsichtiger verfährt Wethey mit dem Datierungsproblem, indem er 

für „um 1515–1518“ plädiert.987 Die physiognomischen Ähnlichkeiten mit dem 

Terris-Bildnis beziehen sich auf den sensibel geschwungenen Mund, die stark her-

vortretenden Wangenknochen und die leicht verschobene Einstellung der einen 

‚Silberblick‘ verratenden Augen; Letzteres ein bei Giorgione nicht selten erschei-

nendes Charakteristikum. Ein untrügliches Analogiemerkmal ist zudem die in den 

Nacken fallende Haartracht: in Giorgiones Bild erst leicht angegraut, bei Tizians 

Parma, dem vorgerückten Alter gemäß, schon ins Weißliche übergehend. In bei-

den Fällen sind die „feinen Züge der Pinselhaare zur Formbezeichnung der Locken 

verwendet“ (Justi). Ein verbindendes Merkmal ist weiters, dass das Haar in der 

Stirnmitte abgerundet vortritt, in den Schläfenwinkeln hingegen zurückweicht. 

Abb. 26, S. 97



317

Beträchtliche Unterschiede zeigen sich in der psychologischen Behandlung der 

Gesichter. Während der Porträtierte im Terris-Bildnis, dem introvertierten Wesen 

Giorgiones entsprechend, „träumend-verloren“ den Betrachter fixiert, richtet jener 

Tizians den Blick, sich seiner beruflichen Sendung bewusst, „nachdenklich-fest“ 

in die Ferne. „So blickt ein Mann reicher Erfahrung, der waltend im Leben steht, 

der scharf zu urteilen und verantwortlich zu entscheiden hat“, schreibt Justi.988 

Noch tiefer greifend ist die Differenz in der maltechnischen Machart. Gemessen an 

Giorgiones weicher, jegliche Schärfe vermeidender und ganz auf die Licht-Schat-

ten-Wirkungen setzender Modellierungsweise, befleißigt sich Tizian einer nahezu 

skulptural anmutenden, auch das kleinste Detail beachtenden Formgebung, wie 

sie sich etwa an der markant hervortretenden Wangenpartie niederschlägt. Daraus 

ist zu folgern, dass sich der Künstler deutlicher als in allen seinen Porträtdarstel-

lungen dieser Schaffensphase von Giorgiones sfumato gelöst hat, wiewohl sich 

in seiner Tätigkeit als Porträtmaler auch noch zu Beginn der 20er-Jahre – etwa im 

Bildnis eines Edelmannes (Tommaso de’ Mosti [?], Florenz, Palazzo Pitti, Galleria 

Palatina) – mitunter Reflexe eines Giorgionismus abzeichnen.989 

Die mit klassischem Bildungsgut angereicherte Himmlische und irdische Liebe 

(Rom, Galleria Borghese) signalisiert Tizians Abkehr vom Giorgionismus, mit der 

auch das Ende seiner frühen Schaffensphase einhergeht. Hetzer hat das Bild in 

höchsten Tönen gepriesen: „[…] der Einfluss Giorgiones verliert sich. Unter den 

Werken der ersten Periode ist dieses berühmte Bild dadurch ausgezeichnet, dass 

es die eigentümliche Bildschönheit, ja Bildsprache Tizians zum ersten Male offen-

bart. […] Die ornamentale Schönheit und Dichte […] zeigt sich nun auch in der 

Farbe. Hier zuerst ahnen wir, wie Tizian die Farben ineinander greifen und sie als 

ein schimmerndes Ganzes über die Fläche ausbreiten wird.“ Darin zeigt sich „das 

für alle Zukunft so wichtige Prinzip der Farbwiederholung und Farbrelation, das 

eine Beschränkung auf wenige kontrastierende Farben zur Folge hatte“.990 1648 

besichtigte Ridolfi das Gemälde im Haus des Fürsten Borghese und beschrieb es 

Abb. 112

112	 Tizian, Himmlische und irdische Liebe, 
Leinwand, 118 x 278 cm, Rom, Galleria 
Borghese



318

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI als „zwei Frauen an einer Quelle, in der sich ein Kind spiegelt“. Wie das am Brun-

nen-Sarkophag angebrachte Wappen von Nicolò Aurelio nahelegt, war dessen 

Heirat mit Laura Bagarotto der Anlass zur Auftragserteilung. Ob nun der Beginn 

von Tizians Arbeit mit dem Hochzeitsdatum (17. Mai 1514) übereinstimmt, wie in 

der Literatur mehrheitlich behauptet, oder diese laut Meinung einer nicht gerin-

gen Anzahl von Fachleuten (z. B. Panofsky, Valcanover, Pallucchini, Joannides und 

Humfrey) erst danach (ca. 1515/16) einsetzte, bleibt offen – für die verzögerte 

Datierung spricht immerhin der Umstand, dass in Tizians Porträtschaffen um 1514 

noch deutliche Reflexe des Giorgionismus zu registrieren sind. – Die Eheschließung 

hat eine tragische Vorgeschichte. Der Vater der Braut, Bertuccio Bagarotto (Profes-

sor der Rechtswissenschaften in Padua und in den Konflikt mit der Liga von Camb-

rai involviert), wurde wegen Hochverrats an die Kaisertreuen angeklagt und 1509 

vom Consiglio dei Dieci, in dem Nicolò Aurelio das Amt eines Sekretärs bekleidete, 

zum Tode verurteilt und im selben Jahr gehängt. Als zumindest in administrativer 

Funktion am Todesurteil Mitbeteiligter mag es, so Gentil (1990), für Aurelio kein 

Leichtes gewesen sein, „durch die Transformierung einer Erinnerung an den Tod in 

ein Versprechen auf Leben die Braut mit dem Bräutigam zu versöhnen“, und wie 

das Bild verrät bedurfte es dafür „der Vermittlung Amors und Überredungskunst 

der Venus“.991 Nach Ansicht Pedroccos dürften Gentilis Ausführungen „die glaub-

hafteste Interpretation dieses Werks“ bergen. Für die zahlreichen Deutungsver-

suche der Ikonologen hat Pedrocco, der diesen ein „erhitztes Gemüt“ unterstellt, 

nur wenig übrig. Anstatt die Mehrschichtigkeit der Bedeutungsebenen anzuer-

kennen, ist für ihn „das Gemälde in Wirklichkeit nichts anderes als eine private 

Hommage des Ehemanns an seine Frau“, höchstenfalls eine Hochzeitsallegorie. 

Demgemäß verkörpere die bekleidete, den Betrachter fixierende Frau „Laura Ba-

garotto als Braut“. Diese konkrete Identifikation beruft sich auf die traditionellen 

Attribute einer Braut: das festliche, dem Weiß angenäherte Kleid, den Myrten-

kranz im Haar, das Rosensträußchen in der rechten Hand und das vermutlich mit 

Preziosen gefüllte Prunkgefäß auf dem Rand des Brunnen-Sarkophags. In ähn-

licher Richtung interpretiert Hope, der sogar mit Lauras Gesichtszügen rechnet, 

was auch nach Humfrey nicht stimmen kann, zumal die Dargestellte nichts Port-

räthaftes an sich hat, vielmehr dem allgemeinen Gesichtstypus einer bella donna 

entspricht, von dem Tizian damals – von der Salome bis zur Frau bei der Toilette 

usw. – mehrfach Gebrauch gemacht hat. So gesehen ist es nicht überraschend, 

wenn Pedrocco den neuplatonischen Bildtitel „Himmlische und irdische Liebe“ 

ablehnt. Ebenso verwunderlich wäre, wenn er dem von Vasi schon 1792 vorge-

schlagenen, in eine analoge Richtung zielenden Titel „Amor Sacro e Profano“ 

oder Baldass’ „Überredender Venus“ zugestimmt hätte.992 Es ist zutreffend, dass 

die schon seit Langem dominierende ikonologische Forschung sich in erster Linie 

mit dem geistesgeschichtlichen Hintergrund des Gemäldes beschäftigt, hingegen 

dem „Rein-Künstlerischen“ (Kandinsky in „Über das Geistige in der Kunst“), auf 

deskriptiv-analytischem Weg sich erschließenden Aspekt kaum Beachtung zollt. 

Ein Paradebeispiel dafür Panofsky, der sich – entsprechend seiner Terminologie 

– fast ausschließlich in den „Bedeutungssinn“ des Bildes vertieft, dessen „Phä-



319

GIORGIONESKE EINFLÜSSEnomensinn“ hingegen weitgehend vernachlässigt.993 Letzteres widerspricht dem 

jedem wahren Kunstwerk immanenten Postulat nach der Einheit von Form und 

Inhalt – der Erkenntnis des „Wesenssinns“ (Panofsky) ebenso abträglich wie die 

ausschließliche Beschäftigung mit der künstlerischen Formenstruktur, wie sie in ei-

nem überspitzt formulierten Satz von Walther ihren problematischen Niederschlag 

findet; danach sei Tizians „zauberhafte Malerei […] in ihrer Schönheit von der 

inhaltlichen Entschlüsselung ganz unabhängig“.994

Im Bildzentrum steht ein all’antica gearbeiteter Sarkophag, der, wie um der 

Gefahr statisch lähmender Symmetrie zu entgehen, aus der Mittelachse merk-

lich nach links verschoben ist. Die Öffnung des Sarkophags erfüllt die Funktion 

eines Brunnens, dessen Wasser von einem Amor-Putto kräftig aufgerührt wird, 

die kontradiktorischen Sphären von Tod und Leben gleichsam durchmischend. Da-

hinter stand wahrscheinlich der Gedanke, die beiden Elemente miteinander zu 

versöhnen und daran zu erinnern, wie schwer die Eheschließung durch das vom 

Zehnerrat unter Teilnahme des Bräutigams verhängte Todesurteil am Brautvater 

belastet war. Die am linken Brunnenrand platzierte, allegorisch als „irdische Liebe“ 

benennbare Braut ist leicht nach rechts geneigt und durch eine relativ labile Sitz-

haltung gekennzeichnet. Dies zeigt sich in der Gegensätzlichkeit der Beinstellung: 

Während das linke Bein fest im Boden verankert ist, verschwindet das rechte ab-

gewinkelt nach hinten in der zu Boden fließenden Kleidmasse. Angesichts der in 

ihrer unterschiedlichen Richtung chiastisch nach vorne und zurücktretenden Glied-

maßen könnte man nahezu von einem kontrapostisch organisierten Sitzmotiv 

sprechen. Ergebnis ist eine keineswegs statisch zeitlos in sich ruhende, vielmehr 

mit latent dynamisch angereichertem Potenzial versehene Gestalt, die sich der 

Wechselfälle ehelichen Lebens durchaus bewusst zu sein scheint. Hinzu kommt 

ihre leicht angedeutete, von der nackten Gefährtin abgewandte Kopfdrehung. Sie 

trägt ein weißes, in den Faltenschatten hellblau getöntes und mit einem Anhauch 

von Gelb versehenes Kleid, das ein tiefes Dekolleté freigibt. Erwähnt sei in diesem 

Zusammenhang, dass die Serenissima angeblich Lauras Brautkleid beschlagnahmt 

und erst kurz vor der Heirat 1514 restituiert hatte. Traut man dem Restaurierungs-

befund, könnte Tizian dieses Ereignis noch berücksichtigt haben, indem er das 

ursprünglich rote Kleid weiß übermalte.995 Rot ist lediglich der Ärmel des Unter-

kleids – unerlässlich, um eine Farbbrücke zum Scharlachrot des die Nacktheit der 

„himmlischen Liebe“ preisgebenden und wie im Wind aufflatternden Mantels 

herzustellen. Diese lehnt – halb sitzend, halb stehend – in schräger Körperhaltung 

am Brunnenrand, den im Profil gezeigten Kopf nach links gedreht, offenbar im 

Begriff, ihrem Visavis in „überredender“ Absicht eine Botschaft zu übermitteln. 

So gedacht könnte auch das Sarkophagrelief ein persuasives, auf maßhaltende 

Enthaltsamkeit im Ehestand anspielendes Element enthalten, zumal hier „die Zäh-

mung der Libido in Gestalt eines ungezügelten Pferdes und einer Kasteiung“ (Po-

chat) geschildert wird. In ihrer erhobenen, ausgestreckten Linken hält die Nackte 

ein Räuchergefäß, das nach neuplatonischer Auffassung, so Panofsky, die gött

liche Vernunft, die mit der Sonne am Firmament erstrahlt, symbolisiert.996 Diesem 

himmlischen Aspekt trägt Tizian auch Rechnung, indem er die Flammenschale mit 



320

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI einer rahmenden Wolkenkonfiguration umgibt. Schon Beobachtungen dieser Art 

genügen, um klarzumachen, dass hier mehr als eine „Hochzeitsallegorie“ vorliegt, 

vielmehr auf einer zweiten Bedeutungsebene auch mythologische Implikationen 

anzunehmen sind. Demgemäß folgt Panofsky Marsilio Ficinos neuplatonischem 

Gedankengut, wenn er die nackte Figur in Ficinos Terminologie als jene Venere 

Celeste bezeichnet, „die das Prinzip universaler und ewiger, aber nur intelligibler 

Schönheit symbolisiert. Die andere ist die Venere Volgare, die die ‚Zeugungskraft‘ 

symbolisiert, die das vergängliche, aber sichtbare und greifbare Abbild der Schön-

heit auf Erden schafft“. Im Übrigen scheint die Himmlische und irdische Liebe, so 

Panofsky, „das einzige Bild zu sein, auf dem Tizian der neoplatonischen Philoso-

phie bewusst Tribut zollte“.997

Es ist schon richtig, wenn Clark die Venus Coelestis mit den zu dieser Zeit 

bekannten antiken Plastiken in Verbindung bringt. Überzeugender ist jedoch, 

wie auch Pochat betont, ein Verweis auf Giorgiones Peitho/Muse im Concert 

champêtre, an dessen Ausführung – sicher erst in der Endphase – auch Tizian 

beteiligt war. In der Tat sind an dessen Venus Coelestis bemerkenswerte Parallelen 

zu Giorgiones Figur auszumachen. Dies bezieht sich auf den ins Profil gedrehten 

Kopf, den vertikal auf den Brunnen gestützten Arm mitsamt verblüffend ähnlicher 

Handhaltung, die überkreuzten Beine sowie den auf dem Boden aufliegenden 

Umhang. Der Vergleich ist auch insofern informativ, als Tizian, falls er sich durch 

ein Motiv Giorgiones in den Grundzügen anregen lässt, gleichwohl bereits im-

stande ist, diesen transformierend seinen eigenen neuen Stilwillen aufzuprägen. 

Dies manifestiert sich etwa darin, dass er, anders als Giorgione, die Figur mit straf-

fen Umrissen versieht und, anstatt sich giorgionesker Hell-dunkel-Kontraste und 

der dazwischen vermittelnden weichen Übergänge zu bedienen, das blühende 

Inkarnat der Göttin kompromisslos dem hart einfallenden, flächig einebnenden 

Licht aussetzt. Während Tizians Figur in ihrer marmorhaft kühlen Glätte und fast 

schon erstarrten Pose tatsächlich einer antiken Skulptur nachempfunden ist, ist 

jene Giorgiones – gekennzeichnet durch differenzierte Farb-Licht-Malerei – weich 

modelliert, mit sanften Kurven und Drehbewegungen dynamisiert und dadurch 

mit Leben erfüllt. Weiters fällt ins Gewicht, dass sich das um Hüfte und Beine ge-

schlungene Tuch der Muse ebenso organisch wie raumplastisch mit dem Körper 

verbindet, wogegen der Umhang der Venus Coelestis wie separat hinzugefügt 

anmutet und, in die Breite gedehnt, deren flächenhafte Erscheinung noch zusätz-

lich betont. Tizians künstlerische, von Giorgione mittlerweile schon weit entfernte 

Eigenart äußert sich in einer generellen Dominanz der Flächenkomposition. Dies 

manifestiert sich geradezu beispielhaft am streng bildparallel angeordneten Sarko-

phag-Brunnen, dessen an sich Raumtiefe versprechende Schmalseiten – anders als 

am Brunnen des Concert champêtre – von den beiden Figuren gänzlich verdeckt 

sind. Mit Worten Hetzers: „Tizian vermeidet alles, was der reinen Flächenwirkung 

hinderlich sein könnte. […] Rein flächenhaft ist nun auch das Verhältnis, in dem 

die durch den Brunnen geeinten Figuren zu der sie umgebenden Landschaft ste-

hen.“998 Im Gegensatz zum Concert champêtre, in dem sich die Figuren harmo-

nisch in die raumgreifende Landschaft fügen, sind die Frauen in der Himmlischen 

Abb. 46, S. 155



321

GIORGIONESKE EINFLÜSSEund Irdischen Liebe nicht in die Landschaft eingebettet, sondern ihr vorgelagert. 

Signifikant dafür, dass die Venus Coelestis, mit ihrem Scheitel den Rahmen berüh-

rend, die gesamte Bildhöhe umfasst, demnach mit der Ebene des realen Bildträ-

gers übereinstimmt. So gesehen besteht Anlass zur Vermutung, dass der Künstler 

Giorgiones Werk als Herausforderung empfunden und daraufhin mit einer eigen-

ständigen, gleichsam vom Triumph der Fläche geprägten Kompositionsalternative 

reagiert hat.

Ein wichtiges Bindeglied zwischen Figuren und Landschaft ist der sich über 

Amor erhebende und vom oberen Bildrand überschnittene mächtige Baum, der 

dem darunter befindlichen Gebüsch entwächst und mit diesem zu einer einheit-

lichen Masse verschmilzt, deren tiefdunkle, von Binnenzeichnung fast völlig un-

berührte Erscheinungsform an einen sich vom hellen Blau des Himmels markant 

abhebenden, in die Fläche gebannten Scherenschnitt erinnert. Links wölbt sich der 

Baum, weit ausgreifend, baldachinartig über der „irdischen Liebe“ (Venus Vulga-

ris), deren Haupt er zusammen mit dem linken entlaubten Baumstamm umrahmt. 

Rechts löst sich ein Zweigbündel von der Baummasse und nähert sich, entfernt 

an die Form einer Hand erinnernd, der Venus Coelestis – laut Hetzer „eine sehr 

glückliche Lösung bewegter Angleichung“. Der einem flachen Paravent gleich Vor-

der- und Hintergrund trennende Baum findet in den seitlichen, ebenso dunklen 

Landschaftsansätzen seine Fortsetzung. Gemäß dem Gestaltgesetz der „durch-

laufenden Linie“, dem zufolge zwei an sich hintereinander situierte Gegenstände 

visuell auf derselben Flächenebene projiziert erscheinen, entspringt das linke steil 

ansteigende Terrainstück der Schulterlinie der Venus Vulgaris. Im Dunkel des zur 

reinen Fläche mutierten Landschaftselements zeichnet sich ein Hasenpaar ab, das 

im Sinne von Fruchtbarkeit beziehungsweise Fortpflanzung der irdischen Venus als 

Attribut zugedacht ist. Hinter oder, optisch korrekter, über dem Vordergrundareal 

erhebt sich ein heller getönter Hügel, auf dem das Gebäudeensemble eines Guts-

hofs gipfelt, dem wir, allerdings in seitenverkehrter Wiedergabe, bereits im Noli 

me tangere und knapp zuvor in ähnlicher Weise in Giorgiones Venus begegnet 

sind. Unterschiedlich nur der vom Streiflicht des Hintergrunds erfasste Rundturm 

– ein Motiv, von dem Tizian schon mehrfach Gebrauch gemacht hatte. Während 

der linke Landschaftsausschnitt, strukturell der irdischen Venus angeglichen, bis 

fast an den oberen Bildrand reicht, mithin in seiner eher flächenprojektiven Kon-

zeption dem Betrachter näher gerückt ist, erstreckt sich der rechte in die Weite, 

aufgrund seiner horizontal angelegten Terrainschichtung mit der bildhoch aufra-

genden Venus Coelestis kontrastierend. Zwei parallel hintereinander gestaffelte 

dunkle Busch- und Baumzeilen begrenzen ein olivgrünes Wiesenfeld, auf dem 

sich zwei Reiter – bezeichnenderweise einen Hasen im Visier – dem Jagdvergnü-

gen widmen, ein Hirte seine Schafe hütet und sich ein Paar in inniger Umarmung 

und eindeutig erotischer Geste der Liebe hingibt. Wind zufolge repräsentieren die 

Szenen drei Lebensphasen oder Lebensformen, den Göttinnen Diana und Venus 

sowie dem Gott Hermes zugeordnet, woraus ersichtlich wird, weshalb Panofsky 

die Landschaft – den ergänzenden Aspekt der symbolträchtigen Hasen links außen 

inbegriffen – als „paisage moralisé“ deutet.999 – Dem freien Feld folgt ein durch 

Abb. 69, S. 242, Abb. 40, S. 141



322

TIZIAN UND SEBASTIANO LUCIANI eine horizontale Landzunge zweigeteilter Weiher, dessen Blau sich im oberen Teil 

des Firmaments wiederholt. An das Gewässer grenzt eine Reihe von Gebäuden, 

aus der ein markanter Campanile mit spitzem Helm in den Abendhimmel sticht, 

dadurch mit dem transzendenten Wesen der Venus Coelestis symbolisch kommu-

nizierend. Abschließend eine weite Ebene, die sich farblich kaum vom Blau des 

Himmels abhebt – Zeugnis dafür, wie es Tizian verstand, anstatt sich linearperspek-

tivischer Mittel zu bedienen, mit dem Einsatz von Farb- und Luftperspektive Raum-

tiefe zu erzeugen. Trotzdem dominiert letztlich die Flächenprojektion, die, von den 

in die Breite tendierenden Landschaftszonen ausgehend, auch in den parallel dazu 

versetzten, streng horizontalen gelben, blauen und weißen Wolkenstreifen ihren 

Niederschlag findet.

Unbestritten ist, dass Tizian nichts weniger als die Darstellung eines bestimmten 

Einzelgeschehnisses (aus der antiken Mythologie oder der zeitgenössischen Epik) 

oder gar, wofür Pedrocco plädiert, die schlichte Produktion eines Hochzeitsbildes 

im Sinne hatte, ihm vielmehr an der Umsetzung eines mehrdeutigen allegorisch-

symbolischen Konzepts gelegen war. Das entsprechende Bildungsgut mag sich 

Tizian wie Giorgione am Hofe der Caterina Cornaro in Asolo erworben haben, 

einem von Marsilio Ficino geprägten Zentrum neuplatonischer Philosophie. An 

Ficinos Plotin- und Plato-Kommentaren orientiert, schrieb Leone Ebreo seine Di-

aloghi di amore (verfasst 1502), die alle um das Problem des Gegensatzes zwi-

schen „Amore sensuale“ und „Amore divino“ kreisen und zu denen Tizian mit 

der Himmlischen und irdischen Liebe, so Beckerath, „eine genaue Bildparallele“ 

schuf. Im Übrigen hat Montelatici den bis heute aktuellen Bildtitel „Amor celeste 

e mondano“, beeinflusst durch Leone Ebreos Schrift, erst etwa zwei Jahrhunderte 

danach inauguriert.1000 Zweifellos war Pietro Bembo der Mittelpunkt in Asolos lite-

rarischem Leben. In seinen 1505 gedruckten Asolani, in denen er, zum Teil wörtlich 

Ficinos Symposionkommentar folgend, „die wahre, heilige, geistige und göttliche 

Liebe“ verherrlicht, sieht Beckerath die bevorzugte Inspirationsquelle des Tizian-

Bildes.1001

Anstatt hier über die kaum noch überschaubare Fülle von Deutungsversuchen 

zu referieren, sei vor allem Panofsky erwähnt, der in seinen „Studies in Icono-

logy“ die ikonologische Interpretation vom Ballast der „zahlreichen bisherigen 

Irrwege und Fehldeutungen“ (Beckerath) befreit hat.1002 Schon in seinen einlei-

tenden Schlüsselsätzen trifft er den wahren Gehalt des Werks: „Tizians Bild ist 

kein Dokument eines mittelalterlichen Moralismus, sondern eines neuplatonischen 

Humanismus. Seine Gestalten drücken keinen Gegensatz zwischen Gut und Böse 

aus, sondern symbolisieren ein und dasselbe Prinzip in zwei Existenzweisen und 

zwei Vollkommenheitsgraden. Die hochgesinnte nackte Gestalt verachtet nicht 

das weltliche Geschöpf […], sondern scheint ihr mit freundlich überzeugendem 

Blick die Geheimnisse einer höheren Sphäre mitzuteilen; und niemand kann die 

mehr als schwesterliche Ähnlichkeit der beiden Gestalten übersehen.“ Panofsky 

zufolge müsste der Bildtitel „Geminae Veneres“ lauten. „Ganz in Ficinos Sinn sind 

also die ‚Zwillingsvenusse‘ dargestellt. Die nackte Figur ist die Venere Celeste, die 

das Prinzip universaler und ewiger, aber nur intelligibler Schönheit symbolisiert. 



323

GIORGIONESKE EINFLÜSSEDie andere ist die Venere Volgare, die die ‚Zeugungskraft‘ symbolisiert, die das 

vergängliche, also sichtbare und greifbare Abbild der Schönheit auf Erden schafft. 

[…] Auf jeden Fall war die Nebeneinanderstellung einer nackten und bekleideten 

Venus nachweislich einer Gruppe von Humanisten und Künstlern, die mit Tizians 

eigenem Freundeskreis eng verbunden waren, vertraut.“1003 Weiters verweist der 

Verfasser im gleichen Kontext auf eine große Ähnlichkeit des Frauenpaars mit zwei 

Personifikationen, die Cesare Ripa unter den Stichworten „Felicità Eterna“ (ewige 

Glückseligkeit) und „Felicità Breve“ (kurzes oder vergängliches Glück), jedoch ver-

kennend, dass Ripas 1593 in Rom erschienene Iconologia und Tizians Gemälde 

fast acht Jahrzehnte voneinander trennen. Rechnet man diesen unterschiedlichen 

„Felicità“-Modi die beiden Begriffspaare „Beltà ornata“ und „Beltà disornata“ (so 

die vermutlich erstmalige Benennung des Bildes) und „Amor celeste e mondano“ 

hinzu, wird evident, dass laut Beckerath „allen diesen Bezeichnungen die Vorstel-

lung eines Gegensatzes zugrunde liegt, der – im ersten Fall moralisch, im zweiten 

ästhetisch, im dritten erotisch gefasst – doch überall auf einen Wettstreit zwischen 

platonisierend-idealistischer und epikureisch-hedonistischer Weltanschauung hi-

nausläuft und deren positive Seite in allen Fällen durch die nackte, das Prinzip 

der Reinheit, Wahrheit und Immaterialität bezeichnende Gestalt symbolisiert 

wird“. Unmissverständlich ist deren persuasive Geste. „Die Frau, der diese Überre-

dungskünste gelten, ist nicht eine spröde Sterbliche, die zu weicherem Fühlen be-

stimmt werden soll, sondern die Personifikation eines noch am Vergänglichen, an 

Schmuck und Blumen hängenden Lebensideals, die sich durch ihre edlere Schwes-

ter, man möchte sagen: durch ihr besseres Ich, zu einer Läuterung und Selbst-

besinnung aufgerufen sieht.“1004 Damit festigt sich die ikonologische Auffassung, 

dass es sich hier nicht nur um eine vordergründige, konkrete Hochzeitsallegorie, 

vielmehr um die Darstellung der Venus in zwei sich verschieden manifestieren-

den Seinsformen handelt. Diesen Sachverhalt ergänzend, verweist Beckerath auf 

eine weitere Bedeutungsschicht, eine astrologische, in der „die einzige und wahre 

Bedeutung des Gemäldes“ manifest wird, wie er mit „apodiktischer Gewissheit“ 

bemerkt. Und zu allem Überfluss fügt er noch hinzu: „Angesichts dieser astrolo-

gischen Erkenntnis zerrinnen dem Kundigen alle anderen Deutungen im Nichts.“ 

Dessen ungeachtet büßt sein Schlüsselsatz nichts an Gültigkeit ein, wonach „die-

ses Bild die Venus in ihren beiden Domizilien repräsentiert: die irdische im Erdzei-

chen Stier und die himmlische im Luftzeichen Waage“.1005 Im Rückblick auf Gi-

orgiones inhaltlich stets änigmatisch anmutenden Bildern setzt Tizian in seinem 

auf mehreren Bedeutungsebenen basierenden Gemälde – wie schon erwähnt, in 

seinem gesamten Œuvre ein solitärer Fall – einen Schlusspunkt unter seine frühe 

Schaffensperiode. In formal künstlerischer Hinsicht geht er bereits seinen eigenen 

Weg, unbeirrt auf das erste Großereignis seiner Karriere, die Frari-Assunta (1516–

1518), zusteuernd.





325

E X K U R S :  B E M E R K U N G E N  Z U M  „ G I O R G I O N I S M O “ 1006

 V asari bezeichnet Sebastiano del Piombo (Luciani) neben Tizian als Giorgiones 

zweiten creato („duoi eccellenti, suoi creati“). In der Tat waren die beiden 

dem Giorgionismus zunächst eng verpflichtet, Tizian bis etwa in die Mitte des 

zweiten Jahrzehnts, Sebastiano bis zu seiner Übersiedlung nach Rom und dann 

nur noch sporadisch. Über Sebastianos Leben in Venedig ist nur wenig überliefert. 

1485 geboren, ist er nur etwa sieben Jahre jünger als sein Vorbild aus Castel-

franco. Seinen Beinamen „del Piombo“ eignete er sich erst 1531 an, als er das 

Amt des Siegelbewahrers an der päpstlichen Kurie erwarb. Wie Vasari berichtet, 

„war Sebastianos erster Beruf nicht die Malerei, sondern die Musik“. Er war ein 

Meister des Lautenspiels – einer Passion, die er mit Giorgione teilte. Laut Lucco 

dürfte er auf dem Weg zu seinem neuen Metier, der Malerei, die „übliche Werk-

stattlehre umgangen und stattdessen eine Blitzkarriere durchlaufen haben“.1007 

Wie wir von Vasari erfahren, hat sich Sebastiano (wie auch Tizian) „die ersten 

Grundlagen bei dem damals bereits alten Giovanni Bellini“ angeeignet, um in der 

Folge zu Giorgione zu wechseln. Hier ist darauf zu achten, dass man sich Sebastia-

nos Kontakt mit Giorgione nicht im Sinne eines Lehrer-Schüler-Verhältnisses vorzu-

stellen hat, zumal Giorgione keine eigene Werkstatt besaß, sondern mit Vincenzo 

Catena (als „cholega“) in Ateliergemeinschaft arbeitete.1008 Was Sebastiano Gi-

orgione verdankte, war, so Lucco, „eine nie zuvor dagewesene, neue Art des Se-

hens, ein System, die Malfläche aufzuteilen, Proportionen und Formen anzulegen“ 

und nicht zuletzt dessen „moderne Art der Inkarnatwiedergabe“. Wenig überra-

schend, dass Giorgione ihn als Mitarbeiter und/oder Vollender seiner beiden Groß-

aufträge (Das Urteil des Salomo [Kingston Lacy] und Hochaltarbild von S. Giovanni 

Crisostomo) ausersehen hatte; ob vielleicht auch auf Wunsch der Auftraggeber, 

sei dahingestellt. Sebastianos Frühreife zeigt sich schon in den für San Bartolomeo 

di Rialto geschaffenen Orgelflügelmalereien (1507–1509), an denen sich trotz 

partiellen Einflusses durch Giorgione bereits erste Anzeichen einer persönlichen 

Handschrift ausmachen lassen. Abgesehen von einigen giorgionesken Anregun-

gen gilt dies auch für seine frühen Porträts, mit deren eigenständigen Ansätzen 

(s. das charakteristische Blau in Salome [1510] und Kluge Jungfrau [1511]) sich 

Tizian mit seinem frühen, viel stärker im Sog Giorgiones stehenden Porträtschaffen 

noch nicht messen konnte. Im Übrigen neigt Lucco dazu, diese Vorrangstellung 

verallgemeinernd zu überschätzen, wenn er schreibt: „In Wirklichkeit ist es immer 

Tizian, der von Sebastiano übernimmt, nie umgekehrt.“ Als Beweis dafür führt er 

Tizians Heiligen Markus auf dem Thron ins Treffen, der durch Sebastianos thronen-

den Salomon im Gemälde von Kingston Lacy angeregt sei.1009 Dem liegt die irrige 

Annahme zugrunde, dass es sich beim Salomo-Urteil um ein Werk Sebastianos 



326

EXKURS handelt. In „Wirklichkeit“ stammen dessen gesamtes Konzept und der Großteil 

der Ausführung, wie bereits vorhin ausgeführt, von Giorgione, dessen Salomon 

Tizian offensichtlich beeindruckt hat. In der Tat verliert Sebastianos venezianische 

Schaffensphase einiges an Attraktivität, wenn man dessen Tätigkeit am Salomo-

Urteil und Altarbild in S. Giovanni Crisostomo zu Recht auf die Rolle eines erst 

im Schlussstadium der Ausführung eingreifenden Organs beschränkt. Trotzdem 

wäre es verfehlt, Sebastianos Begabung beziehungsweise Transformationsfähig-

keit gegenüber Giorgione zu diskriminieren, wie dies in der Forschung (s. Hornig) 

bisweilen geschieht.1010 Auch die Historiografie schwankt in der Beurteilung des 

Künstlers, wenn etwa Ridolfi den Namen Sebastianos gänzlich unterschlägt. Nur 

wenige Jahre später (1660) sorgt Marco Boschini in gebührender Weise für eine 

Korrektur dieser Nachlässigkeit: „Ich will nicht versäumen, euch von den Verdiens-

ten des Fra Bastian, der auch del Piombo genannt wird, zu erzählen, weil er ein so 

ausgezeichneter Maler ist, dass er sich sogar über Tizian lustig machte. Doch ob-

wohl seine Tugend ihm zur Ehre verhalf […], hat Tizian sicher mehr von sich reden 

gemacht […]. Aber er hat seinen Wert, dieser Bruder. […] Ich halte ihn wirklich für 

einen guten Maler. […] Vasari hat Großes über ihn gesagt.“1011 

Schon in den Kapiteln über Giorgione und Tizian wurde des Öfteren auf Se-

bastiano verwiesen. Im Folgenden seien weitere Werke des Künstlers erwähnt, 

die mehr oder minder unter Giorgiones Einfluss stehen oder zumindest als „gior

gionesk“ apostrophierbar sind. An den Anfang stellen wir das Ländliche Idyll (Pri-

vatbesitz; als Leihgabe im Fogg Art Museum in Cambridge, Mass.), ein auf Holz 

gemaltes kleines Bild, an dem, so Lucco, „offensichtlich sei, dass es eines der frü-

hesten Echos auf [Giorgiones] Tempesta darstellt“. Doch vorerst einige Bemerkun-

gen über den bis heute diskrepanten Forschungsstand: 1928 wurde das Gemälde 

von Conway, vor allem von der thematischen Nähe zur Tempesta ausgehend, 

Giorgione zugeschrieben; eine Reihe von Fachleuten (etwa Phillips und Coletti) 

stimmten dem zu. Pallucchini und Pignatti konnten dem nichts abgewinnen und 

schlugen stattdessen – ohne überzeugende Argumente – Palma il Vecchio vor. 

1932 erklärte Berenson den jungen Tizian zum Urheber des Gemäldes – eine Auf-

fassung, die bisweilen auch in der neueren Literatur (z. B. Goldfarb und Joannides) 

Anhänger fand. Angeregt durch den prominenten Kunstkenner Roberto Longhi 

(1955) hat Lucco (ihm folgend Anderson und Brown) die Weichen zugunsten Se-

bastiano del Piombos gestellt. Obwohl das Gemälde nicht in Hirsts Sebastiano-

Monografie aufscheint, gibt es m. E. keinen plausiblen Grund, die Zuschreibung an 

Sebastiano infrage zu stellen.1012

Aus dem kleinen Format und der flüchtigen Ausführung lässt sich folgern, dass 

die Tafel Teil einer Möbeldekoration war. Eine ähnliche Funktion erfüllten Giorgio-

nes in Padua und Washington aufbewahrten Täfelchen, deren nahezu ‚impressio-

nistische‘ Malweise auch am Himmel und im Terrain von Sebastianos Ländlichem 

Idyll wahrnehmbar ist; vergleichbar ferner die in Schrägen und Gegenschrägen 

verlaufenden, hell-dunkel voneinander abgesetzten Bodenwellen. Dass hier an-

scheinend eine Art Hommage auf Giorgiones Tempesta vorliegt, bezeugen vor 

allem die weit voneinander getrennten, räumlich abgestuften Figuren, deren Posi-

Abb. 113, S. 327

Abb. 32, S. 109



327

EXKURS

tion Sebastiano gegenüber Giorgiones Fassung allerdings in seitenverkehrter Wie-

dergabe angeordnet hat. Links die Mutter mit ihrem Kind, die, wie in Giorgiones 

Gemälde, vor einem bildhoch aufragenden Baumstamm mit vom Rahmen über-

schnittener Krone kauert. Indessen wird bereits an dieser Stelle evident, worin sich 

der Künstler schon von Beginn an von Giorgiones Personalstil unterscheidet. Wäh-

rend dieser die Frau komplex und dynamisch veränderlich strukturiert, entscheidet 

sich Sebastiano in klassischer Weise für eine in Bewegungslosigkeit erstarrte und 

von einem rektangulären Sitzmotiv bestimmte Seitenansicht der Figur. Hingegen 

ist er mit dem gerüsteten Soldaten, der in seiner Rechten eine Hellebarde hält und 

die Linke abgewinkelt auf die Hüfte stützt, seinem Vorbild, Giorgiones mit Hirten-

stab versehenem Jüngling, verpflichtet. Verbindende Merkmale sind das Rot der 

Kleidung, vor allem aber die kontrapostische Haltung, die Sebastiano indes noch 

ausdrücklicher herausgearbeitet hat. Die Affinität mit dem Vorbild gipfelt darin, 

dass der Gerüstete trotz seitenverkehrter Positionierung, wie Giorgiones Jüngling, 

nach rechts blickt und sich dadurch von seiner Gefährtin abwendet. Im Übrigen ist 

die meisterliche Wiedergabe der schimmernden Rüstung, darin dem Bildnis eines 

Mannes in Rüstung (1512; Hartford [Connecticut]) vorgreifend, m. E. das Hauptin-

diz für Sebastianos Autorschaft. Über allem schwebt ein poetisches Flair, an dem 

auch der Gutshof auf dem Hügel und die hellblaugrau unter dem Abendhimmel 

113	 Sebastiano del Piombo, Ländliches Idyll, 
Holz, 46 x 44 cm, Privatbesitz; als Leihgabe 
im Fogg Art Museum in Cambridge (Mass.)



328

EXKURS im Hintergrund verblassenden Gebäude ihren Anteil haben. Eine ähnliche Stim-

mung charakterisiert Giorgiones Tramonto, dessen verschachtelte, geheimnisum-

witterte Bautengruppe offensichtlich auch bei Sebastiano Anklang gefunden hat. 

– Lucco datiert das Ländliche Idyll „kurz nach 1505“ – wohl zu früh und vor allem 

widersprüchlich zu seiner überzeugenden Beobachtung, wonach hier ein „Echo“ 

Sebastianos auf die Tempesta vorliegt. Trifft Letzteres zu, müsste das Ländliche 

Idyll zumindest zeitgleich mit Giorgiones Gemälde, also deutlich später als 1505 

entstanden sein, zumal die rezente Forschung die Tempesta mit klarer Mehrheit 

Giorgiones mittlerer Schaffenszeit zurechnet, folglich mit 1506–1508 datiert. Hier 

unterläuft Lucco sogar eine doppelte Fehleinschätzung, insofern er Giorgiones Bild 

in dessen Spätwerk („um 1509 oder 1510“) einordnet.1013

Die Zuschreibungsproblematik der in der Accademia in Venedig aufbewahrten 

halbfigurigen Sacra Conversazione (Muttergottes und Kind mit den hll. Katharina 

und Johannes dem Täufer) hat in der Forschung schon früh zu einer Polarisierung 

geführt. Gronau und Longhi waren die Ersten, die den Namen Giorgiones ins Spiel 

brachten. Ihnen folgten Suida und Morassi, und in der rezenten Literatur ist es 

m. W. nur noch Lucco, der sich vorbehaltlos zu Giorgione bekennt. Eine Gegen-

position bezog Pallucchini, der mit seiner Zuschreibung an Sebastiano alsbald ein 

breites Echo hervorrief. Um ihn scharte sich mit wachsender Dichte eine Reihe an-

erkannter Forscher wie Fiocco, della Pergola, Pignatti, Merkel, Hirst und Nepi Scirè, 

deren Sebastiano-Attribution heute fast allgemein anerkannt wird.1014

Giovanni Bellini hatte das Thema der halbfigurigen Sacra Conversazione als auf 

Holz gemaltes Andachtsbild in Venedig inauguriert. Danach war es Sebastiano, der 

den Bildtypus im Accademia-Gemälde erstmalig wieder aufgriff, jedoch insofern 

erheblich modifizierte, als er die Madonna – im Gegensatz zu Bellini, der sie (s. 

Sacra Conversazione-Giovanelli; ca. 1500–1505, Venedig, Accademia) frontal und 

in zentraler Position darstellte – in Dreiviertelansicht wiedergab und nach rechts 

rückte. Auf der Symmetrieachse sind der Kopf des Jesusknaben, der Kreuzstab 

des hl. Johannes und das rechteckige Fenster mit Landschaftsausblick platziert; 

links die beiden eng gestellten Heiligen.1015 Wie bei Bellini liegt das Kind, auf den 

Pietà-Typus anspielend, im Schoß der Mutter, in bildparalleler Wiedergabe, somit 

im Widerspruch zu deren schräg ausgerichtetem Oberkörper. Neben der durch 

Bellini bestimmten, entwicklungsgeschichtlich relevanten Ausgangslage bleibt Gi-

orgione laut Nepi Scirè unzweifelhaft die Quelle der Inspiration. In diesem Sinne 

auch ihr Hinweis auf Giorgiones in der Forschung fast immer erwähnte Lesende 

Madonna (Oxford), deren Schrägstellung und Position vor einem Vorhang mit an-

schließendem Fensterausblick – das schräg über die Brust der Gottesmutter dra-

pierte Kopf-Schulter-Tuch inbegriffen – Sebastiano übernommen hat. Dazu ergän-

zend Giorgiones St. Petersburger Madonna, an der sich – betreffend den „Typus 

der Madonna und die Art, wie deren Rechte das Kind hält“ – gleichfalls Analogien 

ablesen lassen.1016 Eine noch engere Affinität manifestiert sich in Giorgiones Ge-

mälde hl. Familie-Benson, in dem die mit einem ebenso diagonal verlaufenden 

Schultertuch versehene Madonna in ähnlicher Haltung ihr Kind an Kopf und Bei-

nen stützt; eine auffallende Übereinstimmung lässt sich auch in der Beinstellung 

Abb. 39, S. 137

Abb. 114, S. 329

Abb. 14, S. 57

Abb. 3, S. 28

Abb. 12, S. 48



329

EXKURS

des Knaben ausmachen. Eine weitere Parallele zeigt sich in der links vom Fenster in 

scharfen Kanten abgestuften Wand, wie sie übrigens auch in Giorgiones Londoner 

Anbetung der Könige in Erscheinung tritt. Neben diesen Analogien sind jedoch 

gegenüber der hl. Familie-Benson auch zwei bemerkenswerte Unterschiede zu 

registrieren: Zum einen sind bei Giorgione die Falten des Marienkleids von zahlrei-

chen, der Körperplastizität dienlichen Reflexlichtern übersät, wogegen sich Sebas-

tiano mit wenig strukturierten Farbflächen begnügt. Zum anderen ist Giorgiones 

Marienfigur mit einem klaren Bekenntnis zur Räumlichkeit konsequent schräg an-

geordnet, wobei der leicht angehobene Jesusknabe folgerichtig – ebenso raum-

greifend – mit einer Gegenschräge antwortet. Bei Sebastiano hingegen macht sich 

eine Ambivalenz zwischen Fläche und Raum bemerkbar. Während am Oberkörper 

der Madonna mit der Dreiviertelansicht eine Raumkomponente anklingt, ist deren 

Kniepartie fast frontal ausgerichtet und das Kind auf ein und derselben Ebene 

bildparallel situiert, damit ebenso dem Prinzip der Flächenkomposition verpflichtet.

Mitunter wird bei der hl. Katharina auf Analogien zum Haupt von Giorgiones 

St. Petersburger Judith verwiesen. Indessen beschränkt sich die Legitimität des 

Vergleichs lediglich auf äußerliche Merkmale, wie das am Mittelscheitel appli-

zierte Schmuckstück, die seitlich herabhängenden Haarsträhnen oder die gesenk-

ten Augen.1017 Darüber hinaus entspricht Katharinas Antlitz – wiewohl hier mit 

giorgioneskem sfumato angereichert – dem im Vergleich mit Judiths schlankem 

Gesichtsoval gedrungenem Gesichtstypus Sebastianos, wie er u. a. auch an der 

mittleren der drei Heiligen im Altarbild von S. Giovanni Crisostomo oder an dessen 

Madonna in der Pariser Sacra Conversazione beispielhaft zutage tritt. – Laut Vasari 

vollzog Sebastiano seinen Wechsel von Bellini zu Giorgione, nachdem dieser die 

„moderne Manier“ in Venedig eingeführt hatte, also um 1507–1508. Sollte die-

ser von Lucco vorgeschlagene zeitliche Einschnitt zutreffen, müsste man Merkels 

Datierung („zwischen 1504 und 1505“) um mindestens zwei Jahre nach oben 

korrigieren.1018 Dazu Nepi Scirès Resümee, dem zufolge „sich das Bild an Sebasti-

Abb. 11, S. 44

114	 Sebastiano del Piombo, Sacra 
Conversazione, Holz, 50 x 81 cm, Venedig, 
Accademia



330

anos Anfänge gut anzuschließen scheint, als er noch zwischen den Lehren Bellinis 

und der Faszination, die der moderne Malstil Giorgiones auf ihn ausübte, hin- und 

hergerissen wurde“.1019

Laut Lucco „scheint kein Zweifel daran zu bestehen, dass die Orgelflügel [von 

San Bartolomeo in Venedig; heute in der Accademia aufbewahrt] die reifsten Ge-

mälde der gesamten venezianischen Zeit Sebastianos sind“. Geradezu hymnisches 

115	 Sebastiano del Piombo, Hl. Ludwig von 
Toulouse und Hl. Sinibaldus (Orgelflügel in 
geöffnetem Zustand), Leinwand, jeweils 
293 x 137 cm, Venedig, San Bartolomeo di 
Rialto



331

Lob spendet Joannides, wenn er diese als „triumphale Meisterwerke, die kraft-

vollsten und einheitlichsten Werke in Venedig jener Zeit“ bezeichnet.1020 In den 

Quellen des 16. Jahrhunderts völlig übergangen, wurden die vier Gemälde von 

Scanelli 1657 erstmals erwähnt.1021 Auftraggeber war Alvise Ricci, von 1507 bis 

1509 Pfarrer von San Bartolomeo, der deutschen Nationalkirche in Venedig, für 

die Albrecht Dürer 1506 sein berühmtes Altarbild Das Rosenkranzfest geschaffen 

116	 Sebastiano del Piombo, Hl. Bartholomäus 
und Hl. Sebastian (Orgelflügel in 
geschlossenem Zustand), Leinwand, jeweils 
293 x 137 cm, Venedig, San Bartolomeo di 
Rialto



332

EXKURS hatte. Bei geöffneter Orgel war links der hl. Ludwig von Toulouse, rechts der hl. 

Sinibaldus zu sehen. Letzterer als hl. Sebaldus Schutzpatron von Nürnberg und 

indirekt wohl aller deutschen Kaufleute, die im nahe gelegenen Fondaco dei Te-

deschi untergebracht waren. Im geschlossenen Zustand präsentierten sich links 

der hl. Bartholomäus, rechts der hl. Sebastian, beide von einem Triumphbogen 

zusammengefasst. Strittig ist, ob die Flügel gleichzeitig – so Luccos Annahme – 

oder in zwei Etappen entstanden sind. Die Frage ist eigentlich müßig, zumal die 

zweijährige Amtszeit des Auftraggebers an sich schon einen größeren Datierungs-

spielraum lässt. Diesbezüglich hat schon Wilde den Sachverhalt differenzierter be-

urteilt. Ihm zufolge seien die Innenflügel, aus Sebastianos Giorgione-Phase stam-

mend, bereits um 1507 entstanden. Die Außenflügel datiert der Autor in die Zeit 

ab 1508. Die dort von den Heiligen der Innenflügel merklich abweichende, bereits 

vom „vor-michelangelesken“ Klassizismus geprägte Stillage begründet er mit ei-

ner Begegnung Sebastianos mit Fra Bartolomeo, der 1508 kurzfristig in Venedig 

weilte. Zu einem ähnlichen Urteil gelangt auch Freedberg, der in den Figuren der 

Außenflügel bereits das für Sebastiano künftig typische „heroische“ Ideal verkör-

pert sieht. Auch für Hirst steht außer Zweifel, dass die Innenflügel gegenüber den 

Außenteilen deutlich früher zu datieren sind.1022 In der Tat sind die „träumerischen 

Posen“ (Lucco) der an den Innenseiten in Rundbogennischen untergebrachten 

Heiligen, das weich fließende Licht-Schatten-Spiel sowie das sfumato im Antlitz 

des hl. Ludwig untrügliche Zeichen für Anregungen eines Giorgionismus. Zudem 

verweist Hornig, den hl. Sinibaldus betreffend, auf Analogien zu Giorgiones ältes-

tem der Drei Philosophen. Darüber hinaus ist zu vermuten, dass, so Lucco, jene 

„Nischenfiguren“, die Giorgione laut Ridolfi an der Fassade der Casa Soranzo am 

Campo San Polo freskiert hatte, Sebastiano als Inspirationsquell gedient haben.1023 

Letzteres dürfte auch für Giorgiones zahlreiche „Säulenperspektiven“ am Fondaco 

gelten, wenn man die an den Außenflügeln den Triumphbogen flankierenden 

Vollsäulen in Betracht zieht. Letztlich aber war für die Idee, an Orgelflügeln Heili-

genfiguren vor Bogenstellungen mit auf Untersicht berechneten kanellierten Ton-

nengewölben zu postieren, das Vorbild Gentile Bellinis – die ursprünglichen Orgel-

flügel in San Marco – maßgeblich.1024 Beachtung gebührt auch den im Vergleich 

mit den Figuren der Innenflügel kontrapostisch deutlich ausgeprägteren Heiligen, 

die sich stilistisch keineswegs in dem Maße gleichen, wie in der Literatur mitunter 

behauptet wird. Es ist schon einleuchtend, wenn sich Wilde beim hl. Sebastian an 

eine „intelligente Variante des antiken Apollo von Belvedere erinnert fühlt – wi-

dersprüchlich dazu allerdings das noch spätgotisch anmutende Faltengetümmel 

des Märtyrers. Ganz anders die ebenso großzügig wie dynamisch drapierten Ge-

wandfalten des hl. Bartholomäus, in denen sich der Übergang zwischen Klassik 

und aufkeimendem Manierismus abzeichnet. Im Übrigen findet sich das in großem 

Bogen um Schulter und Arm geschlungene Faltenteil auch am Umhang des von 

Giorgione konzipierten hl. Johannes d. T. im Altarbild von S. Giovanni Crisostomo 

– eine Affinität, die vollends überzeugt, wenn man sich den zum Boden weisen-

den, durch den Schild des erst nachträglich rechts außen ergänzten Heiligen über-

malten Teil des Umhangs hinzudenkt. So gesehen gewinnt Joannides gegenüber 

Abb. 115, S. 330

Abb. 116, S. 331

Abb. 60, S. 211



333

Luccos verspäteter Datierungsvorschlag für die Außenflügel („1510–1511“) – ba-

sierend auf dem Umstand, dass Sebastiano das Altarbild erst nach Giorgiones Tod 

vollendet hat – an Glaubwürdigkeit.1025

Zu Sebastianos Hirte mit Flöte (Wilton House, Sammlung Lord Pembroke) – ver-

mutlich eine Porträtdarstellung – existieren zahlreiche Kopien. Eine Zeit lang hielt 

sich Zampettis auf Anraten Longhis vertretene Theorie, wonach es sich bei der 

Version in Bowood Castle um das Original handle. Erst Hirst und später Lucco 

trafen die richtige Entscheidung. Ihre Wahl fiel auf die Fassung in Wilton House, 

die Lord Pembroke 1669 von Cosimo III., Großherzog der Toskana, als Geschenk 

erhalten hatte. Dieses Gemälde unterscheidet sich in Stil und Ausführungstechnik 

von jenem in Bowood Castle vor allem dahin gehend, dass es – im Gegensatz zur 

helleren und in den Umrissen härteren Kopie – den Porträtierten, zutiefst Gior-

giones sfumato verpflichtet, in warmer, die Konturen verwischender Dunkelheit 

118	 Kopie nach Sebastiano del Piombo, Hirte 
mit Flöte, Bowood Castle, Sammlung 
Marquis of Lansdowne 

117	 Sebastiano del Piombo, Hirte mit 
Flöte, Leinwand auf Holz geklebt, 
51,6 x 40,3 cm, Wilton House, Sammlung 
Lord Pembroke

Abb. 117

Abb. 118



334

EXKURS zeigt.1026 Das entscheidende Moment des Dargestellten manifestiert sich in seinem 

„Blick über die Schulter“, laut Lucco „einem der beliebtesten giorgionesken Mo-

tive“. Dies bestätigt sich vor allem in Giorgiones Mann im Pelz (München, Alte Pi-

nakothek), mit dem – ungeachtet dessen, dass Lucco diesen Sebastiano zuschreibt 

– m. E. die größte Affinität, das Motiv des Pelzkragens inbegriffen, besteht. Durch-

aus sinnvoll ist auch Luccos Hinweis auf den Flötenspieler (Giorgione-Nachfolger, 

Rom, Galleria Borghese), in dem sich ebenso bemerkenswerte Analogien zum Hir-

ten der Pembroke-Sammlung ausmachen lassen – abgesehen davon, dass vom 

Flötenspieler nicht nur die Hand, sondern der gesamte Arm sichtbar ist, darin, 

vom eher dem Typus der Büste verpflichteten Porträt in Wilton House abweichend, 

bereits dem Halbfigurenstück angenähert.1027 Beachtenswert ferner, dass der aus-

ladende Hut des Hirten, dessen weit vorkragende Krempe die Augenpartie fast 

gänzlich verschattet; Letzteres ein Phänomen, dem man auch am Knaben in Gi-

orgiones Drei Lebensalter (Florenz, Palazzo Pitti) begegnet. Lucco datiert Hirte mit 

Flöte in die Zeit zwischen 1510 bis 1511, wohl etwas zu spät, zumal Hirst hier zu 

Recht auf eine analoge Stillage gegenüber den Orgelflügeln von S. Bartolomeo 

(vor allem die vermutlich schon um 1507/08 entstandenen Innenflügel betref-

fend) verweist. Da Lucco das Gemälde durch den Flötenspieler, den er Giorgione 

zuschreibt, inspiriert sieht und Ballarin diesen zutreffend mit „um 1507“ datiert, 

besteht eigentlich kein Anlass, Sebastianos Werk erst etwa vier Jahre danach an-

zusetzen.1028

Auch nach seiner Übersiedlung nach Rom im Jahr 1511 besann sich Sebastiano 

anfangs seiner venezianischen Wurzeln. Dies zeigt sich vor allem am Bildnis eines 

Violinspielers (vormals Paris, Sammlung Guy de Rothschild), dessen entscheiden-

des Motiv, der Blick über die Schulter, wie im Falle des Bildnisses in Wilton House 

mit Giorgiones Mann im Pelz in Beziehung steht. Sebastiano war ein Meister des 

Porträts, dem sogar Raffael einiges zu verdanken hatte.1029 Und in der Tat hielt 

man das Bild bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts für ein Werk Raffaels, ehe Mo-

relli 1890 darin die Handschrift Sebastianos erkannte. Und selbst mehr als ein hal-

bes Jahrhundert danach vertrat Garas die Meinung, dass das Bildnis mit jenem 

Violinisten Raffaels identisch sei, das 1621 in der Sammlung von Kaiser Rudolf II. in 

Prag erwähnt wird, allerdings verschollen ist.1030

Der Jüngling befindet sich hinter einer Brüstung, die mit ihrer Abstufung als 

motivliche Idee auf Giorgione zurückgeht und erstmalig in dessen Berliner Bildnis-

Giustiniani begegnet. Die Brüstung ist mit der Jahreszahl MDXVIII bezeichnet, wo-

bei die III laut Dussler (später von Hirst bestätigt) als spätere Zutat anzusehen ist. 

Die Figur ist in Dreiviertel-Rückenansicht wiedergegeben, ihr gedrehter Kopf dem 

Betrachter zugewandt und der Arm parallel zur Brüstung ausgerichtet. Darin zeigt 

sich eine deutliche typologische Verwandtschaft mit der 1510 datierten Salome, 

die Sebastiano somit – gleichsam als Vorstufe zum Violinspieler – noch in seiner 

venezianischen Schaffensperiode gemalt hatte. Der Jüngling trägt ein schwarzes 

Barett, unter dem schulterlanges, brünettes Haar hervorquillt, und einen Pelzkra-

gen, an dem jedes Härchen mit gewissenhafter Präzision herausgearbeitet ist. Die 

linke Hand umklammert einen Geigenbogen und ein Bündel von Lorbeerblättern 

Abb. 52, S. 183

Abb. 15, S. 59

Abb. 119, S. 335

Abb. 52, S. 183

Abb. 20, S. 83

Abb. 92, S. 286



335

EXKURS

– für Lucco Anlass zu zweifeln, ob hier überhaupt ein Porträt vorliegt. Stattdessen 

denkt der Autor eher an „die metaphorische Gestaltung einer Person in der Rolle 

des Orpheus“.1031 Die überzeugendste Würdigung des Gemäldes stammt wohl 

von Dussler: „[…] gleich Raffael ist der Venezianer der Herrschaft über die neu-

trale Bildfläche völlig sicher. Wie hier mit der Verve des Aufbaus sich Größe und 

Ruhe treffen, wie Bildgrund und Gestalt zueinander harmonisieren, sodass auch 

die Leerfläche wahrhaftes Ornament wird, das ist so ausgesucht echt empfunden, 

dass die Bezeichnung klassisch keinen überschätzten Wert bedeutet.“1032 In der 

Tat vollzieht Sebastiano den Übergang zur Klassik, zugleich auch den entscheiden-

den Schritt zur Emanzipation von giorgionesken Ausdrucksmitteln. Dies offenbart 

sich vor allem am Antlitz, dessen linke Hälfte vollständig im Dunkel versinkt, wo-

gegen die rechte – frei von jeglichem sfumato – klarem Licht ausgesetzt ist. Das 

„Klassische“ beruht u. a. darauf, dass der markant begrenzte Nasenrücken sowie 

die optisch gleichsam halbierte Kinn- und Mundpartie den Eindruck einer reinen 

119	 Sebastiano del Piombo, Bildnis eines 
Violinspielers, Holz, 68 x 53 cm, vormals 
Paris, Sammlung Guy de Rothschild



336

EXKURS

Profildarstellung hervorrufen, mithin unwillkürlich vergessen lassen, dass sich das 

Gesicht eigentlich in Dreiviertelansicht präsentiert. Auch darin hat der Künstler den 

auf formale Eindeutigkeit zielenden Auflagen der Klassik Rechnung getragen.

Zu Sebastianos frührömischer Zeit (1511–1512) zählt auch die Anbetung der 

Hirten (Cambridge, Fitzwilliam Museum), in der sich noch Erinnerungen an Gior

gione abzeichnen. Lionello Venturi hat das Gemälde erstmalig Sebastiano zuge-

schrieben und seit Fiocco – nach gescheiterten Zuschreibungsversuchen anderer 

Autoren an Pordenone, Palma Vecchio u. a. – wurde die Urheberschaft des Künst-

lers nie mehr infrage gestellt, obwohl der äußerst schlechte Zustand des Werks 

eine abschließende Beurteilung erschwert.1033 Schon auf den ersten Blick wird evi-

dent, dass hier eine merkliche Affinität mit Giorgiones Allendale-Anbetung vor-

liegt, wobei zusätzlich ins Gewicht fällt, dass beide Bilder auf Holz gemalt sind, 

jenes in Cambridge 1863 auf Leinwand übertragen. Hier wie dort ist die Komposi-

tion zweigeteilt, links eine offene Landschaft, rechts die szenische Figurengruppe 

vor einer Felswand mit begrenzendem Baum. Hinzu kommt als auffällige Paral-

lele das am Boden auf dem Mantel der Gottesmutter liegende Jesuskind. Sonst 

geht Sebastiano seinen eigenen Weg. Anstatt, wie Giorgione, die Figuren in ein 

räumlich wie flächig wirksames Oval einzubinden, bevorzugt er, so Dussler, das 

Schema einer „friesartigen“ Figurenreihung.1034 Zudem verdeckt er Giorgiones 

kompositionell relevante Geburtshöhle durch eine unansehnliche, strukturell eher 

überflüssige Bretterwand. Rechnet man die dem Anlass unangemessenen Gesten 

der Hirten hinzu, geht auch die feierlich ruhige, verinnerlichte Stimmungslage des 

Allendale-Vorbilds verloren. Nicht unberechtigt hat Hornig die gegenüber Gior-

gione deutlich abfallende Qualität des Bildes kritisiert: „Der dortige dramatische 

Gegensatz des Hell-Dunkel erscheint allerdings vergröbert, die Zentrierung der 

120	 Sebastiano del Piombo, Anbetung der 
Hirten, Holz auf Leinwand übertragen, 
124,2 x 161,3 cm

Abb. 120

Abb. 13, S. 51



337

EXKURS

Handlung auf das Kind durch die unbegründete und übertrieben laute Gebärde 

des nach links weisenden Hirten verzettelt und gestört.“1035 Auf der Suche nach 

weiteren Mängeln wird man rasch fündig, wenn man das in der perspektivischen 

Verkürzung völlig misslungene Gesicht des über das Kind gebeugten Hirten in Au-

genschein nimmt. Nachdem Sebastiano in Rom zu Michelangelo in eine enge, 

man möchte sagen, allzu enge Beziehung getreten war, gerieten seine veneziani-

schen Erfahrungen mit dem Giorgionismus rasch in Vergessenheit. 

Unter Giorgiones Zeitgenossen gab es wohl keinen venezianischen Maler – wie 

etwa Catena, Cariani, Pordenone, Rocco Marconi oder Palma il Vecchio – der 

wenigstens phasenweise nicht unter dem Einfluss des Giorgionismus gestanden 

wäre. Hier nimmt Palma (1479/81–1528) eine qualitativ führende Stellung ein, die 

sich nicht zuletzt in seiner Fähigkeit niederschlägt, giorgioneske Elemente zu trans-

formieren beziehungsweise seinem persönlichen Stil einzuverleiben. Aus Serina 

121	 Palma Vecchio, Lesende Madonna mit 
Kind, Holz, 67,5 x 52,7 cm, Berlin, 
Gemäldegalerie



338

EXKURS bei Bergamo stammend, trat er zunächst mit dem Bergamasken Andrea Previtali, 

einem Schüler Giovanni Bellinis, in Kontakt, ehe er nach Venedig übersiedelte und 

dort seit März 1510 auf Dauer ansässig wurde, somit auch Gelegenheit hatte, 

Giorgione etwa ein halbes Jahr vor dessen Tod noch kennenzulernen. Schon bald 

reüssierte er mit Sacra Conversazione-Darstellungen zu einem der anerkanntesten 

Altarbildmaler, darin vorerst noch merklich der Tradition Bellinis und Alvise Vivari-

nis verpflichtet, in Details gelegentlich auch giorgioneske Reflexe verarbeitend.1036 

Wie schon von Fiocco bemerkt, besteht Grund zur Annahme, dass es sich bei der 

Lesenden Madonna (Berlin, Gemäldegalerie) um Palmas opus 1 handelt. Das An-

dachtsbild wird von einer qualifizierten, bis ins 19. Jahrhundert zurückreichenden 

Mehrheit von Kunsthistorikern Palma zugeschrieben, was der am Gemälde ap-

plizierte cartellino mit der Signatur des Künstlers bestätigt.1037 Tatsächlich ist hier 

eine geradezu bestechende Nähe zu Giorgiones Oxforder Madonna zu registrie-

ren. In beiden Fällen ist die in die Lektüre eines Buchs vertiefte Madonna in die 

rechte Bildhälfte versetzt. Ihr diagonal vorgelagert der in ähnlicher Stellung auf 

einer Brüstung liegende Jesusknabe. Links eine Fensteröffnung – bei Giorgione 

mit Sicht auf den Dogenpalast und Campanile von San Marco, bei Palma mit Aus-

blick auf einen giorgionesken Landschaftsausschnitt. Allerdings ist nicht zu leug-

nen, dass hier auch eine bemerkenswerte Affinität mit Carpaccios Madonna mit 

Kind und Johannesknaben (ca. 1495–1505; Frankfurt a. M., Städelsches Kunst-

institut) besteht. Wenn Rylands bezüglich der Berliner Lesenden Madonna hinter 

Palmas Autorschaft ein Fragezeichen setzt, mag dies darauf beruhen, dass sich 

der Künstler nur vom Motiv her gesehen an Giorgione orientiert zeigt, in mal-

technischer Hinsicht hingegen eher Carpaccios hart-linearistischer, darin noch in 

der quattrocentesken Tradition wurzelnden Handschrift verpflichtet fühlt. So ge-

sehen ist nachvollziehbar, wenn Rylands Palmas Bild im Anschluss an jenes von 

Carpaccio mit 1505 datiert. Weniger verständlich sein Vorschlag, dieser Datierung 

einen Spielraum von einem Jahrzehnt (1505–1515) einzuräumen, zumal dies der 

anfangs konservativen Malweise des Künstlers deutlich widersprechen würde. Si-

chereren Boden betritt man, wenn man angesichts der motivlichen Nähe zu Gior-

giones Oxforder Madonna deren Entstehungszeit (zwischen 1503 und spätestens 

1506) gegenüber Palmas Werk als Terminus post quem in Betracht zieht.1038

Wie das allgemein Palma zugeschriebene Gemälde Frau im Profil (ca. 1520–25; 

Wien, Kunsthistorisches Museum) bezeugt, hat sich der Künstler auch mit dem 

Motiv des „Blicks über die Schulter“ befasst. Hornig zufolge liegt dem „eine offen-

sichtliche Auseinandersetzung mit Giorgiones Mann im Pelz“ zugrunde. Allerdings 

ist anzumerken, dass Rylands das Münchner Bild Palma zugewiesen, die Kopfdre-

hung der Dame demnach von einer eigenen Idee des Malers abgeleitet hat – für 

uns kein zureichender Grund, um von der bereits ausführlich begründeten Zu-

schreibung des Mannes im Pelz an Giorgione abzurücken; einst hatten Crowe und 

Cavalcaselle hier sogar an ein Selbstporträt Palmas gedacht. Indes ist Palma durch-

aus eine eigenständige Transformation des von Giorgione vorgegebenen Porträt-

typus zu attestieren. Das Haupt der Frau ist erheblich stärker geneigt und in die 

bogenförmige Krümmung des Rückens eingebunden. Zudem ist die Bildstruktur 

Abb. 121, S. 337

Abb. 14, S. 57

Abb. 122, S. 339

Abb. 52, S. 183



339

EXKURS

gänzlich in Kurven aufgelöst. Man beachte nur den halbovalen Rückenausschnitt 

des Kleides sowie den im Gegenschwung gebogenen Ärmelansatz. Den Kontrast 

zwischen dem ins Profil gekehrten Kopf und der in Dreiviertelansicht gezeigten 

Rückenpartie sowie den gekurvten Kleidausschnitt hat Palma in seitenverkehrter 

Wiedergabe auch auf die hl. Katharina von Alexandrien in seiner Wiener Sacra 

Conversazione übertragen.1039

Eine ähnliche Kopfwendung vollzieht der Kreuztragende Christus (ca. 1515; 

Wien, Kunsthistorisches Museum), wie im Moment vom Gläubigen angerufen – 

in der Intensität der Drehung gegenüber der Frau im Profil nur insofern gemäßigt, 

als der Körper des Erlösers nicht in Dreiviertel-Rückenansicht, sondern seitlich 

dargestellt ist. Nachdem sich Suida und ihm folgend Baldass m. E. zu Recht für 

Palma ausgesprochen hatten, wurde das Brustbild von Berenson – ein Einzelfall in 

der Forschung – dem Œuvre Giorgiones zugerechnet, nicht ganz unverständlich, 

wenn man sich am Antlitz Christi das eindeutig giorgioneske sfumato vor Au-

gen führt.1040 Hornig registriert zwar eine Analogie zu Giorgiones Mann im Pelz, 

bezeichnet das Brustbild Christi aber als Werk eines unbekannten Malers, mit 

122	 Palma Vecchio, Bildnis einer jungen Frau 
im Profil, Holz, 49 x 42,4 cm, Wien, 
Kunsthistorisches Museum

Abb. 123, S. 340



340

EXKURS

dem er vielleicht allzu streng ins Gericht geht, wenn er schreibt: „Das Hauptmotiv 

der Drehung des Rumpfes erscheint ganz ähnlich [Giorgiones Mann im Pelz]. Die 

Falten am Hals und die das Ohr umspielende Locke lassen keinen Zweifel daran 

aufkommen, dass es sich um eine freie Kopie handelt. Die Übertragung des Dreh-

motivs auf die religiöse Thematik jedoch und die Beibehaltung des verschmitzten 

Lächelns entlarven die Kopie als unangemessene Übernahme eines ungeeigneten 

Motivs und als peinliche künstlerische Entgleisung.“1041 Auch Rylands scheint dem 

Wiener Christusbild Qualitätsmängel anzulasten, wenn er sich mit dem Vermerk 

„Venetian school?“ begnügt. Anders Volpe und Lucco, der, ihm mit Vorbehalt 

folgend, das Andachtsbild Pordenone (mit der Datierung von 1515–1516) zu-

schreibt. Lucco betont das Innovative an diesem Bild – genauer gesagt: den Bruch 

123	 Palma Vecchio (?), Kreuztragung Christi, 
Holz, 63 x 46 cm, Wien, Kunsthistorisches 
Museum



341

mit der Tradition bezüglich der Säkularisierung des Sujets. Obwohl Volpes Attri-

bution m. E. nicht ausreichend begründet ist, erweist sich sein Kommentar als 

lesenswert. Danach sei das Gemälde „von fast schamloser Schönheit, wesentlich 

weniger pathetisch als man traditionellerweise für dieses Sujet angemessen hielt 

[…] eher wie ein freies Porträt im Kreise Raffaels oder Sebastiano del Piombos als 

irgendeine zeitgenössische venezianische Version“.1042 – In Palmas Porträt eines 

Dichters (häufig auch als „Ariost“ apostrophiert; um 1520; London, National 

Gallery) beschränkt sich die Beziehung zu Giorgione auf das hinter dem Poeten 

hochwachsende Bündel von Lorbeerzweigen, wie es auch in dessen Laura in Er-

scheinung tritt.1043

Über die biografischen und künstlerischen Anfänge Vincenzo Catenas (1470/80–

1531) ist nichts bekannt. Wie vor allem seine zahlreichen halbfigurigen Sacra 

Conversazione-Darstellungen bezeugen, stand er bis etwa 1515 ganz unter dem 

Einfluss von Giovanni Bellini, Cima da Conegliano und Basaiti, in einem Abhän-

gigkeitsverhältnis, das ihn vorerst nicht über den Rang eines Eklektizisten hinaus-

brachte.1044 Bis dahin der Quattrocento-Tradition verpflichtet, befleißigte er sich 

einer trockenen, linearistischen, detailinteressierten und durch bestimmte Farbak-

korde gekennzeichneten Malweise, vorläufig noch weit von Giorgiones „mani-

era moderna“ entfernt. Erstmals wird Catena in einer Inschrift auf der Rückseite 

von Giorgiones mit 1.6.1506 datierten Laura namentlich als dessen „cholega“ 

erwähnt. Vermutlich hatte Giorgione damals oder schon zuvor bei Catena, der 

als finanziell gut situierter „Kollege“ bereits über eine eigene Werkstatt verfügte, 

Zuflucht gefunden. Daraus nun auf ein arbeitsteiliges Verhältnis zu schließen, wäre 

wohl verfehlt. Eher dürfte es sich um eine ökonomisch bedingte Ateliergemein-

schaft gehandelt haben. Es muss eine merkwürdige Art künstlerischen Zusam-

menlebens gewesen sein: auf der einen Seite ein hinsichtlich der Malerei in die 

Zukunft blickender, auf der anderen ein an Althergebrachtem festhaltender Maler. 

Dies mag Catena jedoch nicht daran gehindert haben, sich gelegentlich Anregun-

gen aus dem Motivrepertoire Giorgiones zu holen. Das treffendste Beweisstück 

ist wohl die Anbetung der Hirten (New York, Metropolitan Museum), ein erstmals 

von Claude Phillips Catena zugeschriebenes Gemälde, in dem sich der Künstler, 

die Darstellung der hl. Familie betreffend, eindeutig an Giorgiones Allendale-An-

betung orientiert hat. Phillips folgend hat bereits Berenson auf derlei Anklänge an 

den Meister von Castelfranco verwiesen.1045 Die engste Beziehung signalisiert der 

weißbärtige hl. Josef, der auf den Jesusknaben niederblickt und mit der sich zum 

Gebet bereiten Stellung der Hände sowie seinem perspektivisch verkürzten Antlitz 

in verblüffender Weise dem Vorbild entspricht, wobei sich bezüglich Josefs Kopf-

wiedergabe auch ein Vergleich mit Giorgiones hl. Familie-Benson aufdrängt. Rech-

net man die analog gestaltete Madonna und den knienden Hirten hinzu, ergibt 

dies eine flächige, geradezu reliefhafte und streng symmetrische Positionierung 

der Figurengruppe. Ebenso quattrocentesk die gleichmäßige Helligkeit der Bo-

denregion und die unatmosphärische, ohne Raumtiefe kulissenhaft hinzugefügte 

Landschaft. Unterschiedlich dazu Giorgiones verräumlichte Figurenkomposition, 

124	 Palma Vecchio, Porträt eines Dichters, 
Leinwand auf Holz aufgezogen, 
83,8 x 63,5 cm

Abb. 125, S. 342

Abb. 13, S. 51

Abb. 12, S. 48



342

EXKURS

das in rhythmischem Wechsel eingesetzte Hell-Dunkel sowie jene die Tiefendi-

mension auslotende Gestaltung der Landschaft. Und anstatt die Anbetungsszene, 

wie Giorgione im Allendale-Gemälde, vor der Geburtshöhle anzusiedeln, entschei-

det sich Catena für die Dunkelfolie eines offenen Stallbaus, dessen perspektivisch 

angeordnetes Stützensystem er in Jacopo Bellinis Skizzenbüchern studiert haben 

könnte. Mit den drei auf einem Hügel emporklimmenden Festungstürmen der 

Rocca di Gradara (bei Pesaro) schöpft der Maler aus dem Fundus Giovanni Bellinis, 

der von diesem Motiv zweimal – in der Pala di Pesaro und im Votivbild des Do-

gen Agostino Barbarigo (Murano, S. Pietro Martire) – Gebrauch gemacht hatte.1046 

Aus all dem lässt sich folgern, dass Luccos durch Argumente Robertsons gestützte 

Datierung von Catenas in vielerlei Hinsicht Stil retardierendem Gemälde mit „ca. 

1520–1522“ nicht stimmen kann, zumal der Autor selbst den sich bei Catena erst 

1515 anbahnenden Stilumbruch bestätigt. So gedacht wäre es ratsam, den Entste-

hungszeitraum der Allendale-Anbetung (um 1502–1505) als Terminus post quem 

für Catenas Werk als Datierungsvorschlag anzuerkennen.1047

Um 1520 vollzieht der Maler mit der „Verschmelzung von Farbe und Atmo-

sphäre“ (Lucco) den mit Erinnerungen an Bellinis plastische Klarheit gepaarten 

Entwicklungsschritt zu Giorgiones „maniera moderna“.1048 Ein herausragendes 

Beispiel dafür ist das stilistisch weit von seiner quattrocentesken Anbetung der 

Hirten entfernte, für S. Maria Mater Domini in Venedig geschaffene und mit 1520 

datierte Altarbild Martyrium und Vision der hl. Christina. Die Heilige kniet am Ufer 

des Bolsenasees, um den Hals einen langen Strick gewunden, an dessen Ende 

der Mühlstein als Attribut ihres Martyriums befestigt ist. Sie wird von fünf Engeln 

flankiert – zwei davon versuchen, sie von der schweren Last zu befreien. Am Fir-

mament erscheint der von einer Mandorla umhüllte Erlöser mit der Osterfahne, 

der ihr die Auferstehung verheißt. Unter dem Licht des Abendhimmels wandelt 

sich der Seespiegel in ein Olivgrün, das sich in der Baumkrone rechts oben wie-

derholt, mit dem grünlichen Braun am Kleid der Märtyrerin korrespondiert und 

125	 Vincenzo Catena, Anbetung der Hirten, 
Leinwand, 125,7 x 207,6 cm, New York, 
Metropolitan Museum of Art

Abb. 126, S. 343



126	 Vincenzo Catena, Martyrium und 
Vision der hl. Christina, Holz, 
225 x 150 cm, Venedig, Santa Maria 
Materdomini



344

EXKURS auch am Gewand eines der Engel aufscheint. Das dumpfe Olivgrün wird, nur 

mit einem blassen Rosa kontrastierend, zum beherrschenden Farbton des unte-

ren Bilddrittels, des Bereichs der Seelandschaft, den Catena zu einer valeuristisch 

geprägten Ganzheit zusammenfasst. Dass sich dem die ikonografisch bedingte, 

immer noch bellinesk anmutende Figur des purpurviolett gekleideten Heilands 

entzieht, dadurch wohl an Transzendenz gewinnend, ist offenkundig. Über allem 

schwebt ein poetisch-lyrisches Flair, das in Giorgiones träumerisch-änigmatischer 

Landschaftsauffassung wurzelt. – Unter den der Generation Giorgiones angehö-

renden, in Venedig und/oder auf der Terraferma tätigen Malern waren es lediglich 

Tizian, Sebastiano del Piombo, Pordenone und Palma Vecchio, die sich – nach ei-

ner auf ihre frühe Schaffensphase eingeschränkten Zeit enger Verbundenheit mit 

der Kunst des Meisters aus Castelfranco – von ihrem Vorbild emanzipierten und 

ihren eigenen Stil entwickelten. Hingegen ist die Zahl jener Künstler, die zeit ihres 

Lebens den Bannkreis Giorgiones nicht zu durchbrechen vermochten, nur schwer 

überschaubar. Zu nennen sind, um nur die wichtigsten zu erwähnen, Bernardino 

Licinio, Giovanni Cariani, Girolamo Romanino, Rocco Marconi und Domenico 

Mancini, wobei sich diese Reihe anhand der Namensliste von L. Venturi, dessen 

Publikation zum „Giorgionismo“ immer noch einen wegweisenden Stellenwert 

hat, erheblich ausweiten ließe. – Zusammenfassend: Die „maniera moderna“ in 

Venedig begründend, besteht Giorgiones künstlerisch-formale Tat darin, dass sie 

durch ein spezifisches sfumato und eine durch das Licht geprägte „Farbe als Ei-

genwert gegenüber der Form den Vorrang erhält, dass sie sich anschickt, von den 

Dingen unabhängig zu werden. Damit kommt es, das ist das geistige Resultat des 

epochalen Umschwungs, zur Begründung des Poetischen in der Malerei. Die Land-

schaft als Seelenlandschaft, das Porträt als Seelenporträt – beide werden zum Trä-

ger lyrischer Stimmung […]. Giorgionesk – der Begriff wird gleichbedeutend mit 

venezianisch-lyrisch überhaupt – zu einem Grundbegriff [jener] venezianità“, die in 

Tizians und Tintorettos Werk kulminieren sollte und keinen Geringeren als Rubens 

zur Überzeugung brachte: „Qui si trova la vera pittura.“1049



345

  1	 M. Hellmann, Grundzüge der Geschichte Venedigs, Darmstadt 1976, S. 140. – Die vorliegende histo-
rische Einführung überschreitet den hier behandelten kunsthistorischen Zeitrahmen und soll zum Teil 
schon dem 4. Band der Buchreihe zugerechnet werden.

  2	 H. Schreiber, Das Schiff aus Stein. Venedig und die Venezianer. München 1979, S. 195.
  3	 H. Kretschmayr, Geschichte von Venedig, 2. Bd., Gotha 1920, S. 448. 
  4	 F.C. Lane, Seerepublik Venedig, München 1980, S. 404.
  5	 F. Kurowski, Venedig. Das tausendjährige Weltreich im Mittelmeer, München/Berlin 1981, S. 239.
  6	 Kretschmayr (Anm. 3), S. 48ff. – A. Zorzi, Venedig. Die Geschichte der Löwenrepublik, Frankfurt a. M. 

1987, S. 385ff.
  7	 Lane (Anm. 4), S. 405.
  8	 Hellmann (Anm. 1), S. 150.
  9	 Schreiber (Anm. 2), S. 225.
10	 G. Benzoni, Venedig und seine Geschichte, in: Venedig. Kunst und Architektur (hg. von G. Romanelli), 

Köln 1997, S. 22.
11	 Hellmann (Anm. 1), S. 152.
12	 Ebda., S. 151.
13	 Zorzi (Anm. 6), S. 366.
14	 Ebda., S. 371.
15	 Ebda., S. 347.
16	 T. Pignatti u. F. Pedrocco, Giorgione, München 1999, S. 13. – R. Marconato, Il Volto di Giorgione. La 

vita di un grande maestro ricostruita attraverso i suoi dipinti, Padova 2010.
17	 G. d’Annunzio, Il fuoco, 1898, S. 89ff. Zit. nach A. Perissa Torrini, Dokumente, Quellen, Nachrichten, 

in: Giorgione. Mythos und Enigma (AK, Wien, Kunsthistorisches Museum; hg. v. S. Ferino-Pagden u. 
G. Nepi Scirè), Wien 2004, S. 21.

18	 P. Paschini, Le collezioni archeologiche dei prelati Grimani nel Cinquecento, in: Atti della Pontificia 
Accademia Romana di Archeologia, 1926–27, V., S. 177.

19	 G. Vasari, Le Vite de più eccellenti pittori, scultori ed architettori, Florenz (I. Ed.) 1550 und Florenz (II. 
Ed.) 1568.

20	 Perissa Torrini (Anm. 17), S. 22.
21	 Vasari 1550 (Anm. 19), S. 577 (Deutsch: L. Schorn u. E. Förster, Stuttgart/Tübingen 1843, III/1, S. 50).
22	 R. Segre, A rare document on Giorgione, in: Burlington Magazine, Juni 2011, S. 383ff.
23	 Vasari 1550, S. 577 (Deutsch: G. Gronau 1908, V, S. 60).
24	 Eller, Giorgione. Werkverzeichnis. Rätsel und Lösung, Petersberg 2007, S. 41, 192f. – J. Anderson, 

Giorgione. The painter of „Poetic Brevity“, Werkverzeichnis, Paris/New York 1997, S. 293 u. 294.
25	 G. Robertson, Vincenzo Catena, Edinburgh 1954, S. 12.
26	 Zit. nach Th. Hetzer, Venezianische Malerei. Von ihren Anfängen bis zum Tode Tintorettos, Stuttgart 

1985, S. 289.
27	 Vasari, Vite… 1550 (ed. C. Ricci, Milano o.J. Bd. III., S. 6f.).
28	 Zit. nach E. Hüttinger, Venezianische Malerei, Zürich 1959, S. 7. 
29	 Eller (Anm. 24), S. 6 u. 7.
30	 Vasari, Vite… 1568 (ed. G. Milanesi, Firenze 1906, Bd. VII, S. 426 f.).
31	 Eller (Anm. 24), S. 7.
32	 Ch. Hornig, Giorgiones Spätwerk, München 1987, S. 12. 
33	 Perissa Torrini (Anm. 17), S. 25.
34	 Ebda., S. 24. – Präzisierend betont Maschio, dass das Leben Giorgiones keine Spuren in den Verwal-

tungsakten hinterlassen hat und der Künstler weder Immobilienbesitz noch in der öffentlichen Zecca 
veranlagtes Geld gehabt haben dürfte. Sein Name wird weder in Testamenten noch in Dokumenten 
angeführt, nicht einmal als Zeuge. R. Maschio (Hg.), Per la biografia di Giorgione, in: I Tempi di Gior
gione, Rom 1994, S. 184.

35	 G. Padoan, Il mito di Giorgione intelettuale, in: Giorgione e l’Umanesimo veneziano, Symposiumsbei-
träge (hg. von R. Pallucchini) I, Florenz 1981, S. 425ff. 

A N M E R K U N G E N



346

ANMERKUNGEN 36	 Perissa Torrini (Anm. 17), S. 23.
37	 G. Pochat, Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Landschaftsmalerei von der Antike 

bis zur Renaissance, Berlin/New York 1973, S. 375ff. – D. Howard, Venedig: Gesellschaft und Kultur, 
in: Bellini, Giorgione, Tizian und die Renaissance der venezianischen Malerei (AK, Wien, Kunsthistori-
sches Museum 2006/2007; hg. v. D. A. Brown u. S. Ferino-Pagden), S. 2ff.

38	 Pochat (Anm. 37), S. 379.
39	 W. T. Elwert, Pietro Bembo e la vita letteraria del suo tempo, in: La Civiltà Veneziana del Rinascimento, 

Florenz 1958, S. 127.
40	 Pignatti u. Pedrocco (Anm. 16), S. 23.
41	 A. Ballarin, Giorgione e la Compagnia degli Amici, in: F. Zeri (Hg.), Storia dell’Arte italiana 5, Teil 2, 

Turin 1983, S. 481ff. 
42	 Pignatti u. Pedrocco (Anm. 16), S. 27.
43	 Ebda., S. 27.
44	 Pochat (Anm. 37), S. 383.
45	 Perissa Torrini (Anm. 17), S. 23f. u. Anm. 30.
46	 Eller (Anm. 24), S. 17. – Fraglich ist, ob der von Vasari angesprochene „große Ruhm“ schon zu Leb-

zeiten Giorgiones bestanden hatte. Dagegen spricht immerhin, dass der Künstler nach Vollendung 
der Fondaco-Fresken (8. November 1508) um sein von der Gutachterkommission (von Giovanni Bellini 
eingesetzt) empfohlenes Honorar in Höhe von 150 Dukaten feilschen musste. Die von ihm gegen 
die „Proveditori al Sal“ eingebrachte Klage blieb erfolglos. Letztlich musste er sich mit 130 Dukaten 
zufriedengeben. Perissa Torrini (Anm. 17), S. 26 u. Anm. 48.

47	 Perissa Torrini (Anm. 17), S. 22.
48	 B. Castiglione, Libro del Cortegiano, Bd. I, Kap. XXXVII, Venedig 1528.
49	 F. Sansovino, Venetia città nobilissima et singolare…, Venedig 1581, S. 56 v. – Hornig (Anm. 32), 

S. 12f. u. 240ff. 
50	 Pignatti u. Pedrocco (Anm. 16), S. 32. 
51	 Eller (Anm. 24), S. 20. 
52	 Hornig (Anm. 32), S. 14 u. 83ff. – M. Hirst, Sebastiano del Piombo, Oxford 1981, S. 4ff.
53	 Zit. nach Pignatti u. Pedrocco (Anm. 16), S. 32.
54	 D. Teniers, Theatrum Pictorium …, Antwerpen 1658, Nr. 18, 20, 21 u. 24. – Hornig (Anm. 32), S.14.
55	 A.M. Zanetti, Della Pittura veneziana e delle opere pubbliche de’ veneziani maestri libri V, Venezia 

1771, S. 89ff. (deutsche Übersetzung von Eller [Anm. 24], S. 21f.). – Zu Zanetti vgl. G. Lorenzetti, Un 
dilettante incisore veneziano del XVIII secolo, A. M. Zanetti di Gerolamo, Venezia 1917.

56	 P. Rylands, Palma Vecchio, Cambridge 1992, S. 244.
57	 Hornig (Anm. 32), S. 15, 151 u. 238. – Gegenwärtig wird der Seesturm fast ausschließlich Palma 

Vecchio zugeschrieben. Ein Problembewusstsein bezüglich des Anteils Giorgiones scheint mittlerweile 
völlig verloren gegangen zu sein. Sowohl in der aktuellen Forschung (z. B. Pignatti, Eller, M. Lucco oder 
im Wiener AK, Mythos und Enigma 2004) als auch in den rezenten lexikalischen Giorgione-Beiträgen 
(P. Humfrey u. M. Kemp, in: Dictionary of Art, vol. XII, S. 668ff.; A. J. Martin, in: Saur, Bd. 54, Mün-
chen/Leipzig 2007, S. 459ff.) wird der Seesturm als Problemfall gänzlich unterschlagen.

58	 J.A. Crowe u. G.B. Cavalcaselle, A history of painting in North Italy, vol. II, London 1871.
59	 Hornig (Anm. 32), S. 17ff. – Hornigs Darstellung der Quellen- und Forschungslage ergänzend und 

aktualisierend: Ch. Hope, Giorgiones Fortuna critica, in: Giorgione. Mythos und Enigma (AK, Wien, 
Kunsthistorisches Museum, hg. v. S. Ferino-Pagden u. G. Nepi Scirè), Wien 2004, S. 41ff.

60	 Crowe u. Cavalcaselle (Anm. 58), S. 138.
61	 I. Lermolieff (G. Morelli), Die Werke italienischer Meister in den Galerien von München, Dresden und 

Berlin, Leipzig 1880, S. 161 u. 193ff.
62	 Hornig (Anm. 32), S. 18.
63	 G. Morelli u. J. P. Richter, Italienische Malerei der Renaissance im Briefwechsel von G. Morelli und J. 

Richter 1876–1891 (hg. v. I. u. G. Richter, Baden-Baden 1960; zit. als Morelli-Richter 1891), S. 416.
64	 J. Cook, Giorgione, London 1900, S. 21f., 53 u. 96 – In zeitlicher Nähe zu Cook haben Berenson und 

L. Venturi sowie jüngst erst Eller die hl. Familie-Benson – entgegen einer erdrückenden Mehrheit der 
rezenten Forschung – Catena zugewiesen. B. Berenson, The Venetian painters of the renaissance, New 
York/London 1894, S. 103. – Ders., Venetian painting in America, London 1916, S. 256. – L.Venturi, 
Giorgione e il Giorgionismo, Milano 1913, S. 230. – Eller (Anm. 24), S. 41 u. 192. – Desgleichen 
wird die Anbetung der Könige von Eller – da angeblich „in der malerischen Ausführung erheblich zu 
schwach“ (S. 41 u. 193) – fälschlich Catena zugeschrieben.

65	 L. Justi, Giorgione, 2 Bde., Berlin 1908 u. Berlin 1937 (Neuausgabe).
66	 Hornig (Anm. 32), S. 24. – Seitens der deutschsprachigen Forschung fanden Justis Giorgione-For-



347

ANMERKUNGENschungen ungeteilte Zustimmung. Dem gegenüber war die italienische Literatur von Justis Verdiensten 
nicht zu überzeugen. R. Longhi, Cartella Tizianesca, in: Vita Artistica II, 1927, S. 216, bezeichnet Justis 
Arbeit als „curiosissimo“.

67	 Hornig (Anm. 32), S. 22.
68	 Ebda., S. 22.
69	 L. Venturi, Giorgione e il Giorgionismo, Milano 1913, S. 135, 157, 162f. u. S. 224f. – L. Hourticq, Le 

problème de Giorgione, Paris 1930.
70	 G. M. Richter, Giorgio da Castelfranco called Giorgione, Chicago 1937, S. 60, 110 u. 226.
71	 A. Ferriguto, Attraverso i „misteri“ di Giorgione, Castelfranco 1933.
72	 A. Bayersdorfer, A. Bayersdorfers Leben und Schriften, München 1908. – G. F. Hartlaub, Giorgiones 

Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur Mystik der Renaissance, München 1925.
73	 G. Tschmelitsch, Zorzo, genannt Giorgione. Der Genius und sein Bannkreis, Wien 1975. – Zu Hartlaub 

und Ferriguto s. Pochat (Anm. 37), S. 403, Anm. 150. 
74	 Hornig (Anm. 32), S. 31.
75	 J. Anderson, Giorgione. The Painter of „Poetic Brevity“, Paris/New York 1997, Werkverzeichnis, 

S. 308f. – Eller (Anm. 24), S. 132ff. – Auch P. Humfrey und M. Kemp neigen in ihrem Lexikon-Beitrag 
(The Dictionary of Art, vol. 12, S. 674) zu einer Zuschreibung des Concert champêtre an Giorgione. 

76	 Pignatti u. Pedrocco (Anm. 16), S. 207.
77	 Dass Eller das Ende von Giorgiones Lehrzeit erst um 1501/02 annimmt, hängt damit zusammen, dass 

er dessen Geburtsdatum mit „etwa 1483“ ansetzt, womit für ihn naturgemäß auch das Problem des 
von der Forschung im Rahmen der Zeitspanne von etwa 1495 bis etwa 1500 diskutierten Frühwerks 
des Künstlers hinfällig wird. Dementsprechend lässt er die Giorgione zuschreibbaren Gemälde mit 1503 
beginnen. In Charles Hope findet er m. W. den einzigen Verbündeten, der Giorgiones Geburtsdatum 
sogar noch später, um 1485, ansetzt. Eller (Anm. 24), S. 16 u. 17. – C. Hope, Giorgiones Fortuna critica, 
in: Giorgione. Mythos und Enigma (AK hg. von S. Ferino-Pagden u. G. Nepi Scirè), Wien 2004, S. 42.

78	 Vasari (Anm. 23), S. 60.
79	 G. Testori, Da Romanino a Giorgione, in: Paragone 159, 1963, S. 45ff. – R. Pallucchini, Giorgione, Mai-

land 1955. – C. Volpe, Giorgione, Mailand 1964. – T. Pignatti, Giorgione, Venedig 1969, S. 94. – Ders., 
Giorgione, Mailand 1978, S. 41 u. 96. – Hornig (Anm. 32), S. 65 u. 168f. – J. Anderson, Giorgione. 
Peintre de la „Brièveté Poétique“. Catalogue Raisonné, Paris 1996, S. 322. – Eller (Anm. 24), S. 193.

80	 Hornig (Anm. 32), S. 169.
81	 Alvise Vivarinis Marienbild in Il Redentore wird von Pallucchini um 1489, von Steer um 1500 datiert. R. 

Pallucchini, I Vivarini (Antonio, Bartolomeo, Alvise), Venedig 1962, S. 62 u. 136, Abb. 252. – J. Steer, 
Alvise Vivarini – his art and influence, Cambridge 1982, S. 155.

82	 F. Anzelewsky, Albrecht Dürer. Das malerische Werk, Berlin 1971, S. 34f., 58f. u. 82.
83	 Johannesevangelium 1,1–3: „Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott […].“ – M. Binder, 

Beiträge zu Dürers Italienreisen von 1494/1495 und 1505/1507, Dipl.phil. Graz 2002, S. 88f.
84	 Cook (Anm. 64), S. 102 u. 136. – Giorgione e i Giorgioneschi, AK Venedig 1955 (a cura di P. Zam-

petti), S. 288. – Hornig (Anm. 32), S. 177. – A. Ballarin, Giorgione, in: Le Siècle de Titien, Paris 1993, 
S. 299. – Anderson (Anm. 79), S. 341. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 64 u. 142. – Eller (Anm. 24), 
S. 193.

85	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 64.
86	 Zit. nach Tschmelitsch (Anm. 73), S. 72.
87	 Ebda., S. 72.
88	 Cook (Anm. 64), S. 90. – Zampetti (AK Venedig, Giorgione…; Anm. 84), S. 28. – P. della Pergola, 

Giorgione, Mailand 1955, S. 145. – Pallucchini, Giorgione, Mailand 1955. – Tschmelitsch (Anm. 73), 
S. 72f. – Anderson (Anm. 79), S. 335. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 42 u. 92.

89	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 79.
90	 R. Pallucchini, I capolavori dei Musei Veneti, Venedig 1946, S. 123.
91	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 43.
92	 A. Morassi, Giorgione, Mailand 1942, S. 215. – Zampetti (Anm. 84), S. 28. – Ballarin (Anm. 84), 

S. 283.
93	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 43. – M.A. Chiari Moretto Wiel, Per una nuova cronologia di Giulio 

Campagnola incisore, in: Arte Veneta 1988, S. 41ff.
94	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 80. – Pignatti (Anm. 79), S. 133. 
95	 L. Coletti, Tutta la pittura di Giorgione, Mailand 1955, S. 52. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 80f. – Pi

gnatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 96. – M. Bonicatti, Aspetti dell’Umanesimo nella pittura veneta del 1455 
al 1515, Rom 1964, S. 200. – M. Lucco, Giorgione, Mailand 1995, S. 152. – Anderson (Anm. 79), 
S. 345.



348

ANMERKUNGEN   96	 W. Stedman Sheard, The Widener Orpheus: Attribution, Type, Invention, in: Collaboration in Italian 
Renaissance Art, New Haven 1978, S. 189.

  97	 Zur Serie der Kleinen Landschaften zählt auch Venus und Cupido in einer Landschaft (Washington, 
National Gallery) – ein Täfelchen, das in seinen Maßen mit jenen der eben besprochenen weitgehend 
übereinstimmt (nur um einen cm in der Länge abweichend), demnach vermutlich für denselben 
cassone bestellt wurde. Das Bild wird von Suida, Coletti, Pignatti und Ballarin Giorgione zugeschrie-
ben, wogegen Berenson, Lucco und Anderson dessen Autorschaft ablehnen und sich mit der Hilfs-
bezeichnung „anonymer Nachfolger Giorgiones“ begnügen; in Ellers Monografie wird es gänzlich 
unterschlagen. Zwei Landschaftsausschnitte flankieren einen mit Vegetation versehenen und vom 
oberen Bildrand angeschnittenen Felsbrocken, der kompositionell wie ein Fremdkörper wirkt, ja ge-
radezu an ein kulissenhaftes Versatzstück erinnert. Ebenso wenig ist zu vermuten, dass Giorgione 
bereit gewesen wäre, auf dem vorderen Wiesengrund, von den anderen drei Täfelchen radikal ab-
weichend, in miniaturistischer Manier einen Blumenteppich auszubreiten – als Argument ausrei-
chend, um das Bild aus dem Œuvre zu streichen. Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 98. – W. Suida, 
Die Sammlung Kress, in: Pantheon 1940, S. 174. – B. Berenson, Italian Pictures oft the Renaissance, 
Venetian school, vol. I, London 1957, S. 86. – Lucco (Anm. 95), S. 149. 

  98	 Hornig (Anm. 32), S. 167f.
  99	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 74. – G. Fiocco, Giorgione, Bergamo 1948, S. 24.
100	 J. Cook, Two early Giorgiones in Sir Martin Conway’s collection, in: Burlington Magazine 6, 1904–

1905, S. 156ff. – M. Conway, Giorgione, a new study of his art as landscape painter, London 1929, 
S. 31. – G. Brucher, Geschichte der venezianischen Malerei, Bd. II: Von Giovanni Bellini bis Vittore 
Carpaccio, Wien/Köln/Weimar 2010, S. 137ff, Abb. 61.

101	 Zampetti (Anm. 84), S. 4.
102	 G. Rosini, Storia della Pittura Italiana, Pisa 1843, S. 158. – Crowe u. Cavalcaselle (Anm. 58), S. 125f. 

– Morelli (Anm. 61), S. 188. – Mit seinen Spätdatierungen der Uffizien-Bilder bezieht Pignatti in 
der Forschung eine Ausnahmeposition. Völlig unverständlich datiert er das Urteil Salomos zunächst 
(1969) mit „um 1508“, um sich etwa ein Jahrzehnt danach (1978) auf ca. 1500 zu korrigieren. T. 
Pignatti, Giorgione, Mailand 1969, S. 98. – Ders., Gli inizi di Giorgione, in: AK Giorgione a Venezia, 
Mailand 1978, S. 10. – Bezüglich der Feuerprobe des Moses plädierte Pignatti für um 1505, ein Da-
tierungsvorschlag, der von Robertson umgehend abgelehnt wurde. In seiner Giorgione-Monografie 
von 1999 überlässt er die Lösung der Datierungsproblematik seinem Koautor Pedrocco, der einlen-
kend beide Uffizien-Bilder an den Beginn des 16. Jahrhunderts setzt. Pignatti (1969), S. 98. – G. 
Robertson, New Giorgione studies, in: Burlington Magazine, Aug. 1971, S. 477. – Pignatti/Pedrocco 
(Anm. 16), S. 112.

103	 G. Gronau, Kritische Studien zu Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXXI, 1908, 
S. 403ff. u. 503ff. 

104	 Für Lucco kein ausschließender Grund, die beiden Tafeln als gleichzeitig geschaffen zu sehen. Unzu-
treffend bezeichnet er diese als „coerenti a nivello stilistico“. Lucco (Anm. 95), S. 32 u. 36.

105	 G. Fiocco, La giovinezza di Giulio Campagnola, in: L’Arte 18, 1915, S. 138ff. – Ders., Giorgione, 
Hamburg 1941, S. 21. – Eller (Anm. 24), S. 192. – Berenson (Anm. 97), S. 84. – A. Perissa Torrini, 
Giorgione, Florenz 1993, S. 16. – Anderson (Anm. 79), S. 291.

106	 G. Ballarin, Giorgione, in: Atti del Convegno Internazionale di Studio per il 5 centenario della nascita 
(hg. v. F. Pedrocco), Venedig 1979, S. 228. – P. della Pergola, Giorgione, Mailand 1955, Bildunter-
schrift Abb. 7. – Hornig (Anm. 32), S. 169f. u. 173.

107	 L. Justi, Giorgione, Bd. 1, Berlin 1936, S. 82.
108	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 51.
109	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 86f.
110	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 112.
111	 Pergola (Anm. 106), S. 18ff. – G. Pochat, Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der 

Landschaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin/New York 1973, S. 394.
112	 Klauner zufolge liegt hier ein „deutlicher Versuch vor, an einen abgeschlossenen Vordergrund […] 

sofort den Hintergrund anzuschließen: eine geschlossene Baumgruppe – ein Requisit, das bei Gior
gione zum ersten Mal auftritt –, noch aus dem Vordergrund herauswachsend, rahmt gleichzeitig den 
Hintergrund und gibt ihm dadurch, dass sie ihn zum Ausschnitt macht, bildhaften Charakter; seine 
Bezogenheit auf die Fläche wird sehr intensiv“. F. Klauner, Venezianische Landschaftsdarstellung von 
Jacopo Bellini bis Tizian, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, Bd. 54 (NF XVII), 
1958, S. 135.

113	 Hornig (Anm. 32), S. 173.
114	 Eller (Anm. 24), S. 192. 



349

ANMERKUNGEN115	 Pochat (Anm. 112), S. 393f.
116	 R. Arnheim, Kunst und Sehen. Eine Psychologie des schöpferischen Auges, Berlin/New York 1978, 

S. 447ff. 
117	 Pochat (Anm. 112), S. 394.
118	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 50. – Pignattis schon 1969 (Anm. 102, S. 18) vorgenommene Spät-

datierung wurde von Robertson umgehend abgelehnt. G. Robertson, New Giorgione studies, in: 
Burlington Magazine, Aug. 1971, S. 477.

119	 Eller (Anm. 24), S. 192.
120	 Nochmals sei betont: Dem Versuch Ellers, die Feuerprobe in ihrer Gesamtheit Carpaccio zuzuweisen, 

muss nachdrücklich widersprochen werden. Ein Beispiel für dessen missglückte Komparationsver-
suche bietet der rechts außen stehende Mann, der mit Carpaccios Darstellung des hl. Rochus (Ber-
gamo, Accademia Carrara) in der Tat nicht das Geringste gemeinsam hat. Fast schon kurios ist die 
Bereitschaft des Autors, ausgerechnet den „Architektursockel“ und die Köpfe der beiden Jünglinge 
als Beitrag Giorgiones anzusehen. Eller (Anm. 24), S. 192. – Ferner besteht kein Anlass, laut Palluc-
chini Giorgiones Handschrift auf die Landschaft und die zentrale Figurengruppe einzuschränken. 
Pallucchini (Anm. 79), S. 11. – Völlig von der Hand zu weisen ist, was das gesamte Figurenensemble 
anlangt, Morassis Zuschreibung an Catena, zumal dessen These keinerlei Beweisführung zugrunde 
liegt. – Morassi (Anm. 92), S. 45. 

121	 Klauner (Anm. 112), S. 135.
122	 Pochat (Anm. 112), S. 393. – Brucher (Anm. 100), Abb. 61.
123	 Crowe u. Cavalcaselle (Anm. 58), S. 128. – Ausführliche Literaturhinweise bei Pignatti/Pedrocco 

(Anm. 16), S. 192.
124	 I. Lermolieff (= G. Morelli), Kunstkritische Studien über italienische Malerei. Die Galerien zu Berlin, 

Leipzig 1893, S. 205. – Eller (Anm. 24), S. 193.
125	 Fiocco (1941; Anm. 105), S. 20.
126	 Freedberg hält die Anbetung der Könige für ein Jugendwerk Tizians und Muraro sowie Rearick plä-

dieren für eine Zuschreibung an Sebastiano del Piombo. S. J. Freedberg, Painting in Italy, 1500 to 
1600, Harmondsworth 1971. – W. R. Rearick, Chi fù il primo maestro di Giorgione?, in: Giorgione, 
Atti del Convegno Internazionale di Studio per il 5 Centenario della Nascita, Castelfranco, Mai 1978, 
Venedig 1979, S. 189.

127	 Richter (Anm. 70), S. 223. – Berenson (Anm. 97), S. 84. – J. Wilde, Venetian Art from Bellini to Titian, 
Oxford 1974, S. 93.

128	 Justi (Anm. 107), S. 89.
129	 Hornig (Anm. 32), S. 51.
130	 Ebda., S. 51.
131	 Ebda., S. 51.
132	 Ebda., S. 189.
133	 Ebda., S. 190. – Für ein noch früheres Entstehungsdatum plädieren Ballarin (um 1497) und – ihm 

nahestehend – Lucco (Ende des Quattrocentos). Lucco (Anm. 95), S. 50. – Für einen größeren zeitli-
chen Spielraum (zwischen Jahrhundertbeginn und 1504) setzt sich Pedrocco ein. Pignatti/Pedrocco 
(Anm. 16), S. 108.

134	 C.Phillips, Some Figures by Giorgione, in: Burlington Magazine 14, 1908–09, S. 337.
135	 Giorgione. Mythos und Enigma (AK, Wien, Kunsthistorisches Museum; hg. v. S. Ferino-Pagden u. G. 

Nepi Scirè; Wien 2004), darin Text zur hl. Familie-Benson von D.A. Brown, Kat.-Nr. 2, S. 170f.
136	 B. Berenson, The Venetian Painters of the Renaissance, New York 1894, S. 103. – Eller (Anm. 24), 

S. 192.
137	 Berensons Zuschreibung an Catena wurde von Cook (Anm. 64), S. 96 umgehend zugunsten Giorgio-

nes widersprochen. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 106. – Brown (Anm. 135), S. 170.
138	 Richter (Anm. 70), S. 75. – Hornig (Anm. 32), S. 48.
139	 Brucher (Anm. 100), Abb. 128.
140	 Justi (Anm. 107), S. 87.
141	 W. Suida, Spigolature giorgionesche, in: Arte Veneta VIII, 1954, S. 153ff. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 

16), S. 47f.
142	 Brown (Anm. 135), S. 172. – J. Dunkerton, Developments in Colour and Texture in Venetian Painting 

of the Early 16th Century, in: F. Ames-Lewis (Hg.), New Interpretations of Venetian Renaissance Pain-
ting, London 1994, S. 63ff.

143	 Justi (Anm. 107), S. 88.
144	 Zu den Prinzipien koloristischer und luminaristischer Farbgebung s. E. Strauss, Koloritgeschichtliche 

Untersuchungen zur Malerei seit Giotto, München/Berlin 1972, S. 21ff.



350

ANMERKUNGEN 145	 Hornig (Anm. 32), S. 195. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 106.
146	 Ballarin (Anm. 84), S. 295. – Lucco (Anm. 95), S. 44.
147	 Brown (Anm. 135), S. 170.
148	 Bellini, Giorgione, Tizian und die Renaissance der venezianischen Malerei (AK, Wien, Kunsthistori-

sches Museum, hg. von D.A. Brown u. S. Ferino-Pagden, Wien 2006), darin Kat.-Text zur Allendale-
Anbetung von M. Lucco, Kat.-Nr. 17, S. 116f.

149	 Berenson (Anm. 136), S. 103. – L.Venturi, Giorgione e il Giorgionismo, Mailand 1913, S. 230. 
150	 Berenson (Anm. 97), S. 65.
151	 F.R. Shapley, „The Holy Family“ by Giorgione, in: Art Quarterly, 1955, S. 383. – Ders., National Gal-

lery of Art, Washington. Catalogue of Italian Paintings, Washington 1979, S. 208. – Freedberg (Anm. 
126), S. 87 u. 100. – Rearick (Anm. 126), S. 192.

152	 Richter (Anm. 70), S. 256. – H. Tietze u. E. Tietze-Conrat, The Allendale Nativity in the National Gal-
lery, in: Art Bulletin 31, 1949, S. 12.

153	 Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Text zur Wiener Anbetung der Hirten von 
J. Anderson, Kat.-Nr. 3, S. 173. Die im Zuge der 2004 in Wien präsentierten Ausstellung durchge-
führten technischen Analysen (Infrarotreflektogramm) veranlassten Anderson anzunehmen, dass die 
Vorgangsweise (betreffend die Pentimenti und die Unterzeichnung) bei der Ausführung der Wiener 
Replik exakt dieselbe war wie in den drei anderen Gemälden der Allendale-Gruppe, mithin alle vier 
Werke von der Hand Giorgiones stammen, womit auch geklärt war, dass es sich bei der Wiener Anbe-
tung keinesfalls um eine spätere Kopie nach Giorgione oder ein Werk des 17. Jahrhunderts handelt.

154	 L. Baldass u. G. Heinz, Giorgione, Wien/München 1964, S. 116. – Auf die Deutungsmöglichkeit der 
Bezeichnung „nocte“ als „Heilige Nacht“ hat Richter (Anm. 70) schon 1937 aufmerksam gemacht.

155	 Anderson (Anm. 153), S. 173.
156	 B. Berenson, Italian Pictures of the Renaissance, Oxford 1932, S. 576. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), 

S. 210.
157	 Anderson (Anm. 153), S. 173. – Lucco (Anm. 148), Kat.-Nr. 18, S. 120.
158	 Lucco (Anm. 148), S. 117.
159	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 52.
160	 Aus dem Proto-Evangelium des Jakobus und der Legenda Aurea geht hervor, dass Maria bereits drei 

Meilen vor Bethlehem von den Wehen befallen wurde und das Kind in einer am Weg liegenden 
Höhle gebar. Tschmelitsch (Anm. 73), S. 88.

161	 Lucco (Anm. 148), S. 117.
162	 Hornig (Anm. 32), S. 191.
163	 Pochat (Anm. 112), S. 398.
164	 Ebda., S. 398.
165	 Klauner (Anm 112), S. 136.
166	 Ballarin (Anm. 84) – Morassi (Anm. 92), S. 164. – Lucco (Anm. 148), S. 116.
167	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 118.
168	 Hornig (Anm. 32), S. 198. – Martin bezeichnet die Lesende Madonna als das jüngste Bild der Allen-

dale-Gruppe. A. J. Martin, Lexikon-Artikel zu „Giorgione“, in: Saur – Allgemeines Künstlerlexikon. 
Die Bildenden Künstler aller Zeiten und Völker (hg. von G. Meissner), Bd. 54, München/Leipzig 2007, 
S. 460. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 156. – Ballarin (Anm. 84), S. 283, plädiert mit 1498–99 für 
ein extrem frühes Entstehungsdatum. Damit rückt er die Oxforder Madonna in Giorgiones vorvene
zianische Phase, somit, völlig unhaltbar, in die Nähe der Feuerprobe des Moses. Abzulehnen sind 
auch die mit 1507–08 von A. Morassi, The Ashmolian Madonna, in: The Burlington Magazine, 1951, 
S. 212 und Della Pergola (Anm. 106), S. 36, vorgeschlagene Spätdatierungen. Nur schwer disku-
tierbar ist der von Pallucchini mit 1505–1510 allzu weit abgesteckte Zeitrahmen. R. Pallucchini, Un 
nuovo Giorgione at Oxford, in: Arte Veneta 1949, S. 43.

169	 A. J. Dezallier d’Argenville, Abrégé de la vie des plus fameux peintres, Bd. I, Paris 1762, S. 214.
170	 K.T. Parker, The Tallard Madonna, in: Ashmolean Museum, Report of the Visitors 1949, S. 43. – B. 

Berenson, Notes on Giorgione, in: Arte Veneta VIII, 1954, S. 146.
171	 Literaturangaben bei Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 156 u. 194. – F. Rusk Shapley, The Holy Family 

by Giorgione, in: Art Quarterly, 1955. – Anderson (Anm. 79), S. 334.
172	 Der Versuch Ellers, diesbezüglich auch Parallelen zur Castelfranco-Madonna und zum Judith-Ge-

mälde in St. Petersburg zu entdecken, erweist sich als wenig zielführend, zumal dort die Gesichter 
Mariens und Judiths frontal dargestellt sind. Eller (Anm. 24), S. 73.

173	 Hornig (Anm. 32), S. 198.
174	 Robertson (Anm. 118), S. 477. – Das Blau am Umhang Mariens hatte ursprünglich gewiss einen 

höheren Sättigungsgrad beziehungsweise eine dem Gelb und Rot vergleichbare Leuchtkraft. Sein 



351

ANMERKUNGENrelativ schlechter Erhaltungszustand erlaubt darüber hinaus auch keine Rückschlüsse auf die einst 
wohl besser erkennbare Strukturierung der Falten.

175	 Eller (Anm. 24), S. 70.
176	 Zampetti (Anm. 84), S. 22. – F.M. Godfrey, The new Giorgione at Oxford, in: The Connoisseur, März 

1953, S. 9. – Della Pergola (Anm. 106), S. 36.
177	 L. Puppi, Giorgione e l’architettura, in: Giorgione e l’Umanesimo Veneziano, Florenz 1981, S. 343. – 

Robertson (Anm. 118), S. 477.
178	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 134. – Anderson (Anm. 79), S. 298. – M. Lucco, Le „Tre Età dell’Uomo“ 

della Galleria Palatina, Florenz 1989, S. 11–28. – D.A. Brown, Giorgione, Le tre età dell’uomo, in: Leo-
nardo & Venezia (AK), hg. von G. Nepi Scirè u. P.C. Marani, Mailand 1992, S. 85 u. 338.

179	 Crowe u. Cavalcaselle (Anm. 58), S. 502. – Morelli (Anm. 61), S. 182.
180	 Longhi (1927), zit. b. Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 134 u. 193. – R. Pallucchini, Giovanni Bellini, 

in: AK Venedig 1949, S. 212. – Zampetti (Anm. 84), S. 94. – Heinz folgt der These Longhis und weist 
das Gemälde „dem engeren Kreis Giovanni Bellinis“ zu. Baldass/Heinz (Anm. 154), S. 161.

181	 Brucher (Anm. 100), Abb. 58 , S. 129.
182	 Lucco (Anm. 178), S. 11ff.
183	 B. Aikema, Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue Interpretationen zur Vecchia und 

zur Tempesta, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), S. 86. – Den Einfluss Leonardos 
auf dieses Gemälde betont D.A. Brown, in: AK Leonardo & Venezia (hg. von G. Nepi Scirè, Venedig 
1992), Mailand 1992, S. 338f., Kat.-Nr. 66. 

184	 Ballarin (Anm. 84), S. 309. 
185	 AK: Bellini, Giorgione, Tizian… (Anm. 148), darin: D.A. Brown, Männerportraits, S. 240.
186	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 60.
187	 Die Datierungsvorschläge zum Jüngling mit Pfeil durchziehen die gesamte Schaffenszeit Giorgiones, 

wobei die Frühdatierungen von Ballarin (ca. 1498–99; Anm. 106, S. 229) und Lucco (um 1500; Anm. 
95, S. 112.) ebenso auszuschließen sind wie die Spätdatierung von Anderson (ca. 1508–10; Anm. 
79, S. 300). M. E. steht außer Zweifel, dass das Wiener Gemälde jedenfalls nach Die drei Lebensalter 
entstanden ist. So gedacht hat della Pergolas Datierungsvorschlag „1504–06“ (Anm. 106, S. 28) 
noch heute Gültigkeit, zumal sich erst jüngst Pedrocco (Anm. 16, S. 132) der Meinung der Autorin 
angeschlossen hat. Auch Hornigs (Anm. 32, S. 212) etwas später angesetzte Datierung (ca. 1506/07) 
ist m. E. diskussionswürdig.

188	 Brucher (Anm. 100), S. 126f. u. Abb. 57.
189	 Anderson (Anm. 79), S. 298. – Lucco (Anm. 95), S. 78. – An sich ist gegen Ellers Datierungsvorschlag 

„1503“ nichts einzuwenden, gäbe es nicht den unangebrachten Begleitaspekt, dass der Autor Die 
drei Lebensalter unter den beglaubigten Werken Giorgiones als ‚opus eins‘ führt, was wohl nicht 
zuletzt daraus resultiert, dass er als Geburtsdatum des Künstlers das Jahr 1483 annimmt. Eller (Anm. 
24), S. 44. – Brown zufolge ist die Tafel in das Spätwerk Giorgiones einzuordnen – kaum überzeu-
gender, wenn er als Begründung dafür lediglich einen „verstärkten Realismus“ ins Treffen führt. 
Brown (Anm. 183, S. 85 u. 338).

190	 Eller (Anm. 24), S. 45.
191	 Hope (Anm. 59), S. 47.
192	 Ballarin (Anm. 106), S. 231. – Eller (Anm. 24), S. 14. – G. Bandmanns Satz zit. b. Tschmelitsch (Anm. 

73), S. 148. 
193	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 27.
194	 A. Larchers Stich zeigt gegenüber dem Original eine beidseitige Erweiterung von etwa 12–13 cm. 

Ob dies den ursprünglichen Maßen des Gemäldes entspricht oder es sich dabei um eine eigenmäch-
tige Ergänzung der Stecherin handelt, ist eine bis heute nicht restlos geklärte Streitfrage. Für die 
zweite Version scheint Pedrocco zu plädieren, u. zw. unter Berufung auf Fomichova, der zufolge 
die Anfügungen des Larcher’schen Drucks erst aus jener Zeit stammen, als das Bild Crozat gehörte. 
Vor allem Tschmelitsch (Anm. 73; S. 108) hat der Ansicht der Autorin widersprochen, somit die 
Maß-Authentizität des Larcher-Stichs bestätigt. T. Fomichova, La vera dimensione della Giuditta di 
Giorgione, in: Soobščenija, 1956, S.19. – Dies., The History of Giorgione’s Judith and its restoration, 
in: The Burlington Magazine CXV, 1973, S. 417ff. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 120. – Anderson 
(Anm. 79), S. 292.

195	 Eller (Anm. 24), S. 46.
196	 D. Penther, Kritischer Besuch in der Eremitage zu St. Petersburg, in: Allgemeine Kunstchronik, Wien 

1883, S. 34. – G. Morelli u. J. Richter, Italienische Malerei der Renaissance im Briefwechsel 1876–
1891 (hg. v. J. u. G. Richter), Baden-Baden 1960.

197	 Fomichova, 1973 (Anm. 194), S. 417ff.



352

ANMERKUNGEN 198	 Morelli/Richter (Anm. 196). – Ausführlich zitiert bei Anderson (Anm. 79), S. 292.
199	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 52.
200	 J. Bialostocki, La gamba sinistra della Giuditta: il quadro di Giorgione nella storia del tema, in: Gior

gione e l’Umanesimo Veneziano, Florenz 1981, S. 193.
201	 W. Steinböck, Giorgiones Judith in Leningrad, in: Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Univer-

sität Graz. 7, 1972, S. 53.
202	 Ebda., S. 54.
203	 Steinböcks Vergleich mit Andrea del Sartos Fresko birgt nur den Nachteil, dass dieses 1515, also erst 

nach Giorgiones Tod entstanden ist. Als Missing Link dient dem Autor ein Hinweis auf Andrea San-
sovinos Skulptur der Justitia vom Grabmal des Kardinals Ascanio Sforza (Rom, S. Maria del Popolo), 
die 1504, somit etwa gleichzeitig mit Giorgiones Judith geschaffen, del Sartos Justitia-Konzeption 
vorwegzunehmen scheint. Steinböck (Anm. 201), S. 55 u. 56, Abb. 8 u. 10.

204	 E. Wind, Giorgione’s Tempesta with comments on Giorgione’s poetic allegories, Oxford 1969, S. 37.
205	 Justi (Anm. 65), S. 30.
206	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 109.
207	 Steinböck (Anm. 201), S. 52.
208	 Eller (Anm. 24), S. 48.
209	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 54 u. 120. – Unzureichend begründet, rückt Steinböck die Tafel mit 

seinem Datierungsvorschlag „um 1506/07“ in die Nähe der Fondaco-Fresken, deren Entstehungszeit 
(1508) laut Waterhouse mit jener der Judith übereinstimmt; Letzteres eine m. E. völlig unhaltbare 
These. Steinböck (Anm. 201), S. 60. – E.K. Waterhouse, Giorgione, Glasgow 1974, S. 17.

210	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 54 u. 124.
211	 Alle im Folgenden angeführten Quellentexte bei Settis und Eller (Anm. 24, S. 50) zitiert und bi

bliografiert. S. Settis, Giorgione in Sizilien. Zu Datierung und Komposition der Altartafel von Castel-
franco, in: AK, Giorgione, Mythos und Enigma, Wien 2004, S. 133ff.

212	 J. Anderson, Some New Documents relating to Giorgione’s Castelfranco Altarpiece and his Patron 
Tuzio Costanzo, in: Arte Veneta, 1973, S. 295.

213	 Eller (Anm. 24), S. 50.
214	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 97.
215	 Zit. nach Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 126.
216	 Richter (Anm. 70), S. 212. – A. Ballarin, Una nuova prospettiva su Giorgione: la ritratistica degli anni 

1500–1503, in: Giorgione. Atti del Convegno (Anm. 126), Venedig 1979, S. 242ff. u. Anm. 20. – P. 
Humfrey, The Altarpiece in Renaissance Venice, New Haven/London 1993, S. 351. – Anderson (Anm. 
79), S. 292. – Darüber hinaus fehlt es auch nicht an Spätdatierungsvorschlägen. Während Hartt das 
Gemälde mit 1508 datiert, verlegt Gioseffi dessen Entstehungszeit sogar in das letzte Lebensjahr 
des Künstlers (1509–1510) – beides Thesen, die sich als völlig haltlos erweisen. F. Hartt, History of 
Italian Renaissance Art, New York 1987, S. 589ff. – D. Gioseffi, Tiziano, Bergamo 1959, S. 47 u. 
52–54. – Widersprüchlich ist Pignattis Datierungsvorschlag, wenn er einerseits die auf der Grabplatte 
vermerkte Jahreszahl 1504 als Terminus post quem für das Gemälde interpretiert, es „äußerstenfalls 
im nachfolgenden Jahr 1505“ als vollendet ansieht, andererseits an anderer Stelle eine Datierung 
zwischen 1500 und 1504 als akzeptabel betrachtet. Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 54 u. 59.

217	 Settis (Anm. 211), S. 149. – Im Folgenden betritt der Autor m. E. spekulativen Boden, wenn er Zwei-
fel an der Korrektheit der inschriftlichen Datumsangabe erhebt. Aufgrund mangelnder Lateinkennt-
nisse habe der Steinmetz die Tageszählung „übersprungen“. Basierend auf einer paläografischen 
Analyse, gelangt Settis zu vier möglichen Lesarten des Datums, unter denen er jene mit 1. August 
1503 für die wahrscheinlichste hält. Basierend auf Francesco Sansovinos Text, wo von Matteos Ver-
wundung im Casentischen Krieg und Tod in Ravenna (1504) die Rede ist, versucht Settis, Matteo 
Costanzos Sterbedatum durch Eingrenzung innerhalb zweier venezianischer Senatsbeschlüsse zu 
präzisieren. Als der Condottiere Bartolomeo d’Alviano die nur kurzfristige Besetzung des Casentino 
auf florentinischem Druck aufheben musste, erhielt er am 28. Januar 1503 den Befehl, sich mit 
seinen Truppen nach Ravenna zurückzuziehen, woraus für Matteos Todeszeitpunkt ein Terminus 
post quem resultiert. Matteo, der mit seinen „50 Lanzen“ wohl zu den Hauptleuten D’Alvianos 
zählte, war gewiss auch an den Kämpfen mit Cesare Borgia in Senigallia beteiligt. Dort dürfte er sich 
seine Verwundung zugezogen haben, der er dann in Ravenna erlag. Bezüglich Matteos Todesdatum 
könnte der 19. September 1504 als Terminus ante quem gelten, als die venezianische Signoria be-
schloss, das in Ravenna lagernde Heer D’Alvianos aufzulösen. „Zwischen diesen beiden Zeitpunkten 
[beziehungsweise Regierungsbeschlüssen], also zwischen Frühling 1503 und Sommer 1504, ist also 
sowohl der Auftrag als auch die Ausführung der Altartafel von Castelfranco sowie deren Aufstellung 
in der Costanzo-Kapelle im Dom anzusetzen“ – ein Datierungsvorschlag, der von der mehrheitlichen 



353

ANMERKUNGENForschungsmeinung nur um maximal ein halbes Jahr abweicht, indessen überzeugender als diese – 
zusätzlich auf historischen Fakten gestützt – alle erwähnten Frühdatierungen (um beziehungsweise 
vor 1500) ausschließt. Ebda., S. 152f.

218	 Ebda., S. 136. – Mit der Textpassage „the tomb was placed on the wall, not on the floor“ unter-
liegt Anderson einem prekären Missverständnis. Denn: In Wirklichkeit handelt es sich nicht um die 
steinerne Wandplatte, die an der Wand der Kapelle angebracht ist, sondern um den Sarkophag 
innerhalb des Bildes. Anderson (Anm. 212), S. 298 u. Anm. 57. Mit Nachdruck wiederholt in Ander-
sons rezenter Arbeit (Anm. 79), S. 243f. u. 293. – Mit Ausnahme von Settis wird dem Hinweis auf 
den „Porphyr-Sarkophag“ im Quotidiano Veneto in der Forschung generell kaum Aufmerksamkeit 
gezollt. So spricht etwa Eller lediglich von einer Holzkonstruktion, die zwar „an einen Sarkophag 
erinnert“, in Wirklichkeit aber „höchstens den Hinweis auf einen Kenotaph bietet“. Eller (Anm. 24), 
S. 51. – Settis fragt nach der Bedeutung des Porphyr-Sarkophags für Tuzio Costanzo. In der Tat 
begegnet man in Italien Porphyr-Sarkophagen nur in Rom und Sizilien, vor allem in den Domen 
von Monreale und Palermo, wo sich die Porphyr-Sarkophage der Normannen- und Stauferherrscher 
befinden. So gesehen hat der Porphyr-Sarkophag im Altarbild von Castelfranco laut Settis „den Bei-
geschmack eines [königlichen] Zitats“. Dies führt zur sizilianischen Herkunft der Familie Costanzo, 
vor allem zu Muzio Costanzo (den Großvater Matteos), der in Begleitung seines Erstgeborenen Tuzio 
– den jüngeren Sohn Matteo (nicht zu verwechseln mit seinem gleichnamigen Neffen) hinterließ er 
als Prior des Malteserordens in Messina – von Messina nach Zypern reiste, wo ihm König Jakob II. 
von Lusignan alsbald den Rang eines Admirals und Titel eines „Vizekönigs“ verlieh – Funktionen, die 
er nach dem plötzlichen Tod des jungen Königs (1473) auch unter dessen Nachfolgerin, der Königin 
Caterina Cornaro, beibehielt. Derlei Gedanken an eine ruhmreiche Familientradition sowie das Be-
wusstsein seiner eigenen militärischen Leistungen – laut F. Sansovino soll ihn Ludwig XII. von Frank-
reich als „erste Lanze Italiens“ bezeichnet haben – mögen Tuzio dazu bewogen haben, die memoria 
seines ebenso heldenhaften Sohnes mit dem im Altarbild zitierten „königlichen“ Porphyr-Sarkophag 
zusätzlich zu nobilitieren. Settis (Anm. 211), S. 140.

219	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 58.
220	 Anderson (Anm. 219), S. 295. – Settis (Anm. 211), S. 147. – Brucher (Anm. 100), S. 94ff., Abb. 44.
221	 Settis (Anm. 211), S. 154.
222	 Justi (Anm. 107), S. 62.
223	 Bellavitis’ Perspektivstudie publiziert in: Giorgione, Atti del Convegno… (Anm. 126), S. 203. – Hornig 

(Anm. 32), S. 204.
224	 Ellers Anschauung, wonach die Madonna „fast geradeaus blickt“, beruht auf einer für die Bildinter-

pretation nachteiligen Fehlbeobachtung. Eller (Anm. 24), S. 51.
225	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 100.
226	 Eller (Anm. 24), S. 54.
227	 Anderson, Some new documents … (Anm. 219), S. 296. – Lucco (Anm. 95), S. 68. – Settis (Anm. 

211), S. 142.
228	 Eller zufolge „kann man mutmaßen, dass die Madonna wahrscheinlich die Verlobte oder zukünftige 

Braut des Verstorbenen darstellt und so in einer tieferen Bedeutungsebene die inzwischen unrealisti-
sche Zukunft einer Familie und eines Erben symbolisiert“ – eine hermeneutische These, die mir denn 
doch zu weit hergeholt erscheint. Eller (Anm. 24), S. 54.

229	 L. Puppi, Le case di Tuzio Costanzo, in: Italia Medievale e Umanistica XIII, 1970, S. 253ff. – V. Venuti, 
Dell’essistenza, professione e culto di S. Nicasio martire, in: Opuscoli di autori siciliani, Catania 1758, 
Bd. VII, S. 47 (zitiert von Anderson [Anm. 219], S. 298).

230	 Justi (Anm. 107), S. 63.
231	 Eller (Anm. 24), S. 54. – Wenn Anderson die Castelfranco-Madonna mit „um 1500“ datiert, dann 

wohl nicht zuletzt unter dem Aspekt einer vermeintlichen Übereinstimmung des hl. Franziskus mit 
jenem in Bellinis Pala di San Giobbe; Letzteres als Legitimation dafür, Giorgiones Altarbild der Ent-
stehung von Giovannis Sacra Conversazione zeitlich anzunähern. Anderson (Anm. 219), S. 295. – 
Longhi zufolge steht Giorgiones Tafel in der umbrisch-emilianischen Tradition des letzten Jahrzehnts 
des Quattrocentos, eine – die exponierte Position der Madonna ausgenommen – sehr schwach be-
gründete These. Dem folgend hat auch Lucco Giorgiones hl. Franziskus mit jenem aus Costas 1502 
für die Chiesa dell’Annunziata in Bologna gefertigter Sacra Conversazione (heute in der Pinacoteca 
in Bologna) in Verbindung gebracht. In der Tat ist eine prinzipielle Affinität bezüglich Haltung und 
Statur des Heiligen nicht zu leugnen; Settis meint sogar, dass diese sich „wie Brüder gleichen“. In 
ihrer Ausdrucksqualität sind sie indessen meilenweit voneinander entfernt. So gesehen kann Costas 
Franziskus Giorgione wohl nicht als Vorbild gedient haben, zumal sich die beiden Künstler in Bologna 
laut Quellenlage wohl kaum begegnet waren. Lucco (Anm. 95), S. 21. – Settis (Anm. 211), S. 148.



354

ANMERKUNGEN 232	 Settis (Anm. 211), S. 155 u. 157. – Brucher (Anm. 100), S. 113 u. Abb. 49.
233	 Schon Steer hat auf den deutlichen Einfluss von Alvise Vivarinis Pala di Treviso auf Giorgiones Cas-

telfranco-Madonna aufmerksam gemacht. J. Steer, Alvise Vivarini. His Art and Influence, Cambridge 
1982, S. 42 u. 76. – Brucher (Anm. 100), S. 241f. u. Abb. 128.

234	 Die überzeugendste Farbanalyse stammt von Justi (Anm. 107), S. 70ff.
235	 Pochat (Anm. 112), S. 396.
236	 Justi (Anm. 107), S. 68.
237	 T. Hetzer, Venezianische Malerei. Von ihren Anfängen bis zum Tode Tintorettos, Stuttgart 1985, 

S. 302.
238	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 58.
239	 E. Hüttinger, Venezianische Malerei, Zürich 1959, S. 26.
240	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 98. – Brucher (Anm. 100), S. 175ff. u. Abb. 81. – Einen entgegengesetz-

ten Standpunkt vertritt Castelfranco, der Bellinis Pala di San Zaccharia als Vorbild für Giorgiones Tafel 
betrachtet, diese folglich nach 1505 entstanden sei. G. Castelfranco, Note su Giorgione, in: Bolletino 
d’Arte XL, Serie IV, 1955, S. 300.

241	 Hetzer (Anm. 238), S. 296ff.
242	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Katalogbeitrag von G. Nepi Scirè u. S. Ferino-

Pagden, Nr. 8, S. 197f.
243	 A. Venturi, Storia dell’arte italiana, VII–4, 1915, S. 675f. – J. Wilde, Ein unbeachtetes Werk Gior-

giones, in: Jahrbuch der Preuszischen Kunstsammlungen 52, Berlin 1931, S. 92. – Kommentierter 
Literaturüberblick von 1864–1981 s. Hornig (Anm. 32), S. 209. 

244	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 138.
245	 Justi (Anm. 65), S. 262.
246	 R. Longhi „Cartella tizianesca“, in: Vita artistica II, 1927, S 220. – Lediglich Berenson nimmt – schon 

ein Jahr nach dem Erscheinen von Wildes Artikel – eine oppositionelle Haltung ein, indem er sich 
um einen Wiederbelebungsversuch von Engerths Zuschreibung an Romanino bemüht. B. Berenson, 
Italian pictures of the Renaissance, Oxford 1932, S. 489. – C. Hope, Giorgiones Fortuna critica (Anm. 
77), Anm. 80, S. 55.

247	 Brucher (Anm. 100), S. 156f. u. Abb. 66.
248	 Ebda., S. 261ff. u. Abb. 141.
249	 S. Ferino-Pagden, Frauenbilder – Liebesbilder, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian … (Anm. 148), Kat.-Nr. 

38, S. 208. 
250	 Wilde (Anm. 243), S. 96. 
251	 J. Steer, Alvise Vivarini. His art and influence, Cambridge 1982, Kat.-Nr. 16, S. 141, Abb. 36.
252	 Ferino-Pagden (Anm. 249), S. 211. – Eine ähnliche Diptychon-These vertrat schon zuvor M. Hirst, Se-

bastiano del Piombo, Oxford 1981, S. 96, Anm. 25. – Auch für Helke besteht Grund zur Annahme, 
„Laura hätte sich mit ihrer Sehaufforderung über den Rahmen hinweg an ein gemalt vorhandenes 
Visavis gewandt und es wäre ihr der Auftraggeber des Bildes, ihr Liebhaber messer Giacomo, viel-
leicht als Petrarca verkleidet, in effigie gegenübergestanden“. G. Helke, Giorgione als Maler des 
Paragone, in: Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien, Bd. 1, 1999, S. 30.

253	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 326. 
254	 Wilde (Anm. 243), S. 97. – Diese Affinität betont auch F. Hermanin, Il mito di Giorgione, Spoleto 

1933, S. 70f.
255	 Wilde (Anm. 243), S. 97.
256	 L. Baldass, Die Tat des Giorgione, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, Bd. 51 

(n.F. Bd. XV), 1955, S. 110. – Wilde (Anm. 243), S. 97.
257	 R. Salvini, Giorgione: Un ritratto e molti problemi, in: Pantheon 19, 1961, S. 229. – Ferino-Pagden 

(Anm. 249), S. 210. – P. Holberton, Giorgione’s sfumato, in: Giorgione – entmythisiert (Akten des 
Giorgione-Symposiums in Wien 2004), Turnhout 2006, S. 44.

258	 E. Battisti, Hochrenaissance und Manierismus, Baden-Baden 1970, S. 211. – P. Humfrey, Painting in 
Renaissance Venice, New Haven/London 1995, S. 126. – Lucco (Anm. 95), S. 116.

259	 Helke (Anm. 252), S. 14 u. 16.
260	 Nepi Scirè/Ferino-Pagden (Anm. 242), S. 197.
261	 G. Pozzi, Il ritratto della donna nella poesia d’inizio Cinquecento e la pittura di Giorgione, in: Gior

gione e l’Umanesimo veneziano (Symposiumsbeiträge, Venedig 1978), 1981, S. 320.
262	 H.A. Noë, Messer Giacomo zin Laura, in: Nederlands Kunsthistorisch Jaarboek II, 1960, S. 1ff. 
263	 Helke (Anm. 252), S. 20, 27 u. 33f.
264	 Eller (Anm. 24), S. 76.



355

ANMERKUNGEN265	 H. Ost, Tizians sogenannte Venus von Urbino und andere Buhlerinnen. Festschrift für E. Trier zum 60. 
Geburtstag, Berlin 1981, S. 138. – Umfassende Literaturliste s. Anm. 260, S. 198.

266	 A. C. Junkermann, The Lady and the Laurel. Gender and the Meaning in Giorgione’s Laura in: Ox-
ford Art Journal XVI, 1993, S. 49ff. – F. Pedrocco, L’iconografia delle cortigiane, in: AK Il Gioco 
dell’Amore. Le cortigiane di Venezia dal Trecento al Settecento (Venedig 1990), Mailand 1990, 
S. 81ff.

267	 G. Franco, Habiti delle donne veneziane intagliate in rame, Venedig um 1610, S. 11. – R. Goffen, 
Titian’s women, New Haven/London 1997. 

268	 Anderson (Anm. 79), S. 208ff. u. 299f.
269	 E. Verheyen, Der Sinngehalt von Giorgiones Laura, in: Pantheon XXVI, 1968, S. 220ff. – E.M. dal Poz-

zolo, Il Lauro di Laura e delle maritate veneziane, in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in 
Florenz XXXVII, 1993, S. 257ff. – A. Gentili, Giorgio da Castelfranco, detto Giorgione, in: Dizionario 
Biografico degli Italiani 55, Rom 2000, S. 358. – Nepi Scirè/Ferino-Pagden (Anm. 242), S. 197.

270	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 324.
271	 Nepi Scirè/Ferino-Pagden (Anm. 242), S. 198.
272	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Katalogbeitrag von F. Del Torre Scheuch, Nr. 

4, S. 176f. – Ellers (Anm. 24, S. 195) Zuschreibung an Boltraffio ist m. E. völlig aus der Luft gegriffen. 
– Joannides maltechnisch begründete Zuschreibung an den jungen Tizian als diskutabel anzusehen, 
würde bedeuten – sofern man das Giustiniani-Porträt, wie von der Forschung mehrheitlich vorge-
schlagen, noch Giorgiones früher Schaffensperiode zurechnet –, es für möglich zu halten, dass ein 
Auftraggeber einem erst etwa 14- bis 16-jährigen Maler die Fertigung seines Porträts anvertraut 
hätte. So gesehen bleibt dem Autor nichts anderes übrig, als das Giustiani-Porträt mit „probably 
1511“ zu datieren. B. Joannides, Titian to 1518, The Assumption of Genius, New Haven/London 
2001, S. 206.

273	 Justi (Anm. 65), S. 278. – Richter (Anm. 70), S. 82 u. 209. – P. Humfrey (Anm. 258), S. 122. – Ballarin 
(Anm. 84), S. 297. – Anderson (Anm. 79), S. 296. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 140. – Hornig 
fällt es anscheinend schwer, sich zwischen den beiden von ihm geäußerten Datierungsvorschlägen 
(1502–03 oder 1500–1502) zu entscheiden. Hornig (Anm. 32), S. 194.

274	 Zitiert in Anderson (Anm. 79), S. 296.
275	 Del Torre Scheuch (Anm. 272), S. 178.
276	 Hornig (Anm. 32), S. 54. – Nicht zuletzt aufgrund der mehrfachen Achsenverschiebungen und des 

Blickkontakts des Porträtierten mit dem Betrachter ist Humfreys Behauptung „derived essentially 
from Bellini“ gänzlich hinfällig. Humfrey (Anm. 258), S. 124.

277	 Brucher (Anm. 100), S. 155ff., Abb. 69 u. 71.
278	 Justi (Anm. 107), S. 49.
279	 Erwähnt und zitiert bei Del Torre Scheuch (Anm. 272), S. 176.
280	 Ebda., S. 176.
281	 Hornig (Anm. 32), S. 55.
282	 H. Theissing, Die Zeit im Bild, Darmstadt 1987, S. 41f.
283	 Die wahrnehmungsspezifischen Eigenschaften der Sekundärfarben – speziell in ihrem Verhältnis zu 

den Primärfarben – werden von Rudolf Arnheim wie folgt beschrieben: „Die Sekundärfarben und 
andere Mischungen der Primärfarben beziehen ihre Eigenart daher, dass sie als Mischlinge wahrge-
nommen werden. Sie haben eine vibrierende Zweipoligkeit [etwa das zwischen Rot und Blau pen-
delnde Violett] und streben entweder zum stärkeren der zwei Pole hin oder versuchen, durch ein 
andauerndes dynamisches Wechselspiel das Gleichgewicht zwischen ihren beiden Ausgangspolen 
aufrecht zu erhalten.“ Arnheim (Anm. 116), S. 351.

284	 N. Schneider, Porträtmalerei, Hauptwerke europäischer Bildniskunst 1420–1670; Köln 1994, S. 30.
285	 G. Nepi Scirè, Die Accademia in Venedig. Meisterwerke venezianischer Malerei, München 1991, 

S. 63, Abb. 25. – L. Castelfranchi Vegas, Italien und Flandern. Die Geburt der Renaissance, Stuttgart/
Zürich 1994, S. 187, Abb. 109.

286	 Della Pergola (Anm. 106), S. 36f. – Perissa Torrini (Anm. 17), S. 22. – T. Schrey, Tizians Gemälde 
Jupiter und Kallisto bekannt als „Die himmlische und die irdische Liebe“, in: Kunstchronik L, 1915, 
S. 572. – N.T. de Grummond, VV and related inscriptions in Giorgione, Titian and Dürer, in: The Art 
Bulletin 57, 1975, S. 346. – M. Calvesi, La „morte di bacio“. Saggio sull’ermetismo di Giorgione, in: 
Storia dell’arte 7–8, 1970, S. 232. – Anderson (Anm. 79), S. 296f. – Lucco (Anm. 95), S. 74. – C.F. 
Hartlaub, Giorgiones Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur Mystik der Renaissance, Mün-
chen 1925, S. 66ff.

287	 M. Michiel, Der Anonimo Morelliano (Marcantonio Michiel’s Notizia d’opera del disegno), hg. u. 
übers. v. Th. v. Frimmel, Wien 1988, S. 88 u. 104. – Venturi (Anm. 149), S. 73.



356

ANMERKUNGEN 288	 Berenson (Anm. 136), S. 95. – Ders. (Anm. 97), S. 84.
289	 Zit. nach AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Katalogbeitrag v. M. Koos, Nr. 6, 

S. 184. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 132.
290	 G. Gronau, Giorgione, in: Thieme/Becker, Allgemeines Lexikon der Bildenden Künstler, XIV, Leipzig 

1921, S. 87. – Freedberg (Anm. 126), S. 476. – S. Schröer – Trambowsky, Giorgione. Knabe mit Pfeil, 
in: AK Venezia: Kunst aus venezianischen Palästen: Sammlungsgeschichte Venedigs vom 13. bis 19. 
Jahrhundert, Bonn 2002, S. 159, Nr. 85.

291	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Katalogbeitrag v. M. Koos, Nr. 6, S. 186.
292	 Umfassende Literaturhinweise bei Hornig (Anm. 32), S. 212, und Koos (Anm. 291), S. 184. Auszu-

scheiden ist m. E. Joannides Identifikation des Knaben mit Paris, der als Erwachsener Achilles mit 
seinem Bogen tötet. Joannides (Anm. 272), S. 247.

293	 Hornig (Anm. 32), S. 212.
294	 P. Holberton, Of Antique and Other Figures. Metaphor in Early Renaissance Art, in: World and Image 

1, 1985, S. 53ff.
295	 Koos (Anm. 291), S. 184ff. – H. Friedrich, Epochen der italienischen Lyrik, Frankfurt a.M. 1964, 

S. 79ff. – R.H. Cline, Heart and Eyes, in: Romance Philology 25, S. 263ff.
296	 Plutarch, Questiones conviviales (ed. übers. v. A. Clement u. H. B. Hoffleit), Moralia 681, Buch 5, 7, 

S. 421ff. Bd. VIII, Cambridge 1969.
297	 Zit. nach Koos (Anm. 291), S. 184.
298	 Leonardo da Vinci, Traktat von der Malerei (übers. v. H. Ludwig und ed. v. N. Herzfeld), Jena 1925, 

Kap. 28, 24. – J. Shearman, Only Connect … Art and the Spectator in the Italian Renaissance, Prince-
ton 1992, S. 112ff.

299	 Koos (Anm. 291), S. 186. – Zur Parallelsetzung von penna und penello in ikonischen Gedichten vgl. 
L. Freedman, Titian’s Portraits through Aretino’s Lens, Pennsylvania 1995, S. 25ff.

300	 V. Markova, I Leonardeschi a Milano, Mailand 1991.
301	 Koos (Anm. 291), S. 186.
302	 G. Ruggiero, The Boundaries of Eros: Sex, Crime and Sexuality in Renaissance Venice, New York 

1985.
303	 Ballarin (Anm. 84), S. 306. – Lucco (Anm. 95), S. 112. – Della Pergola (Anm. 106), S. 28. – Pignatti/

Pedrocco (Anm. 16), S. 60 u. 132. – Die solitären Datierungsvorschläge 1507 und 1508 werden von 
Eller und Koos nicht näher begründet. 

304	 Eller (Anm. 24), S. 108. – Richter (Anm. 70), S. 220.
305	 Pignatti (Anm. 79), S. 108. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 180. – Ballarin (Anm. 84), S. 347. – 

Lucco (Anm. 95), S. 126. – AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Katalogbeitrag zu 
Giorgiones Terris-Porträt von J. Anderson, Nr. 9, S. 202. – Die zu dem Knaben mit Pfeil bestehende 
Affinität und damit implizit auch dessen zeitliche Nähe zum Hirtenknaben mit Flöte wurden u. a. von 
Della Pergola (Anm. 106, S. 28) und Zampetti (Anm. 84, S. 40) hervorgehoben, was die Plausibilität 
meines obigen Datierungsvorschlags bezüglich des Hirtenknaben zu erhärten scheint.

306	 Eine genauere Darstellung des Forschungsstands bei Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 180 u. 195f. – J. 
Sherman, The Early Italian Pictures in the Collection of her Majesty the Queen, Cambridge 1983, S. 253. 
– Anderson (Anm. 79), S. 327. – P. Humfrey, Titian. The Complete Paintings, Ghent 2007, S. 64.

307	 Hornig (Anm. 32), S. 206. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 345ff. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 182f. 
– AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Katalogbeitrag von G. Nepi Scirè, Nr. 14, 
S. 219ff., darin auch umfassendes Literaturverzeichnis. – AK Bellini. Giorgione. Tizian (Anm. 148), 
darin Katalogbeitrag von S. Ferino-Pagden, Nr. 39, S. 212f.

308	 P. Meller, La Madre di Giorgione, in: Giorgione. Atti del Convegno (Anm. 126), S. 109ff.
309	 G. Pochat, Bildzeit, Bd. 3, in Druck, o.S.
310	 A. Ravà, Il camerino delle antigaglie di Gabriele Vendramin, in: Nuovo Archivio Veneto, n.S. XXII, 

S. 178.
311	 Zit. nach Nepi Scirè (Anm. 307), S. 219.
312	 S. Moschini Marconi, Gallerie dell’Accademia di Venezia, Opere d’arte del secolo XVI, Rom 1962, 

S. 124.
313	 V. Moschini, La Vecchia di Giorgione nel suo aspetto genuino, in: Arte Veneta III, S. 180ff. – G. Nepi 

Scirè, Die Accademia in Venedig. Meisterwerke venezianischer Malerei, München 1991, S. 138.
314	 E. Panofsky, Problems in Titian mostly iconographic, New York 1969, S. 91. – Eller (Anm. 24), S. 194f. 

Zuschreibung an Tizian schon vor Panofsky durch M. Muraro, Les Trésor de Venice, Genf 1963, 
S. 168.

315	 Nepi Scirè (Anm. 307), S. 220. – AK Giorgione a Venezia (Galleria dell’Accademia, 1978), darin Kata-
logbeitrag von S. Moschini Marconi, S. 143ff., Röntgenaufnahme Abb. 132, Mailand 1978.



357

ANMERKUNGEN316	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 347f.
317	 Pochat (Anm. 309), o.S.
318	 B. Berenson, Notes on Giorgione, in: Arte Veneta VIII, 1954, S. 145.
319	 W. Suida, Giorgione. Nouvelles attributions, in: Gazette des Beaux-Arts XIV, 1935, S. 86. – E. Pa

nofsky, Studies in Titian, Mostly iconographic, London 1969, S. 90f.
320	 P. Vescovo, Col Tempo: L’allegoria e l’ultima verità del ritratto, in: Eidos 10, 1992, S. 47ff. – A. Balla-

rin, Giorgio di Castelfranco, dit Giorgione, La Vecchia, in: AK Le siècle de Titian. L’âge d’or de la 
peinture à Venise, Paris 1993, S. 320ff. 

321	 A. Dülberg, Privatporträts. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 15. und 16. Jahrhundert, 
Berlin 1990, S. 50.

322	 Nepi Scirè (Anm. 307), S. 219.
323	 E. Battisti, Rinascimento e Barocco, Turin 1960, S. 155. – Das Sonett Panfilo Sassos zit. in: AK Bellini. 

Giorgione. Tizian (Anm. 148), darin Katalogbeitrag von Ferino-Pagden, Kat.-Nr. 39, S. 214.
324	 Nepi Scirè (Anm. 307), S. 222.
325	 Ferino-Pagden (Anm. 307), S. 212.
326	 G. Boehm, Bildnis und Individuum. Über den Ursprung der Porträtmalerei in der italienischen Renais-

sance, München 1985, S. 107ff. – B. Aikema, Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue 
Interpretationen zur Vecchia und zur Tempesta, in: AK Mythos und Enigma (Anm. 135), S. 85ff.

327	 Aikema (Anm. 226), S. 93. 
328	 Pochat (Anm. 309), o.S.
329	 Brucher (Anm. 100), S. 343 u. Abb. 194. – A. Gentili, A proposito di Giorgione: aspirazioni, esiti e 

limiti dell’iconologica, in: Giorgione – entmythisiert, Akten des Giorgione-Symposiums in Wien 2004, 
Turnhout 2006, S. 93ff.

330	 Baldass/Heinz (Anm. 154), S. 35.
331	 Ebda., S. 155. – A. Dülberg, Privatporträts. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 15. und 16. 

Jahrhundert, Berlin 1990, S. 49.
332	 Morassi (Anm. 92), S. 103.
333	 F. Anzelewsy, Albrecht Dürer. Das malerische Werk, Berlin 1991, S. 82f. u. 210f. – M. Binder, Albrecht 

Dürers Tafelgemälde „Brustbild eines jungen Mannes/Altes Weib mit Geldbeutel“ im Kunsthisto-
rischen Museum in Wien. Eine neue Deutung, in: Mitteilungen der Gesellschaft für vergleichende 
Kunstforschung in Wien, 55. Jg, Nr. 1/2, 2003, S. 11ff.

334	 J. Anderson, A. Further Inventory of Gabriel Vendramin’s Collection, in: Burlington Magazine, CXXI 
(1979), S. 639ff.

335	 Anderson (Anm. 79), S. 302f. – Ferino-Pagden (Anm. 307), S. 212.
336	 Aikema (Anm. 326), S. 91, Abb. 9. – AK Leonardo & Venezia (Venedig 1992, hg. von Nepi Scirè u. 

P.C. Marani), Mailand 1992, darin Kat.-Beitr. v. Nepi Scirè, Nr. 62, S. 326f.
337	 Dülberg (Anm. 331), S. 160. – Aikema (Anm. 326), S. 91. 
338	 Pochat (Anm. 309), o.S. – Extreme Früh- und Spätdatierungen – wie etwa 1502/03: Ballarin (Anm. 

84), S. 320, oder um 1510: Ferino-Pagden (Anm. 307), S. 212 – sind m. E. als unzureichend begrün-
det abzulehnen.

339	 Richter (Anm. 70), S. 226. – G. Fiocco, Giorgione, Bergamo 1948, S. 33. – Berenson (Anm. 97), 
S. 125. – L. Magugliani, Introduzione a Giorgione ed alla pittura veneziana del rinascimento, Mailand 
1970, S. 153. – Kritische Literaturangaben bis 1987 bei Hornig (Anm. 32), S. 231f.

340	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Beitr. v. J. Anderson, Nr. 9, S. 202ff.
341	 Ebda., S. 202. – Pignatti (Anm. 79), S. 69 u. 113. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 178.
342	 Ebda., S. 79.
343	 Eller (Anm. 24), S. 140.
344	 K. Garas, Bildnisse der Renaissance. II. Dürer und Giorgione, in: Acta Historiae Artium Academiae 

Scientiarum Hungaricae XVIII, 1–2, S. 125ff.
345	 Anderson (Anm. 340), S. 204.
346	 A. Ballarin, Giorgio de Castelfranco, dit. Giorgione, Portait de jeune homme, in: AK Le Siècle de 

Titien. L’âge d’or de la peinture à Venice, Paris 1993, S. 324ff. – Lucco (Anm. 95), S. 124. – Anderson 
(Anm. 349), S. 204.

347	 Della Pergola (Anm. 106), S. 30.
348	 Eller (Anm. 24), S. 138. – Auch Hornig plädiert mit „1509 oder 1510“ für eine Spätdatierung des 

Terris-Porträts, obschon er Pignattis Leseart der inschriftlichen Jahreszahl als 1510 als „willkürlich“ 
kritisiert. Hornig (Anm. 32), S. 231. 

349	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 186.
350	 Suida (Anm. 141), S. 165. – W. Paatz, Giorgione im Wetteifer mit Mantegna, Leonardo und Miche-



358

ANMERKUNGEN langelo, Heidelberg 1959, S. 19. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 125. – Ballarin (Anm. 106), S. 236. 
– Anderson (Anm. 79), S. 304.

351	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Beitr. v. S. Ferino-Pagden, Nr. 12, S. 212. 
352	 Schröer-Trambowsky (Anm. 290), Nr. 86.
353	 Eller (Anm. 24), Abb. WVZ 67, S. 185.
354	 B. Berenson, Italian pictures of the Renaissance, Oxford 1932, S. 594. – Richter (Anm. 70), S. 254. 
355	 Battisti (Anm. 258), S. 119.
356	 Ferino-Pagden (Anm. 351), S. 212.
357	 Ballarin (Anm. 216), S. 236.
358	 Die problematische Auffassung, wonach es sich hier um eine Porträtdarstellung G. Marcellos han-

delt, wird auch von Anderson vertreten. Anderson (Anm. 79), S. 304.
359	 Ferino-Pagden (Anm. 351), S. 122. – Anderson (Anm. 79), S. 304. – Eller (Anm. 24), S. 122. 
360	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 125.
361	 Zampetti (Anm. 84), S. 78. – Salvini (Anm. 257), S. 98. – Hornig (Anm. 32), S. 197.
362	 AK Giorgione, Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Beitr. v. S. Ferino-Pagden, Nr. 18, S. 234f. 
363	 Justi (Anm. 65), S. 199ff. 
364	 Kritische Darstellung des Forschungsstands bis 1987 bei Hornig (Anm. 32), S. 214f.
365	 Ebda., S. 213.
366	 Eller (Anm. 24), S. 115.
367	 A. Perissa Torrini, Giorgione, Florenz 1993, S. 148. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 199.
368	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 132.
369	 Zit. nach Eller (Anm. 24), S. 115.
370	 Justi (Anm. 107), S. 203.
371	 Eller (Anm. 24), S. 114.
372	 Ch. Hornig, Giorgiones Spätwerk, in: Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie III, VI, 

S. 918 u. 926.
373	 Hornig (Anm. 32), S. 214.
374	 Eller (Anm. 24), S. 115.
375	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Beitr. v. Ferino-Pagden, Nr. 17, S. 232.
376	 A. Gentili, Giorgione, in: Malerei in Venedig, München 2003, S. 190.
377	 Pochat (Anm. 112), S. 400.
378	 D. Rosand, Die venezianische Malerei im 16. Jahrhundert, in: Venedig. Kunst & Architektur (hg. v. G. 

Romanelli), Bd. I, Köln 1997, S. 394f. – E. Hüttinger, Venezianische Malerei, Zürich 1959, S. 26.
379	 A.K. Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Beitr. zu Giorgiones La Tempesta von G. 

Nepi Scirè, Nr. 7, S. 188ff.
380	 Nepi Scirè (Anm. 285), S. 136.
381	 Nepi Scirè (Anm. 379), S. 188.
382	 Justi (Anm. 65), S. 93. – H.A. van den Berg-Noe, Lorenzo Lotto e la decorazione del coro ligneo di 

S. Maria Maggiore in Bergamo, in: Mededelingen van het Nederlands Instituut te Rome, XXXVI, 
1974, S. 153. 

383	 Nepi Scirè (Anm. 333), S. 188 u. 190.
384	 F. Wickhoff, Giorgiones Bilder zu römischen Heldengedichten, in: Jahrbuch der Königlich Preußischen 

Kunstsammlungen XIX, 1895, S. 34ff.
385	 N. Huse u. W. Wolters, Venedig. Die Kunst der Renaissance. Architektur, Skulptur, Malerei 1460–

1590, München 1996, S. 291.
386	 Hornig (Anm. 32), S. 185.
387	 Justi (Anm. 107), S. 121ff.
388	 Hornig (Anm. 32), S. 181.
389	 Nepi Scirè (Anm. 333), S. 192.
390	 Eller (Anm. 24), S. 98.
391	 Hetzer (Anm. 238), S. 309.
392	 Eller (Anm. 24), S. 95.
393	 Arnheim (Anm. 116), S. 447ff.
394	 L. Dittmann, Farbgestaltung und Farbtheorie in der abendländischen Malerei. Eine Einführung, 

Darmstadt 1987, S. 170.
395	 Justi (Anm. 107), S. 129.
396	 R. Arnheim, Die Macht der Mitte. Eine Kompositionslehre für die bildenden Künste, Köln 1982, 

S. 238.



359

ANMERKUNGEN397	 P. v. Naredi-Rainer, Architektur und Harmonie. Zahl, Maß und Proportion in der abendländischen 
Baukunst, Köln 1982, S. 42.

398	 Hornig (Anm. 32), S. 182. – Dazu ergänzend Pochat (Anm. 309), o. S.: „Der Renaissance vertraut 
und teuer war die Vorstellung eines harmonischen Kosmos und die Integration des Menschen in den 
lebenden Organismus der Welt.“

399	 A. Ferriguto, Il significato della tempesta di Giorgione, Padua 1923, S. 9. – Ders., Attraverso i misteri 
di Giorgione, Castelfranco Veneto 1933, S. 131f. – G. Pochat, Giorgione’s Tempesta, Fortuna and 
Neo-Platonisme, in: Konsthistorisk Tidskrift, 39, 1970, S. 14ff. – Ders., Giorgione’s Tempesta, Fortuna 
and Neo-Platonisme, in: Kunst, Kultur, Ästhetik, gesammelte Aufsätze, Wien/Berlin 2009, S. 7ff.

400	 E. Wind, Giorgione’s Tempesta, with comments on Giorgione’s poetic allegories, Oxford 1969, S. 33.
401	 Pochat (Anm. 309), o.S. – G. Tschmelitsch, „Harmonia est discordia concors“. Ein Deutungsversuch 

zur Tempesta des Giorgione, Wien 1966, S. 146. 
402	 Im Folgenden eine Auflistung jener auf spezifischen Quellentexten fußenden und vor allem nament-

lich konkreter Personenpaare betreffenden Deutungshypothesen, die in der Fachliteratur am häufigs-
ten rezipiert werden. Besonders informativ dafür Hornigs kritisch kommentierte, bis 1987 reichende 
und exakt bibliografierte Zusammenfassung. Hornig (Anm. 32), S. 183f. – 1. „Ovid: Deukalion und 
Pyrrha“ (Schrey, 1915); 2. „Siegfried und Genovefa“ (Parpagliolo, 1937); 3. „Baal und Astarte“ (De 
Minerbi, 1939); 4. „Auffindung des Paris“ (Morassi, 1942); 5. „Io und Jupiter“ (Battisti, 1957); 6. 
„Auffindung des Moses“ (Calvesi, 1962); 7. „Geschichte des hl. Theodor“ (De Grummond, 1972); 8. 
„Danae und Perseus“ (Parronchi, 1976); 9. „Adam und Eva“ (Settis, 1978); 10. „Hagar und Ismael“ 
(Kilpatrick, 1997).

403	 L. Stefanini, La Tempesta di Giorgione e la Hypnerotomachia Polifili di Francesco Colonna, in: Atti e 
Memorie dell’Accademia Patavina di Scienze, Lettere ed Arti LVIII, 1–17, 1941/42. – Ders., La Tem-
pesta di Giorgione, Padua 1955. – Hornig (Anm. 32), S. 183.

404	 J. Rapp, Die „Favola“ in Giorgiones Gewitter, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), 
S. 119ff.

405	 Hornig (Anm. 32), S. 167f. – Anderson (Anm. 79), S. 117.
406	 Rapp (Anm. 404), S. 122. 
407	 Wind (Anm. 400), Abb. 14 u. 15.
408	 Aikema (Anm. 326), S. 95f. – B. Aikema u. A.J. Martin, Venezia e la Germania: Il primo Cinquecento, 

in: AK Il Rinascimento a Venezia e la pittura del Nord ai Tempi di Bellini, Dürer, Tiziano (a cura di B. 
Aikema e L. Brown), Venedig 1999, S. 337ff. – Bezüglich der Datierung der Tempesta gibt es eine 
erhebliche, von 1500–1510 reichende Spannweite von Vorschlägen, wobei die allzu frühen und 
späten auszuschließen sind. Um nur einige Beispiele zu nennen: Hornig (Anm. 32), S. 186: um 1500–
1504; Cook (Anm. 64), S. 10: um 1500; Anderson (Anm. 79), S. 301: „zu Beginn der Karriere des 
Malers“. – Richter (Anm. 70), S. 78: um 1505; Nepi Scirè (Anm. 285), S. 136: nach 1505. – Rosand 
(Anm. 332), S. 394: um 1510. – Eine qualifizierte Mehrheit von Experten – darunter auch Pedrocco 
(Anm. 16, S. 146) – setzt sich m. E. zu Recht für eine Datierung in die mittlere Schaffensperiode 
Giorgiones ein, folglich für eine Zeitspanne zwischen 1506 und 1508 (zwischen der Laura und den 
Fondaco-Fresken, den chronologisch gesicherten Fixpunkten).

409	 Pochat (Anm. 111), S. 406. – Hetzer (Anm. 237), S. 304.
410	 Übersetzung des Michiel-Textes ins Deutsche s. AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin 

Kat.-Beitr. zu Drei Philosophen v. G. Nepi Scirè und S. Ferino-Pagden, Kat.-Nr. 5, S. 179.
411	 Ebda., S. 180. – J. Anderson, Allegorien und Mythologien, in: AK Bellini. Giorgione. Tizian (Anm. 

148), S. 162. 
412	 C.v. Mechel, Verzeichniß der Gemälde der K.K. Bilder Gallerie in Wien, Wien 1783, S. 10, Nr. 36. – A. 

Berger, Inventar der Kunstsammlungen des Erzherzogs Leopold Wilhelm von Österreich, in: Jahrbuch 
der Kunsthistorischen Sammlungen des Allerhöchsten Kaiserhauses I, 1883, S. LXXIXff. – E. Engert, 
Catalog der K.K. Gemäldegalerie im Belvedere zu Wien, Wien 1864, S. 16.

413	 In Hornigs Literaturliste exakt bibliografiert. Hornig (Anm. 32), S. 200f.
414	 Nepi Scirè u. Ferino-Pagden (Anm. 411), S. 179. – J. Wilde, Röntgenaufnahmen der Drei Philosophen 

Giorgiones mit der Zigeunermadonna Tizians, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in 
Wien VI, 1932, S. 141ff. – F. Klauner, Zur Symbolik von Giorgiones Drei Philosophen, in: Jahrbuch 
der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien LI, 1955, S. 145ff. – S. Settis, La Tempesta interpretata. 
Giorgione, i commitenti, il soggetto, Turin 1978, S. 41. – M.T. de Grummond, Giorgione’s Tempest: 
The Legend of St. Theodore, in: L’Arte Veneta V, 18–20, 1972, S. 41.

415	 Hornig (Anm. 32), S. 199.
416	 Justi (Anm. 107), S. 21f.
417	 Hetzer (Anm. 237), S. 305 u. 306.



360

ANMERKUNGEN 418	 Ebda., S. 305.
419	 P. Meller, I Tre Filosofi di Giorgione, in: Giorgione e l’Umanesimo veneziano (Symposiumsbeiträge, 

Venedig 1978), 1981, S. 227ff.
420	 Siehe Wildes Rekonstruktionsversuch auf Basis des Röntgenfotos, abgebildet bei G. Pochat, Giorgio-

nes Drei Philosophen im Lichte der zeitgenössischen Naturphilosophie, in: Kunst, Kultur, Ästhetik. 
Gesammelte Aufsätze (hg. v. J.K. Eberlein), Berlin 2009, S. 35ff., Abb. 4.

421	 Hornig (Anm. 32), S. 46.
422	 Wilde (Anm. 414), S. 233. – Ferriguto, Attraverso i misteri di Giorgione (Anm. 353), S. 76ff.
423	 Anderson (Anm. 79), S. 298. – K. Zeleny, Zur Identifizierung von Giorgiones Drei Philosophen, in: 

Vernissage Nr. 12, 2006, S. 40ff.
424	 R. Wischnitzer-Bernstein, The three philosophers by Giorgione, in: Gazette des Beaux-Arts, 87, 27, 

1945, S. 193ff. – B. Nardi, I Tre Filosofi di Giorgione, in: Il Mondo, 23. 8. 1955, S. 23.
425	 G. Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst, München 198810, 

S. 77 u. 102. – Klauner (Anm. 414), S. 152f. u. 158f. – Pochat (Anm. 420), S. 37.
426	 Helke (Anm. 252), S. 35ff. – Eller (Anm. 24), S. 83. 
427	 G.F. Hartlaub, Zu den Bildmotiven des Giorgione, in: Zeitschrift für Kunstwissenschaft VII–VIII, 1953–

1954, S. 57ff. – CH. Hornig, Una nuova proposta per i Tre Filosofi, in: Giorgione. Atti del Convegno 
(Anm. 126) 1979, S. 47.

428	 P.D. Moser, Nochmals zu den Drei Philosophen: Ist der „Giorgione-Code“ im Kunsthistorischen Mu-
seum wirklich geknackt worden?, in: Was aus Fehlern zu lernen ist – in Alltag, Wissenschaft und 
Kunst (hg. v. O. Neumaier), Wien-Münster 2010, S. 168.

429	 Ebda., S. 174.
430	 L.H. Heydenreich u. G. Passavant, Italienische Renaissance. Die großen Meister in der Zeit von 1500–

1540, München 1975, S. 287. – Ferriguto (Anm. 399), S. 61f.
431	 G.C. Argan, Storia dell’arte italiana 3, Florenz 1977, S. 112.
432	 M. Gabriele, Die drei Philosophen, die Weisen aus dem Morgenland und das Nokturlabium, in: Gi-

orgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), S. 79ff; darin auch die Abbildung eines Nokturlabiums 
(Holzschnitt aus der Cosmographia von Petrus Apianus).

433	 Wischnitzer-Bernstein (Anm. 424), S. 193.
434	 Zeleny (Anm. 423), S. 40ff. – Moser (Anm. 428), S. 189. – Völlig unhaltbar ist m. E. Gentilis These, 

wonach neben Moses als dem Repräsentanten des Judentums (m. E. vertretbar) Mohammed als Be-
gründer des Islams und, verkörpert im Jüngling, gar der Antichrist in Erscheinung treten. A. Gentili, 
Giorgiones Spuren. Die jüdische Kultur und die astrologische Wissenschaft, in: Giorgione. Mythos 
und Enigma (Anm. 135), S. 79ff.

435	 Die „Moses-Theorie“ vertreten u. a. M. Calvesi, La morte di bacio sull’ermetismo di Giorgione, in: 
Storia dell’arte 7–8, 1970, S. 184, und S. Cohen, A New Perspective on Giorgione’s Three Philoso-
phers, in: Gazette des Beaux-Arts CXXVI, 1995, S. 53.

436	 Moser (Anm. 428), S. 175.
437	 Ebda., S. 190 u. 191.
438	 Borchhardt-Birbaumer, Zur Aktualität toleranter Dialoge: Giorgione und Ramon Lull, in: Giorgione. 

Mythos und Enigma (Anm. 135), S. 71ff.
439	 Ebda., Ramon Lull zit. S. 71.
440	 Zu Ferrigutos Theorie s. Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 164.
441	 Wind (Anm. 400), S. 5f. 
442	 Pochat (Anm. 420), S. 38, 39, 40 u. 48. Die Datierungsvorschläge der neueren Forschung reichen 

von ca. 1503 bis ca. 1508, wobei die frühen ebenso auszuschließen sind wie die späten. Während 
Hornig (Anm. 32, S. 200) die Drei Philosophen „kurz nach der Allendale-Gruppe und kurz vor der 
Castelfranco Madonna“, also um „1503/04“ datiert, plädieren Lucco (Anm. 95, S. 105) und Nepi 
Scirè/Ferino-Pagden (Anm. 409, S. 182) – ohne jegliche Begründung – für ca. 1504. Pedroccos Spät-
datierung („um 1508“) beruht auf einem Analogieverweis auf Giovanni Bellinis 1514 datiertes Göt-
terfest, in dessen ursprünglichem Konzept (laut Röntgenaufnahme) auch in der linken Bildhälfte eine 
Gruppe lichtdurchlässiger Baumstämme – vergleichbar mit jener in Giorgiones Gemälde – vorgese-
hen war (s. Brucher [Anm. 100, S. 181]). Selbst wenn Bellinis Erstfassung, wie häufig angenommen, 
schon fünf Jahre vor der Vollendung des Götterfests, also um 1509, entstanden war, bedeutet dies 
nicht zwingend, dass Giorgione die Drei Philosophen kurz davor gemalt hat. Bewiesen wird dadurch 
lediglich, dass Bellini sich hier die Baumgruppe des jungen Kollegen zum Vorbild genommen hat. 
Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 166. Am plausibelsten ist m. E. Andersons Datierungsvorschlag (ca. 
1506) mit klarem Bezug auf Giorgiones mittlere Schaffensperiode. Anderson (Anm. 410, S. 164). – 
Für einen größeren zeitlichen Spielraum („ca. 1506-08“) plädiert Pochat (Anm. 111, S. 406), womit 



361

ANMERKUNGENsich die Frage stellt, ob die Drei Philosophen vor oder nach der Tempesta entstanden sind. M. E. trifft 
Ersteres zu, zumal sich das Wiener Gemälde mit seinem Linearismus und zum Teil gesättigtem Kolorit 
von der erheblich malerischeren beziehungsweise valeuristischen Ausführung der Tempesta deutlich 
unterscheidet.

443	 A.J. Martin, Lexikon-Artikel zu „Giorgione“ (Anm. 168), S. 461. – AK Giorgione. Mythos und Enigma 
(Anm. 135), darin Kat.-Beitr. v. S. Rossi, Nr. 13, S. 215ff.

444	 G.M. Thomas, Milesios Beschreibung des Deutschen Hauses in Venedig, München 1881, S. 43.
445	 L. Dolce, Dialogo della pittura di M. Lodovico Dolce, intitolato l’Aretino, ed M.W. Roskill, New York 

1968, S. 116 u. 186.
446	 Ellers Argumentation, weshalb Tizian erst in Vasaris zweiter Viten-Ausgabe Aufnahme finden 

konnte, ist äußerst problematisch, wiewohl lesenswert. Danach sei Tizian „sehr daran interessiert 
[gewesen], seinen […] berechtigten Ruhm durch eine weitere Ausdehnung seiner Schaffensdauer 
in seine Jugendzeit […] zu mehren. Da kaum jemand, der am Bau und der künstlerischen Ausge-
staltung Beteiligten 1568 mehr am Leben und somit betroffen war, konnte Tizian die bewusste 
Streuung der Legende seiner Autorschaft wagen“. Eller (Anm. 24), S. 103. Kurz: Tizians Erwähnung 
bei Vasari – nicht mehr als ein unkritisches Entgegenkommen? Tizians Degradierung zum Gehilfen 
Giorgiones begründet Eller wiederholt dahin gehend, dass Tizian in den „vorhandenen Dokumen-
ten“ nie erwähnt wird. Dieses Argument ist keineswegs schlagend, zumal auch Giorgiones Name in 
einem zeitgenössischen Dokument – bezüglich des Honorarstreits vom 11. Dezember 1508 – nur ein 
einziges Mal genannt wird. Erinnert sei nur daran, dass Dolce (1557), F. Sansovino (1581) und Ridolfi 
(1648) Tizian ausdrücklich als Freskanten der Merceria-Seite bezeichnen. Zumindest den beiden Erst-
genannten wird man – vermittelt durch Zeitzeugen der Fondaco-Freskierung – einen glaubhaften 
Quellenwert nicht absprechen können. Bibliografiert in Hornigs kritischer Literaturliste (Anm. 32), 
S. 224.

447	 Thomas (Anm. 444), S. 43. – Wie einem Stich des 17. Jahrhunderts von Rafael Custos zu entnehmen 
ist, malte Giorgione im Innenhof, von dessen Freskierung nicht die geringste Spur erhalten geblie-
ben ist, „Arabesken, Landschaften, Köpfe antiker Imperatoren, große und kleine Kinder, Maskarons 
u. a.“. Wie man sich die „großen und kleinen Kinder“ vorzustellen hat, darüber gibt der schon im 
19. Jahrhundert von der Westfassade abgelöste, höchst dynamisch konzipierte Putto alato (ehemals 
im Besitz Ruskins, heute in einer Privatsammlung aufbewahrt) Auskunft. Abb. in AK Mythos und 
Enigma (Anm. 135), S. 218. – Anderson (Anm. 79), S. 312. – R. Rossi, Fondaco dei Tedeschi, in: AK 
Giorgione. Le maraviglie dell’arte, Venedig 2003, S. 150ff.

448	 F. Valcanover, Gli affreschi di Tiziano al Fondaco dei Tedeschi, in: Arte Veneta XXI, S. 266ff. – Ders., 
Tiziano Vecellio, Giuditta (La Giustizia); Combattimento di uomini e mostri […], in: AK Giorgione a 
Venezia, 1978, S. 130ff.

449	 A.M. Zanetti, Varie pitture a fresco de’ principali maestri veneziani, Venezia 1760, IV. – Ders., Della 
pittura veneziana e delle opere pubbliche de’ veneziani maestri libri V, Venezia 1771, S. 89f.

450	 Zit. und ins Deutsche übers. bei Rossi (Anm. 443), S. 215.
451	 Zanetti (Anm. 449), 1760, VI, VII. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 68.
452	 Von Justi, der die Fondaco-Fresken noch in situ sah, stammen die bis heute ausführlichsten Analysen 

der drei vorbehaltlos Giorgione zugeschriebenen Figurenfresken. Justi (Anm. 107), S. 114ff.
453	 Für einen Einfluss Fra Bartolomeos auf Giorgiones Nuda plädieren Fiocco (Anm. 99), S. 30, W. Paatz, 

Giorgione im Wetteifer mit Mantegna, Lionardo und Michelangelo, Heidelberg 1959, S. 8ff., und 
Pignatti (Anm. 16), S. 67.

454	 G. Nepi Scirè, Giorgione. Nuda, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig 1978), Mailand 1978, S. 123. – 
Anderson (Anm. 79), S. 304.

455	 Justi (Anm. 107), S. 114. – Eller (Anm. 24), S. 179.
456	 Hornig (Anm. 32), S. 34.
457	 Justi (Anm. 107), S. 115.
458	 Arnheim (Anm. 396), S. 238.
459	 Th. Hetzer, Die frühen Gemälde des Tizian, Basel 1920, S. 9.
460	 Hornig (Anm. 32), S. 35.
461	 K. Oettinger, Die wahre Giorgione-Venus, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, 

N.F. XIII, 1944, S. 131.
462	 Zit. nach Justi (Anm. 107), S. 117.
463	 Hornig (Anm. 32), S. 34.
464	 Justi (Anm. 107), S. 119. – Paatz (Anm. 453), S. 9. – N.W. Roskill, What is art history?, London 1976, 

S. 96. – C.H. Smyth, Michelangelo and Giorgione, in: Giorgione. Atti… (Anm. 126), S. 213ff. – L. 
Goldscheider, Michelangelo. Gemälde. Skulpturen. Architekturen, Köln 19645, S. 12.



362

ANMERKUNGEN 465	 Justi (Anm. 107), S. 117.
466	 Justi (Anm. 65), S. 43ff. – Gronau (Anm. 103), S. 407.
467	 F. Valcanover, Gli affreschi di Tiziano al fondaco dei tedeschi, in: Arte Veneta XXI, 1967, S. 267.
468	 J.A. Crowe und G.B. Cavalcaselle, Tiziano, La sua vita e i suoi tempi, Florenz 1877, S. 71. – Pignatti/

Pedrocco (Anm. 16), S. 66.
469	 Hornig (Anm. 32), S. 36. – Zu Tizians „Flächenbindung“ s. K. Oettinger, Giorgione und Tizian am 

Fondaco dei Tedeschi in Venedig, in: Belvedere 1932 II, S. 44ff.
470	 C. Nordenfalk, Tizian’s Allegories on the Fondaco de’ Tedeschi, in: Gazette des Beaux-Arts XL, 1952, 

S. 101ff. – M. Muraro, The political interpretation of Giorgione’s frescoes on the Fondaco dei Tedes-
chi, in: Gazette des Beaux-Arts, 6e, LXXXVI, S. 177ff.

471	 Nähere Erläuterungen zur Stellung des Fondaco bei Eller (Anm. 24), S. 105f.
472	 Wind (Anm. 400), S. 11f.
473	 A. Gentili, Die Malerei in Venedig von 1450 bis 1515, in: Venedig. Kunst & Architektur (hg. von G. 

Romanelli), Köln 1997, S. 299.
474	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 168.
475	 R. Longhi, Officina Ferrarese, Rom 1934, S. 133. 
476	 D. Phillips, The Leadership of Giorgione, Washington 1937, S. 43. – Richter (Anm. 70), S. 250. – 

Zanetti (Anm. 84), S. 70. – U. Middeldorf, Eine Zeichnung von Giulio Campagnola, in: Festschrift 
Martin Wackernagel, Köln/Graz 1958, S. 141ff.

477	 Ballarin (Anm. 84), S. 307. – Lucco (Anm. 95), S. 100. – Anderson (Anm. 79), S. 301. – Nur noch 
Gentili hält an einer Campagnola-Zuschreibung fest. A. Gentili, per la demitizzazione di Giorgione: 
Documenti, ipotesi, provocazioni, in: Giorgione e la cultura veneta, Venedig 1981, S. 16. – Weshalb 
das Tramonto-Gemälde in Hornigs Giorgione-Monografie unerwähnt bleibt, ist unverständlich.

478	 Pochat (Anm. 111), S. 389.
479	 J. Anderson, Allegorien und Mythologien, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian (Anm. 148), S. 160.
480	 Tschmelitsch verweist hier auf Zampetti, dem zufolge Giorgione die Kompositionsprinzipien des Tra-

monto bereits in der durch eine Gemäldekopie David Teniers (um 1655) überlieferten Landschaft in 
der Auffindung des Parisknaben zum Teil vorweggenommen hat. Die entsprechende Textstelle in 
Zampettis „Giorgione e i Giorgioneschi“ – Ausstellungskatalog 1955 (Anm. 84, S. 68f.) zu verifizie-
ren, blieb allerdings erfolglos. Tschmelitsch (Anm. 73), S. 238. – Zur Auffindung des Parisknaben s. 
Eller (Anm. 24), S. 171f; dort auch Abbildung.

481	 G. Sangiorgi, Scoperta di un’opera di Giorgione, in: Rassegna italiana 12, Nr. 186, 1933, S. 1ff. – Pi
gnatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 160.

482	 Anderson (Anm. 479), S. 160. 
483	 Eller (Anm. 24), S. 120.
484	 J. Hoffman, Giorgione’s Three Ages of Man, in: Pantheon, 1984, S. 238.
485	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 238f.
486	 K.Clark, Über das Nackte in der Malerei, London 1958, S. 120. – Clarks Satz schon bei Pochat (Anm. 

111, S. 411) zitiert. 
487	 Pochat (Anm. 309), o.S. 
488	 Beide Autoren zit. bei Hornig (Anm. 32), S. 227.
489	 Morelli (Anm. 61), S. 161, 193f.
490	 Dazu Luccos dürftige, Tizians Venus von Urbino (voll. 1538) als Kronzeugin ausrufende Argumenta-

tion: „A nostro aviso, l’intervento di Tiziano non si limitò a quanto scritto dal Michiel […] per noi alla 
mano del Cadorino [= Tizian] che poté forse ripassare integralmente il testo giorgionesco.“ – Lucco 
(Anm. 95), S. 138. – Zu den Tizian-Befürwortern zählen: L. Hourticq, Le problème de Giorgione, Paris 
1930, S. 64. – W. Suida, Giorgione. Nouvelles attributions, in: Gazette des Beaux-Arts, 1935, S. 27. 
– Morassi (Anm. 92), S. 176. – M. Bonicatti (Anm. 95), S. 208. – A. Ballarin, Giorgione: per un nuovo 
catalogo e una nuova chronologia, in: Giorgione e la cultura veneta tra `400 e `500, Rom 1981, S. 30.

491	 Gronau (Anm. 103), S. 431f.
492	 Venturi (Anm. 149), S. 96. – G. M. Richter, Landscape motives in Giorgione’s Venus, in: Burlington 

Magazine 360, 1933, S. 211ff. – F. J. Mather, Venetian painters, New York 1936, S. 201. – Erst 
jüngst hat Pochat neuerlich (fast vier Jahrzehnte nach dem Erscheinen seines Buches „Figur und 
Landschaft“) betont, dass die „Hintergrundlandschaft von Giorgiones Hand stammen dürfte“; le-
diglich die Bauernhäuser auf dem Hügel rechts seien von Tizian ausgeführt worden – ob nach einem 
Vorentwurf Giorgiones oder eigener Intention folgend, lässt der Autor offen. Pochat (Anm. 309), 
o.S. – Bezüglich der Landschaft war Oberhuber noch um einen Schritt weiter gegangen, indem er 
diese im Ganzen als eigenständige Schöpfung Giorgiones betrachtet hat. Oberhuber, Giorgione, 
in: Atti del Convegno (Anm. 126), S. 316. – Howard beurteilt eine Beteiligung Tizians generell als 



363

ANMERKUNGEN„unwesentlich“. S. Howard, The Dresden Venus and it’s kin: mutation and retrieval of types, in: Art 
Quaterly II, 1, 1979, S. 90ff.

493	 H. Posse, Die Rekonstruktion der Venus mit dem Cupido von Giorgione, in: Jahrbuch der Preuszi-
schen Kunstsammlungen 52, 1931, S. 29ff. – P. Hofer, Die italienische Landschaft im 16. Jahrhun-
dert, Bern 1946, S. 13. – Baldass/Heinz (Anm. 154), S. 49.

494	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 172.
495	 Posse (Anm. 493), S. 29ff.
496	 T. Pignatti, Gli inizi di Giorgione, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig; Gallerie dell’Accademia, 

1978), Mailand 1978, S. 14.
497	 Hornig (Anm. 32), S. 225. – Schon Justi hat das Fehlen des Cupido beklagt: „Die zugemalte Stelle 

wirkt leer und tot, das Gleichgewicht leidet darunter.“ Justi (Anm. 107), S. 221.
498	 Pochat (Anm. 111), S. 412. – Ders. (Anm. 309), o.S. – Della Pergola (Anm. 106), S. 39.
499	 Hornig (Anm. 32), S. 226. – Mit dem Thema der nackten Venus hatte sich schon Botticelli etwa ein 

Vierteljahrhundert zuvor in seiner Geburt der Venus befasst, allerdings in einer stehenden Version.
500	 Justi (Anm. 107), S. 211.
501	 Ebda., S. 212f.
502	 Ebda., S. 213. – Tschmelisch (Anm. 73), S. 274ff.
503	 Hornig (Anm. 32), S. 43.
504	 Justi (Anm. 107), S. 219f. – G.M. Richter, Unfinished pictures by Giorgione, in: Art Bulletin 1934, 

S. 281.
505	 Hornig (Anm. 32), S. 162.
506	 Justi (Anm. 107), S. 207.
507	 J.J. Tikkanen, Die Beinstellungen in der Kunstgeschichte, Helsingfors 1912, S. 78f.
508	 Huse/Wolters (Anm. 385), S. 298.
509	 Eller (Anm. 24), S. 126.
510	 L. Venturi, Giorgione, Rom 1954, S. 32.
511	 Hornig (Anm. 32), S. 39.
512	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 77ff.
513	 Justi (Anm. 107), S. 205f. – Joannides entscheidet das angebliche Konkurrenzverhältnis zugunsten 

Tizians, dem er, darin Hourticq folgend, die Dresdner Venus mit m. E. nicht nachvollziehbaren Argu-
menten zur Gänze zuschreibt – mit dem ebenso fragwürdigen Datierungsvorschlag „wahrscheinlich 
1514“. Ein schlagendes Beispiel für seine dürftige ‚Beweisführung‘: „But if the buildings are parti-
cular to Titian, why do they occur in the Sleeping Woman, the so-called Venus in Dresden, generally 
given to Giorgione? […] The Sleeping Woman is not a painting left unfinished by Giorgione and 
completed by Tizian, but is entirely by the latter.“ Joannides (Anm. 272), S. 180f. – Hourticq (Anm. 
490), S. 64.

514	 F. Saxl, Titian and Pietro Aretino, Lectures I, London 1957, S. 162f. – M. Kahr, Titian, The Hypneroto-
machia Poliphili. Woodcuts and Antiquity, in Gazette des Beaux-Arts, 1966, S. 122.

515	 D.A. Brown, Venezianische Malerei und die Erfindung der Kunst, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian 
(Anm. 148), S. 23.

516	 Zum Schlafmotiv und zur Armhaltung vgl. M. Meiss, Sleep in Venice. Ancient Myths and Renais-
sance Proclivities (Proceedings of the American Philosophical Society, 110, nr. 5), Philadelphia 1966, 
S. 348ff.

517	 Pochat (Anm. 309), o. S.
518	 J. Anderson, Christ Carrying the Cross in San Rocco: 1st Commission and the Miraculous History, 

in: Arte Veneta XXXI 1977, S. 186ff. – A. Chiari Moretto Wiel, Il Cristo portacroce della Scuola di 
San Rocco e la sua lunetta, in: Atti dell’Istituto Veneto dei Scienze, Lettere ed Arti CLVI, 1997–1998, 
S. 687ff. – G. Nepi Scirè, Giorgione, Cristo portacroce, in: Leonardo & Venezia, AK (Venedig 1992), 
hg. v. G. Nepi Scirè u. P.C. Marani, Mailand 1992, S. 350f. – AK Giorgione. Mythos und Enigma 
(Anm. 135). Darin Kat.-Text zur Kreuztragung Christi von D. Ferrara, Kat.-Nr. 15, S. 224f.

519	 Zit. nach Eller (Anm. 24), S. 141.
520	 Der mitunter geäußerten Meinung, die Kreuztragung sei unvollendet geblieben, hat Tschmelitsch mit 

Hinweis auf das relativ kleine Format des Gemäldes und die wenigen Figuren zu Recht widerspro-
chen. Ähnlich schon zuvor Zampetti, der das Bild für „nahezu intakt“ hält. Tschmelitsch (Anm. 73), 
S. 318. – P. Zampetti, L’opera completa di Giorgione, Mailand 1968, Nr. 27.

521	 Zit. nach Eller (Anm. 24), S. 141.
522	 Bibliografiert bei Pignatti/Pedrocco (Anm. 16) und Hornig (Anm. 32), S. 210.
523	 M. Boschini, Le ricche Minere della Pittura veneziana, Venedig 1664, S. 49. – Zanetti 1771 (Anm. 

449), S. 89f. – Baldass/Heinz (Anm. 154), S. 157.



364

ANMERKUNGEN 524	 Zu den zahlreichen Kopien s. G. Lorenzetti, Per la storia del Cristo Portacroce della Chiesa di San 
Rocco, in: Venezia-Studi di arte e Storia, 1920, S. 181ff. – Richter (Anm. 70), S. 246. – L. Puppi, Une 
ancienne copie du Cristo e il Manigoldo de Giorgione au Musée des Beaux-Arts, in: Bulletin du Mu-
sée Nationale Hongroise des Beaux-Arts, 1961, S. 39.

525	 Ferrara (Anm. 518), S. 224.
526	 Zuschreibungen an Giorgione: F. Wickhoff, Giorgiones Bilder, in: Jahrbuch der Königlich Preussi-

schen Kunstsammlungen, 1895, S. 34. – Cook (Anm. 64), S. 54. – L. Venturi (Anm. 149), S. 60. 
– Justi (Anm. 107), S. 76ff. – Richter (Anm. 70), S. 246. – Della Pergola (Anm. 106), S. 54. – Coletti 
(Anm. 95), S. 61. – Zampetti (Anm. 88), S. 114. – G. Robertson, The Giorgione Exhibition in Venice, 
in: Burlington Magazine, 1955, S. 276. – Berenson (Anm. 97), S. 84. – Baldass/Heinz (Anm. 154), 
S. 156. – P. Zampetti, L’opera completa di Giorgione, Mailand 1968, n. 27. – Tschmelitsch (Anm. 73), 
S. 317. – Hornig (Anm. 32), S. 210. – Nepi Scirè (Anm. 518), S. 350f. – Perissa Torrini (Anm. 367), 
S. 97. – Anderson (Anm. 79), S. 303. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 188. – Ferrara (Anm. 518), 
S. 224. – Eller (Anm. 24), S. 140. 

	 Zuschreibungen an Tizian: J.A. Crowe und G.B. Cavalcaselle, Titian. His Life and Times, I, London 
1877, S. 60. – Morelli (Anm. 61), S. 200. – L. Hourticq, Le Problème de Giorgione, Paris 1930, S. 17. 
– Suida (Anm. 319), S. 35. – Morassi (Anm. 92), S. 141. – H. Tietze, Titian, London 1950, S. 397. – F. 
Valcanover, Cristo portacroce, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig 1978), Mailand 1978, S. 149. 
– Lucco (Anm. 95), S. 150. – H.E. Wethey, The Paintings of Titian, Vol. I, London 1969, S. 80. – P. 
Humfrey, Titian. The Complete Paintings, New York 2007, S. 43. 

	 Von Giorgione begonnen, von Tizian vollendet: Fiocco (Anm. 105), S. 45. – R. Pallucchini, Tiziano, 
Florenz 1969, S. 24. – C. Gamba, Il mio Giorgione, in: Arte Veneta, 1954, S. 172.

527	 Justi (Anm. 107), S. 76 u. 78.
528	 Eller (Anm. 24), S. 142.
529	 F. Valcanover, La Pinacoteca dell’Accademia dei Concordi, Venedig 1963. – A. Tempestini, Giovanni 

Bellini, München 1998, S. 221f.
530	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 322.
531	 Theissing (Anm. 282), S. 41, 112 u. 158. – E.H. Gombrich, Der fruchtbare Moment: Vom Zeitelement 

in der bildenden Kunst, in: Bild und Auge. Neue Studien zur Psychologie der bildlichen Darstellung, 
Stuttgart 1984, S 40ff.

532	 Ferrara (Anm. 518), S. 226.
533	 A. Gentili, Die Malerei in Venedig von 1450 bis 1515, in: Venedig. Kunst & Architektur (hg. v. G. 

Romanelli), Bd. I, Köln 1997, S. 298.
534	 Ferrara (Anm. 518), S. 226.
535	 Justi (Anm. 107), S. 79. – M. Binder, Beiträge zu Dürers Italienreisen von 1494/1495 und 1505/1507, 

Dipl. phil. Graz 2002, S. 44ff.
536	 Hornig (Anm. 32), S. 210.
537	 Ferrara (Anm. 518), S. 226.
538	 Justi (Anm. 65), S. 240. – Ders. (Anm. 107), S. 79.
539	 G. Fiocco, Giorgione, Bergamo 19482, S.38. – „Christus zeigt nichts von der intensità penserosa“, so 

C. Gamaba, Il mio Giorgione, in: Arte Veneta 8, 1954, S. 172. – Hornig (Anm. 32), S. 57.
540	 Hornigs Resümee zur Zuschreibungsproblematik: „Tizians Zinsgroschen ist trotz ähnlicher Thematik von 

einer derartigen Hintergründigkeit und Zuspitzung der Gegensätze [bei Giorgione] weit entfernt, wes-
halb dieser Maler als Schöpfer des Bildes in der Scuola di San Rocco nicht in Frage kommt.“ Der Datie-
rungsvorschlag des Autors („um 1506–08“) ist indes weder stilistisch noch quellenmäßig zu begründen. 
Hornig (Anm. 32), S. 210). – P. Humfrey, Titian. The Complete Paintings, New York 2007, S. 43.

541	 Eller (Anm. 24), S. 132.
542	 G.F. Waagen, Kunstwerke und Künstler in England und Paris, III, Berlin 1939, S. 461f. – Crowe u. Ca-

valcaselle (Anm. 58), S. 146. – Venturi (Anm. 149), S. 163f. – Ders., L’auteur du Concert champêtre 
du Louvre, in: Gazette des Beaux-Arts 56, 1914, S. 170ff. – F. Wickhoff, Les écoles italiennes aux 
musée impériale de Vienne, in: Gazette des Beaux-Arts, 1893, S. 5ff. u. 130ff.

543	 Morelli (Anm. 63), S. 283. – L. Hourticq, La jeunesse de Titien, peinture et poesie, la nature- l’amour- 
la foi, Paris 1919, S. 9 ff.

544	 Im Folgenden Autoren, die für „Giorgione und Tizian“ plädieren: W. Braunfels, Die „Inventio“ des 
Künstlers, Reflexionen über den Einfluss des neuen Schaffensideals auf die Werkstatt Raffaels und 
Giorgiones, in: Studien zur toskanischen Kunst (Festschrift für L. Heydenreich), München 1964, 
S. 20ff. – Baldass/Heinz (Anm. 154), darin Heinz, S. 163. – Wethey (Anm. 526), Bd. III, S. 167f. – 
R. Salvini, Leonardo, i Fiamminghi e la cronologia di Giorgione, in: Arte Veneta XXXII (Festschrift 
Pallucchini), 1978, S. 92f. – R. Pallucchini, I due „creati” di Giorgione: Sebastiano e Tziano, in: AK 



365

ANMERKUNGENGiorgione a Venezia (Venedig 1978), Mailand 1978, S. 31f. – Huse/Wolters (Anm. 385), S. 291f. – N. 
Wolf, Tizian, München/Berlin/London/New York 2006, S. 40.

545	 G. Bazin, Louvre, Paris o.J. (im Bertelsmann-Verlag aus dem Französischen ins Deutsche übertragen).
546	 Justi (Anm. 107), S. 225.
547	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 295 u. 300.
548	 In der neueren Tizian-Forschung bezieht Ch. Hope insofern eine Ausnahmestellung, als er das Con-

cert champêtre in seiner Monografie aus Tizians Œuvre eliminiert, es nicht einmal am Rande er-
wähnt. Ch. Hope, Titian, London 2003.

549	 Im Folgenden eine zum Teil auf Hornigs kritischem Literaturverzeichnis fußende, mit Beginn des 
20. Jahrhunderts anhebende Liste namhafter Kunsthistoriker (ohne Anspruch auf Vollständigkeit), 
die sich eindeutig entweder für Giorgiones oder Tizians Autorschaft ausgesprochen haben. – Für 
Giorgione plädieren: Cook (Anm. 64), S. 39. – Justi (Anm. 65), S. 21, 107 u. 141ff. – Conway (Anm. 
100), S. 39 u. 56. – Richter (Anm. 70), S. 87 u. 232. – Th. Hetzer, Artikel zu Tizian, in: Thieme-Becker, 
Künstlerlexikon 34, Leipzig 1940 (1926), S. 161. – K. Clark, Landscape into art, London 1949, S. 59. 
– G. Castelfranco, Note su Giorgione, in: Bolletino D’Arte 1955, S. 308. – Della Pergola (Anm. 106), 
S. 36 u. 39. – W. Drost, Strukturwandel von der frühen zur hohen Renaissance, Giambellino, Giorgi-
one, in: Konsthistorisk Tidskrift XXVII, 1958, S. 47. – P. Zampetti, L’opera completa di Giorgione, Mai-
land 1968, S. 95. – Pochat (Anm. 111), S. 415ff. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 288ff. – Hornig (Anm. 
32), S. 73ff., 161f. u. 215ff. – Anderson (Anm. 79), S. 308f. – Im AK von 2006 (Anm. 148), S. 168 
betitelt Anderson ihren Kat.Beitrag (Concert champêtre) zwar mit Tizian, bekennt sich aber in An-
merkung 11 ausdrücklich zur Giorgione, an ihrer ursprünglichen Meinung festhaltend. – Eller (Anm. 
24), S. 132ff. – Pochat (Anm. 309), o.S. – D. Rosand, Die venezianische Malerei im 16. Jahrhundert, 
in: Venedig. Kunst & Architektur (hg.v. G. Romanelli), Köln 1997, S. 396. Tizian-Zuschreibungen: W. 
Schmidt zu Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXVII, 1908, S. 117. – Hourticq (Anm. 
543), S. 9ff. – Longhi (Anm. 66), S. 117. – Hourticq (Anm. 69), S. 218f. – W. Suida, Tizian, Zürich/
Leipzig 1933, S. 26. – Morassi (Anm. 92), S. 129. – R. Longhi, Viatico per cinque secoli di pittura 
veneziana, Florenz 1946, S. 22 u. 65. – Zampetti (Anm. 84), S. XXX u. 104. – L. Baldass, Tizian im 
Banne Giorgiones, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 53, 1957, S. 124. – F. 
Valcanover, Tutta la pittura di Tiziano, Bd.1, Mailand 1960, S. 15 u. 48. – A. Ballarin, Tiziano, Florenz 
1968, S. 37. – T. Pignatti, Giorgione e Tiziano, in: AK Titian-Prince of Painters (Washington, National 
Gallery), 1991, S. 74. – Unter den rezenten Tizian-Monografien vor allem: M. Kaminski, Tiziano Ve-
cellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 10. – Lucco (Anm. 95), S. 151. – F. Pedrocco, Tizian, München 
2000, S. 82. – Joannides (Anm. 272), S. 98ff. – J. Pope-Hennessy, Tiziano, Mailand 2004, S. 34. – P. 
Humfrey, Titian. The complete Paintings, New York 2007, S. 52.

550	 Pochat (Anm. 309), o.S. – Della Pergola (Anm. 106), S. 39ff.
551	 Rosand (Anm. 549), S. 396.
552	 Zit. nach Eller (Anm. 24), S. 137.
553	 Die Komposition wirke, meint Richter (Anm. 70), wie eine Überhöhung der Asolani des Pietro 

Bembo. Berichten zufolge spielte der Dichter (auch „der Schäfer vom Busen der Adria“ genannt) mit 
seinen Freunden mehrfach im Freien in Hirtenspielen an den Höfen von Asolo, Mantua und Urbino. 
Tschmelitsch (Anm. 73), S. 298. 

554	 G. Reese, Music in the Renaissance, London 1954, S. 311ff. – A. Einstein, Das elfte Buch der Frottole, 
in: Zeitschrift für Musikwissenschaft X, 1928, S. 613ff.

555	 Zit. nach Justi (Anm. 107), S. 224.
556	 Eller (Anm. 24), S. 136.
557	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 297.
558	 Anderson (Anm. 479, Kat.-Nr. 31), S. 169.
559	 Hornig (Anm. 32), S. 77f. 
560	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 289 u. 299.
561	 Ph. Fehl, The Hidden Genre: A Study of the Concert champêtre in the Louvre, in: Journal of Aes

thetics and Art Criticism 16, 1957, S. 153f. – 1498 hat Niccolo Burzio unter Berufung auf Varro und 
Vergil darauf verwiesen, dass die Musen mit den Nymphen nah verwandt seien. Eller (Anm. 24), 
S. 136.

562	 G. Frings, Giorgiones Ländliches Konzert: Darstellung der Musik als künstlerisches Programm in der 
venezianischen Malerei der Renaissance, Berlin 1999, S. 41 u. 73.

563	 Verweis auf Hartlaub bei Tschmelitsch (Anm. 73), S. 289.
564	 Absolut unverständlich – und auch empirisch messend nicht nachvollziehbar – ist die Anschauung 

von Heinz, wonach in „der Größenordnung der Figuren ein Sprung“ existiere, seien doch „die Jüng-
linge von größerem Maß als die weiblichen Figuren, obwohl diese vor jenen sich befinden und daher 



366

ANMERKUNGEN noch größer erscheinen müssten“. Folglich läge die Annahme nahe, „dass das Bild zweimal künst-
lerisch geformt wurde, wobei auch an zwei Künstlerindividualitäten gedacht werden kann“. In kras-
sem Widerspruch zu seinem völlig richtigen Satz, dem zufolge „der malerische Vortrag das Werk zu 
einer vollständigen Einheit bindet“, sieht der Autor hier „unverkennbar die Hand Tizians“ am Werk. 
Obwohl er für eine doppelte Autorschaft plädiert, bleibt dann für Giorgione nicht mehr viel übrig, 
zumal er darüber hinaus auch noch den Lautenspieler und die Landschaft Tizian zuschreibt. Abschlie-
ßend räumt Heinz ein, dass „die Konzipierung dieser weniger temperamentvollen dafür klassischen 
[?] Aktfiguren auf Giorgione zurückgeführt werden könnte“. Baldass/Heinz (Anm. 154), S. 163f.

565	 O. Brendel, Symbolik der Kugel (Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Röm. Abtlg. 
51), 1936, S. 1ff.

566	 Die strukturelle Relevanz der Schrägen und Diagonalenkreuze wurde schon von Cook (Anm. 64), 
S. 19, Richter (Anm. 70), S. 25 u. 75, Hornig (Anm. 32), S. 74f., und Eller (Anm. 24), S. 133 hervor-
gehoben und als ein wichtiges Argument für eine Autorschaft Giorgiones ins Treffen geführt.

567	 Hornig (Anm. 32), S. 75.
568	 Richter (Anm. 70), S. 60 u. 110.
569	 A. Ferriguto, Giorgione e il dramma, in: Venezia e l’Europa (Atti del XVIII congresso internazionale di 

storia dell’arte), Venedig 1956, S. 248.
570	 Arnheim (Anm. 116), S. 27.
571	 Justi (Anm. 107), S. 227.
572	 Ebda., S. 226. – Im Übrigen entspricht der stehende Frauenakt wie die schlafende Venus exakt dem 

Vitruv’schen Proportionsgesetz.
573	 R. Wedgwood Kennedy, Novelty and tradition in Titian’s art, Northhampton (Mass.), 1963, S. 11.
574	 Hornig (Anm. 32), S. 78.
575	 Ebda., S. 73. 
576	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 290 u. 293. – C. Nordenfalk (Anm. 470), S. 106. – Calvesi (Anm. 435), 

S. 206. 
577	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 293.
578	 H. Hunger, Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, Wien 1959, S. 262. – E. Tripp, Re-

clams Lexikon der antiken Mythologie, Stuttgart 19744, S. 249. 
579	 P. Egan, Poesia and the Fête Champêtre, in: The Art Bulletin 41, 1959, S. 103ff. 
580	 R. Klein, Die Bibliothek von Mirandola und das Giorgione zugeschriebene Concert champêtre, in: 

Zeitschrift für Kunstgeschichte 30, 1967, S. 199ff. – Pochat (Anm. 309), o.S.
581	 W. Pater, Die Renaissance, Jena/Leipzig 1906 (1877), S. 179. – Zu Pater vgl. D. Sutton, Giorgione und 

Walter Pater, in: Giorgione, Atti del Convegno… (Anm. 126), S. 339ff.
582	 Richter (Anm. 70), S. 60 u. 110.
583	 Hornig (Anm. 32), S. 216. – M. Lurker, Der Kreis als Symbol im Denken, Glauben und künstlerischen 

Gestalten der Menschheit, Tübingen 1981.
584	 Pochat (Anm. 309), o.S. – M. Bonicatti, Aspetti dell’umanesimo nella pittura veneta dal 1455 al 

1515, Rom 1964, S. 74f.
585	 H. Kreitler u. S. Kreitler, Psychologie der Kunst, Stuttgart u. a. 1980, S. 106. – R. Arnheim, Eigen-

schaften der Bewegungsantwort, in: Zur Psychologie der Kunst, Köln 1977, S. 192. – W. Kandinsky, 
Über Bühnenkomposition, in: Der „Blaue Reiter“. Dokumentarische Neuausgabe, München/Zürich 
19876, S. 192. – G. Brucher, Sehen lernen am Beispiel Kandinsky. Ein Beitrag zur kunsthistorischen 
Methodik, Salzburg 2001, S. 7ff.

586	 Vermeintliche Beziehungen zu Tizians Fresken in der Scuola del Santo in Padua: S. Literaturliste bei 
Hornig (Anm. 32), S. 218f.

587	 Justi (Anm. 107), S. 238.
588	 Hornig (Anm. 32), S. 76.
589	 Ebda., S. 80.
590	 Ebda., S. 80.
591	 Th. Hetzer, Tizian. Geschichte seiner Farbe. Die frühen Gemälde. Bildnisse (Schriften Theodor Het-

zers, Bd. 7), Stuttgart 1992, S. 85ff.
592	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 100.
593	 Cook (Anm. 64), S. 91. – A. Venturi, Un nuovo quadro di Giorgione, in: Annales Internationales 

d’Histoire, 1900, S. 1. – C. v. Fabriczy, in: Repertorium für Kunstwissenschaft, 1886, S. 454.
594	 W. Schmidt, Zur Kenntnis Giorgiones, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXXI, 1908, S. 117. – 

A. L. Mayer, Zur Giorgione-Tizian-Frage, in: Pantheon X, 1932, S. 375f. – L. Magugliani, Introduzione 
a Giorgione ed alla pittura veneziana del rinascimento, Mailand 1970, S. 147. – Fiocco (Anm. 99), 
S. 24f. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 212. – Eller (Anm. 24), S. 199.



367

ANMERKUNGEN595	 C. Holmes, Giorgione, problems at Trafalgar Square, in: Burlington Magazine 42, 1923, S. 170f.
596	 Morassi (Anm. 92), S. 48f. – Coletti (Anm. 95), S. 64. – Anderson (Anm. 79), S. 330. – C. Gould, The 

sixteenth-century venetia school (National Gallery Catalogues), London 1959, S. 42.
597	 Pignattis Qualitätsurteil wird auch dadurch nicht beeinträchtigt, dass Muraro dessen Giorgione-Zu-

schreibung schon bald danach abgelehnt hat. Pignatti (1969, Anm. 79 u. 1978, Anm. 79), ad 1969: 
S. 122, ad 1978, S. 126. – Muraro, in: Atti del Convegno… 1979 (Anm. 126), S. 179.

598	 Hornig (Anm. 32), S. 174ff. 
599	 Ballarin (Anm. 84), S. 283. – Lucco (Anm. 95), S. 46. 
600	 Zweckdienlich für eine Giorgione-Zuschreibung ist auch Hornigs Hinweis auf den alten, neben den 

beiden die Feuerbecken haltenden Jünglingen situierten Turbanträger in der Feuerprobe des Moses, 
dessen Gesichtszüge (man beachte etwa die schmal gestreckte Nase) an jene des Dichters erinnern. 
Hornig (Anm. 32), S. 175.

601	 Ebda., S. 175.
602	 Gould (Anm. 597), S. 42.
603	 Hornig (Anm. 32), S. 175.
604	 J. Itten, Kunst der Farbe (Studienausgabe), Ravensburg 19703, S. 34f. – G. Brucher, Deckenfresken, 

in: Die Kunst des Barock in Österreich (hg.v. G. Brucher), Salzburg 1994, S. 198.
605	 Hornig (Anm. 32), S. 174. – Farbe als „Eigenwert“ versus Farbe als „Darstellungswert“ s. H. Jantzen, 

Über Prinzipien der Farbgebung in der Malerei, in: Über den gotischen Kirchenraum und andere 
Aufsätze von Hans Jantzen, Berlin 1951, S. 61ff. – E. Strauss, Koloritgeschichtliche Untersuchungen 
zur Malerei seit Giotto, München/Berlin 1972, S. 21ff. 

606	 Richter (Anm. 70), S. 224. – A. Pigler, Astrology and Jerome Bosch, in: Burlington Magazine, 1950, 
S. 135.

607	 S.M. Newton, Hommage to a poet, in: The Metropolitan Museum of Art Bulletin, 1971, S. 33ff. 
608	 G.F. Hartlaub, Zu den Bildmotiven des Giorgione, in: Zeitschrift für Kunstwissenschaft 7–8, 1953–54, 

S. 57f.
609	 Zit. nach Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 102.
610	 Cook (Anm. 64), S. 91.
611	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 211.
612	 Hornig (Anm. 32), S. 175.
613	 Heinz-Mohr (Anm. 425), S. 97, 230 u. 236. – H. Sachs, E. Badstübner, H. Neumann, Christliche Iko-

nographie in Stichworten, Leipzig 1980, S. 181.
614	 Pignatti/Pedrocco, S. 211f.
615	 H. Cook u. M.W. Brockwell, Abridged Catalogue of the Pictures at Doughty House, Richmond 1932, 

n.o 568.
616	 Eller (Anm. 24), S. 80.
617	 Ballarin (Anm. 490), S. 26; dat. Das Doppelbildnis-Borgherini mit 1505. – Lucco (Anm. 95), S. 82. – 

Anderson (Anm. 79), S. 314. – Eller (Anm. 24), S. 79f. 
618	 Ch. Hornig, Giorgione – oder nicht? Mit einem Verzeichnis der abzuschreibenden Gemälde, in: Pan-

theon 50, 1992, S. 46ff. – Perissa Torrini (Anm. 367), S. 130. – Humfrey, in: AK Leonardo & Venezia 
(Anm. 183), S. 39. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 83 u. 211f.

619	 Ebda., S. 212.
620	 Das Motiv des leicht geöffneten Mundes findet sich m. W. lediglich am Bogenschützen (Edinburgh, 

National Gallery of Scotland), den Ferino Pagden (mit einem Fragezeichen versehen) Giorgione zu-
schreibt. AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin zum Bogenschützen Kat.-Beitr. v. 
S. Ferino-Pagden, Nr. 10, S. 206.

621	 Eller (Anm. 24), S. 79.
622	 F.R. Shapley, Catalogue of the Italian Paintings, National Gallery of Art, Washington, 2 vol., Washing-

ton 1979, S. 217. – Anderson (Anm. 79), S. 315.
623	 Eller (Anm. 24), S. 80.
624	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 203.
625	 Suida (Anm. 490), S. 75ff.
626	 Pignatti (Anm. 79), S. 125 (mit älterer Literatur). – Lucco (Anm. 95), S. 146. – Anderson (Anm. 79), 

S. 309. – Sherman zufolge ist das Gemälde einem „Schüler Bellinis“ zuzuschreiben. J. Sherman, The 
Early Italian Pictures in the Collection of her Majesty the Queen, Cambridge 1983, S. 43.

627	 Eller (Anm. 24), S. 198. – Ellers Urteil zu überprüfen, wonach die „Ausführung [des Gemäldes] nicht 
der malerischen Qualität Giorgiones entspricht“, war mir mangels Autopsie nicht möglich.

628	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 204.
629	 F. Heinemann, Giovanni Bellini e i Belliniani, 2 Bde., Venedig 1959.



368

ANMERKUNGEN 630	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 200.
631	 M. Thausing, Giorgione und Ariosto, Tizian, Palma und Dürer, in: Wiener Kunstbriefe, Leipzig 1884. 

– A. Venturi, I quadri di scuola italiana nella Galleria Nazionale di Budapest, in: L’Arte 1900.
632	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.Text zum Bildnis eines jungen Mannes 

(gen. „Brocardo“) v. M. Koos, Kat.-Nr. 16, S. 228ff.
633	 Hornig (Anm. 32), S. 119. – Ballarin (Anm. 84), S. 324. – Lucco (Anm. 95), S. 94. – Anderson (Anm. 

79), S. 307. – L. Mravik, Contribution à quelques problèmes du Portrait de ‚Brocardus’ de Budapest, 
in: Bulletin du Musée Hongroise des Beaux-Arts 36, 1971, S. 47ff.

634	 Lucco (Anm. 95), S. 94.
635	 Koos (Anm. 632), S. 228. – C. Muti, Brocardo, Antonio, in: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. 

XIV, Rom 1972, S. 383f.
636	 M. Auner, Randbemerkungen zu zwei Bildern Giorgiones und zum Brocardo-Porträt in Budapest, in: 

Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 54, S. 151ff.
637	 Zur Kritik an Auners Artikel s. auch Tschmelitsch (Anm. 73), S. 340.
638	 G. Gronau, Kritische Studien zu Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXXI, 1908, 

S. 403ff. u. 503ff.
639	 G.B. Hartlaub, Giorgiones Geheimnis. Ein Kunstgeschichtlicher Beitrag zur Mystik der Renaissance, 

München 1925, S. 66ff.
640	 Justi zit. nach Tschmelitsch (Anm. 73), S. 338.
641	 J. Pope-Hennessy, The Portrait in the Renaissance (= The A.W. Mellon Lectures in the Fine Arts), Lon-

don/New York 1963, S. 132. – Koos (Anm. 632), S. 228.
642	 Eller (Anm. 24), S. 196.
643	 Koos (Anm. 632), S. 231.
644	 H. Berenson, De quelques copies d’après les originaux perdus de Giorgione, in: Gazette des Beaux-

Arts, 1897, S. 275. – H. Cook, Some venetian portraits in English possession, in: Burlington Maga-
zine, 1906, S. 338. – Richter (Anm. 70).

645	 Zuschreibungen an Tizian: B.R. Valentiner, The Goldman Collection, New York 1922, Nr. 5. – B. 
Berenson, Italian Pictures of the Renaissance, Oxford 1932, S. 573. – Suida (Anm. 549), S. 151. – 
Pallucchini (Anm. 544), S. 27. – Valcanover (Anm. 549), S. 45. – R. Salvini, Giorgione: Un ritratto 
e molti problemi, in: Pantheon, 1961, S. 237. – A. Morassi, Giorgione, in: Rinascimento Europeo 
e Rinascimento Veneziano, Florenz 1967. – F.R. Shapley, Paintings from the S.H. Kress Collection, 
Italian Schools XV-XVI century, New York/London 1968, S. 178. – Freedberg (Anm. 126), S. 89 u. 
477. – Ballarin (Anm. 84), S. 375. – J. Rapp, Das Tizian-Porträt in Kopenhagen, in: Zeitschrift für 
Kunstgeschichte, 1987. – Zuschreibungen an Giorgione: Pignatti (Anm. 79), S. 113. – Pignatti (Anm. 
549), S. 73. – Mit Vorbehalt: F. Valcanover, L’opera completa di Tiziano, Mailand 1969, Nr. 2. – Lucco 
(Anm. 95), S. 141. – Forschungsstand und ausführliche Literaturangaben: Pignatti/Pedrocco (Anm. 
16), S. 160ff. u. 195. – „Giorgionesque Painter“: Wethey (Anm. 526), vol. II, S. 185. – Ad Palma il 
Vecchio: Zampetti (Anm. 526), Nr. 74, S. 100. – Ad Cariani: Anderson (Anm. 79), S. 345. – Joannides 
(Anm. 272), S. 205.

646	 M. Calvesi, „La morte di bacio“: saggio sull’ermetismo di Giorgione, in: Storia dell’Arte, 1970, S. 184 
u. 231.

647	 Lucco (Anm. 95), S. 141 u. 147.
648	 R. Pallucchini, Il restauro del Ritratto di Gentiluomo veneziano K. 475, in: Arte Veneta, 1962, S. 234.
649	 Vasari, zit. nach Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 162.
650	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 162.
651	 L. Venturi, Giorgione e il Giorgionismo, Mailand 1913, die bei Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 195, 

Seitenangabe (S. 336) nicht verifizierbar.
652	 M. Hirst, Sebastiano del Piombo, Oxford 1981, S. 28, Abb. 29 u. 30. 
653	 Hornig (Anm. 32), S. 232. – R. an der Heiden, Die Alte Pinakothek. Sammlungsgeschichte, Bau und 

Bilder, München 1998, S. 378.
654	 R. Kultzen u. P. Eikemeier, Venezianische Gemälde des 15. und 16. Jahrhunderts (Katalog der Alten 

Pinakothek), München 1971, S. 202.
655	 W.-D. Dube, Alte Pinakothek München (mit Katalog-Text v. Eikemeier), Paris, o.J., S. 165. – Anderson 

(Anm. 79), S. 334.
656	 R. an der Heiden (Anm. 652), S. 378.
657	 Crowe & Cavalcaselle (Anm. 58), S. 482. – Justi (Anm. 65), S. 175ff. – E.v.d. Bercken, Malerei der Re-

naissance in Italien. Die Malerei der Früh- und Hochrenaissance in Oberitalien, Potsdam 1927, S. 173.
658	 P. Rylands, Palma Vecchio, Cambridge/New York/Melbourne, 1992, S. 89ff u. 147ff., Kat.-Nr. u. 

Abb. 1–4.



369

ANMERKUNGEN659	 Kultzen u. Eikemeier (Anm. 653), S. 202. – Eine umfassende Bibliografie bei Hornig und Rylands. Im 
Folgenden eine Auswahl der wichtigsten Zuschreibungen: Ad Giorgione: Justi (Anm. 65), S. 175ff. 
– P. Zampetti, The complete paintings of Giorgione, London 1970, S. 101, Nr. 80. – L. Dussler, Re-
view of ‚Rodolfo Pallucchini, Tiziano‘, in: Pantheon 28, 1970, S. 550. – H.E. Wethey, The paintings 
of Titian, vol. II, The Portraits, London 1971, S. 165. – Hornig (Anm. 32), S. 232. – Ballarin (Anm. 
84). – Ad Palma Vecchio: Crowe & Cavalcaselle (Anm. 58), S. 482f. – Venturi (Anm. 651), S. 174. – 
W. Suida, Zum Werke des Palma Vecchio, in: Belvedere 10, 11, 1931, S. 139. – B. Berenson, Italian 
Pictures of the Renaissance, Oxford 1932, S. 410. – Coletti (Anm. 95), S. 67. – K. Garas, Giorgione 
et Giorgionisme au XVIIe siècle, III, in: Bulletin du Musée Hongrois des Beaux-Arts 28, 1966, S. 82f. 
– F. Valcanover, L’opera complete di Tiziano, Mailand 1969, S. 140, Nr. 610. – Rylands (Anm. 657), 
S. 173f. – Ad Tizian: R. Pallucchini, Tiziano, Bd. I, 1969, S. 26 u. 242. – Pignatti (Anm. 79), S. 128ff. – 
Ad Sebastiano del Piombo: Lucco (Anm. 95), S. 150. – Joannides (Anm. 272), S. 219. – Die Zuschrei-
bung an P. Bordone durch Eller (Anm. 24), S. 196 entbehrt jeder Grundlage. – Das Münchner Porträt 
eines Mannes mit Pelz in der Giorgione-Monografie von Pignatti/Pedrocco nicht erwähnt, auch nicht 
im Kapitel über die fragwürdigen Zuschreibungen.

660	 Hornig (Anm. 32), S. 233.
661	 Ebda., S. 116.
662	 Ebda., S. 116.
663	 A. Neumeyer, Der Blick aus dem Bilde, Berlin 1964, S. 75.
664	 W.D. Dube, dar. Kat.Text v. Eikemeier (Anm. 654), S. 165.
665	 Hornig (Anm. 32), S. 121. – In einem mit „Reflexe“ titulierten Kapitel verweist Hornig auf die Aus-

wirkungen von Giorgiones Mann im Pelz auf die Porträtkunst Tizians, Palmas, Carianis und Sebasti-
ano del Piombos, von der in einem gesonderten Kapitel noch die Rede sein wird. 

666	 Raffaels Grazie – Michelangelos Furor. Sebastiano del Piombo 1485–1547 (AK, Berlin, Staatliche 
Museen, Gemäldegalerie, Berlin 2008), darin Kat.-Text zum Bildnis eines jungen Mannes im Pelz von 
M. Lucco, Kat.-Nr. 14 mit ausführlicher Literaturliste, S. 124.

667	 F. Sangiorgi (Hg.), Documenti urbinati: inventari del palazzo Ducale (1582–1631), Urbino 1976, 
S. 356. – AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Text zum Bildnis des Francesco 
Maria I. della Rovere von J. L. Herzner, Kat.-Nr. 1, S. 166f. 

668	 Anderson (Anm. 79), S. 314.
669	 Eller (Anm. 24), S. 111.
670	 Herzner (Anm. 667), S. 166.
671	 Crowe & Cavalcaselle (Anm. 58, Bd. VI), S. 555. – W. Suida, Giorgione. Nouvelles attributions, in: 

Gazette des Beaux-Arts XIV, 1935, S. 82ff. – Morassi (Anm. 92), S. 169.
672	 R. Pallucchini, Sebastiano Veniziano, Mailand 1944. – Ch. Hornig (Anm. 618), S. 46ff. – Tschmelitsch 

(Anm. 73), S. 342. – F. Klauner, in: Kunsthistorisches Museum, Wien, Katalog der Gemäldegalerie I. 
Teil, Wien 1960, S. 61f. – Zampetti (Anm. 84), S. 102. – Anderson (Anm. 79), S. 314.

673	 Zuschreibungen an Giorgione in der neueren Forschung: Ballarin (Anm. 84), S. 302. – Perissa Torrini 
(Anm. 367), S. 124. – Lucco (Anm. 95), S. 76. – P. Humfrey u. M. Kemp, Giorgione, in: Crowe’s 
Dictionary of Art (hg. v. J. Turner) vol. 12, New York 1996, S. 673. – S. Ferino-Pagden, Neues in alten 
Bildern, in: Neues Museum 3 /4, 1992, S. 17ff. – Herzner (Anm. 667), S. 168. – Eller (Anm. 24), 
S. 110ff. 

674	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 342.
675	 Klauner (Anm. 672), S. 62. – Eller (Anm. 24), S. 111.
676	 Ferino-Pagden (Anm. 671), S. 17ff. – Ferino-Pagdens Vergleich mit dem Braunschweiger Selbstpor

trät hat auch bei Eller (ohne Zitat) Zustimmung gefunden, Eller (Anm. 24), S. 111.
677	 Hirst (Anm. 651), Abb. 65, S. 97.
678	 Ebda., Abb. 50. – L. Dussler, Sebastiano del Piombo, Basel 1942, S. 37. 
679	 Eller (Anm. 24), S. 111.
680	 Ferino-Pagden (Anm. 673), S. 17ff. – B. Fischer, Venezianisch um 1510: Bildnis eines Knaben mit 

Helm (Restaurierberichte), in: Neues Museum 3 /4 1992, S. 21ff. 
681	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 211. – Herzner (Anm. 667), S. 168.
682	 AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin Kat.-Text von Ferino-Pagden, Kat.-Nr. 11, 

S. 208f. 
683	 Zampetti (Anm. 84), S. 82. – L. Coletti, Un tema giorgionesco, in: Emporium, 1955, S. 46. – Ders., 

Giorgione, Mailand 1955.
684	 B. Berenson, The North Italian Painters of the Renaissance, New York/London 1907, S. 192f. – C. 

Gamba, Paolo Morando detto il Cavazzola, in: Rassegna d’Arte V, 1905, S. 39 [nach verlorenem Vor-
bild Giorgiones]. – Venturi (Anm. 149), S. 324. – R. Wittkower, Studien zur Geschichte der Malerei in 



370

ANMERKUNGEN Verona I u. II, in: Jahrbuch für Kunstwissenschaft, 1927, S. 191 u. 215. – G.M. Richter, The Portrait 
of Isabella d’Este by Cavazzola, in: Burlington Magazine LIV, 1929, S. 91. – Ch. Hornig, Cavazzola, 
München 1976, S. 75ff. u. 113ff. – C. Gamba, Artikel zu Cavazzola, in: Thieme-Becker, Allgemeines 
Lexikon der bildenden Künstler, Bd. 5, Nachdruck Leipzig 1999, S. 230f. – C. Gamba, Il mio Giorgi-
one, in: Arte Veneta, 1954, S. 172. – Anderson (Anm. 79), S. 326. 

685	 A. Riccoboni, Un’altra restituzione, in: Emporium CXXI, 1955, S. 59.
686	 Eller (Anm. 24), S. 196.
687	 L. Justi, Giorgione, 2. Aufl., 1926, S. 342ff. – R. Longhi, Viatico per cinque secoli di pittura veneziana, 

Florenz 1946; Deutsche Ausgabe: Venezianische Malerei, Berlin 1995, S. 181ff. – A. Ballarin, Una 
nuova prospettiva su Giorgione: la ritrattistica degli anni 1500–1503, in: Giorgione. Atti del Con-
vegno (Anm. 126), 1979, S. 232ff. – Ders. (Anm. 84), Nr. 22. – Lucco (Anm. 95), S. 24. – A. Natali, 
La pittura Italiana alla Galleria degli Ufficii, Florenz 2000, S. 391f. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 344. 
– Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 203. 

688	 Hornig (Anm. 682), S. 76.
689	 Justi (Anm. 687), S. 345.
690	 Hornig (Anm. 684), S. 76.
691	 Ebda., S. 77 u. 79.
692	 Lucco (Anm. 95), S. 118.
693	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 343.
694	 Zit. nach Ferino-Pagden (Anm. 682), S. 210.
695	 Hornig (Anm. 684), S. 115.
696	 Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 207f.
697	 Zum Forschungsstand bis 1955 s. Zampetti (Anm. 84), S. 84ff. – A. Venturi, Catalogo della Galleria 

Borghese, Rom 1893. – R. Longhi, Polemica su Giorgione, in: Scuola e Vita, 1954, n.9. – Gamba 
(Anm. 684), S. 177.

698	 A. Ravà, Il camerino delle Anticaglie di Gabriele Vendramin, in: Nuovo Archivio Veneto, 1920, S. 171. 
699	 Della Pergola (Anm. 106), S. 48.
700	 J. Anderson, A Further Inventory of Gabriel Vendramin’s Collection, in: The Burlington Magazine 

CXXI, 1979, S. 639ff. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 355f.
701	 Ballarin (Anm. 84), S. 345. – Lucco (Anm. 95), S. 132. – A. Coliva, Galleria Borghese, Rom 1994, 

S. 56. – Anderson (Anm. 79), S. 340. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 208. 
702	 Ebda., S. 208.
703	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 356. – Eller (Anm. 24), S. 197.
704	 Crowe & Cavalcaselle, (Anm. 58), S. 138.
705	 Hornig (Anm. 32), S. 91ff. u. S. 221 (hier ausführliche Darstellung des Forschungsstands bis 1983). – 

Perissa Torrini (Anm. 17), S. 25.
706	 C.F. Rumohr, Italienische Forschungen, Bd. 3, Berlin/Stettin 1831, S. 104. – F.G. Waagen, Kunstwerke 

und Künstler in England und Paris, 3 Bde., Berlin 1837–1839. – W. Lübke, Grundriss der Kunstge-
schichte, Bd. II, Stuttgart 1887, S. 258.

707	 Tschmelitsch (Anm. 370), S. 379. – Gamba (Anm. 684), S. 172ff. 
708	 Venturi (Anm. 651), S. 162f. – Cook (Anm. 64), S. 25ff. – Justi (Anm. 107), S. 147ff. – P. Schubring, 

Die Kunst der Hochrenaissance in Italien, Berlin 1926, S. 69. – G.M. Richter, Unfinished Pictures by 
Giorgione, in: Art Bulletin 16, 1934, S. 277. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 379. – W. Braunfels, Die 
„Inventio“ des Künstlers, Reflexionen über den Einfluss des neuen Schaffensideals auf die Werkstatt 
Raffaels und Giorgiones, in: Studien zur toskanischen Kunst (Festschrift für L.H. Heydenreich), Mün-
chen 1964, S. 24 u. 26. – A. Morassi, Giorgione, in: Rinascimento europeo e rinascimento venezi-
ano, o., 1967, S. 206. – Im Übrigen hat sich fast die gesamte italienische Forschung für Sebastiano 
del Piombo eingesetzt. Darunter auch Pedrocco, der in seiner rezenten Giorgione-Monografie das 
Urteil Salomons in Kingston Lacy nicht einmal am Rande erwähnt; desgleichen Eller. Auch für J. 
Wilde, Venetian Art from Bellini to Titian, Oxford 1974, S. 99, und Anderson (Anm. 79), S. 328 gilt 
Sebastianos Autorschaft als erwiesen, ebenso für M. Lucco, Il Giudizio di Salomone di Sebastiano 
del Piombo a Kingston Lacy, in: Eidos 1, 1987. – Die einzigen Verfechter einer Zuschreibung an Gior
gione sind derzeit (neben Hornig) A. Parronchi, Giorgione e Raffaelo, Bologna 1989, S. 66 u. 71, und 
W.R. Rearick, Il disegno veneziano del Cinquecento, Mailand 2001, S. 15f., 28 u. 209.

709	 Hirst (Anm. 651), S. 19f. Laut Lucco ist es keineswegs erwiesen, dass das Urteil Salomons für den 
Palazzo Loredan gedacht war, zumal der von Mauro Codussi errichtete Bau erst 1509, also erst etwa 
zwei Jahre nach Giorgiones Beginn mit der Ausführung des Gemäldes, vollendet war. M. Lucco, 
Sakrale Geschichten, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian (Anm. 148), S. 107, Anm. 7.

710	 Hornig (Anm. 32), S. 85, Anm. 295.



371

ANMERKUNGEN711	 M. Hirst u. K. Laing, The Kingston Lacy Judgement of Salomon, in: The Burlington Magazine 128, 
1986, S. 273ff. – Lucco (AK Berlin 2008, Anm. 666), S. 102ff. – Zu Gentile Bellini s. Brucher (Anm. 
100), S. 289f., Abb. 156.

712	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 379.
713	 Justi (Anm. 107), S. 149.
714	 Ebda., S. 160.
715	 Hornig (Anm. 32), S. 86.
716	 Justi (Anm. 107), S. 152ff. 
717	 Hornig (Anm. 32), S. 87.
718	 Ebda., S. 88. – Das prägnante Orangegelb am Umhang des Kriegers tritt auch am Gewand der 

Josefsdarstellungen in Giorgiones Allendale-Anbetung und Londoner Anbetung der Könige und am 
Kopf-/Schultertuch der Lesenden Madonna (Oxford) in Erscheinung.

719	 Ebda., S. 88.
720	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 378.
721	 Hornig (Anm. 32), S. 84.
722	 Justi (Anm. 107), S. 151.
723	 Tschmelitsch (Anm. 79), S. 383.
724	 Hornig (Anm. 32), S. 88. – Lucco (Anm. 666), Kat.-Nr. 2, 7 u. 13 (mit Abb.), S. 94, 106 u. 122.
725	 Ebda., S. 103.
726	 Wilde (Anm. 708), S. 101.
727	 Justi (Anm. 107), S. 159.
728	 Lucco (Anm. 666), S. 103.
729	 G. Gombosi, Artikel zu Sebastiano del Piombo, in: Thieme Becker Künstlerlexikon 27, Leipzig 1933, 

S. 73. – Hornig (Anm. 32), S. 94.
730	 Dussler (Anm. 676), S. 30 u. 144. Dussler vermochte sich in seiner Sebastiano-Monografie bezüglich 

der Zuschreibungsproblematik des Salomo-Urteils zu keiner klaren Entscheidung durchzuringen, be-
zeichnenderweise aber verzichtete er auf eine Abbildung des Werks. – Hornig (Anm. 32), S. 97f.

731	 G. Milanesi, Les correspondents de Michel-Angelo, I, Sebastiano del Piombo, Paris 1890, S. 78.
732	 M.W. Roskill, Dolce’s „Aretino“ and venetian art theory of the Cinquecento, New York 1968, S. 94.
733	 Hornig (Anm. 32), S. 96. – Zu Sebastianos Hauptwerken aus der römischen Frühzeit s. Lucco (Anm. 

666), S. 162, 171 u. 178.
734	 Kritisch kommentierter Forschungsstand bis 1987 s. Hornig (Anm. 32), S. 241f. – Aktualisierte Biblio-

grafie s. Lucco (Anm. 666), S. 109.
735	 Ebda., S. 106.
736	 D.v. Hadeln, Sansovinos Venetia als Quelle für die Geschichte der venezianischen Malerei, in: Jahr-

buch der Königlich Preußischen Kunstsammlungen 31, 1910, S. 152f. – Dussler (Anm. 676), S. 25.
737	 Während hier von einer Auflistung jener Majorität, die sich ausschließlich für Sebastiano als Urheber 

des Gemäldes einsetzt, Abstand genommen, stattdessen auf die Literaturverzeichnisse von Hornig 
und Lucco verwiesen wird, sei jene Gruppe von Kunsthistorikern, die den Entwurf des Altarbilds 
Giorgione und dessen Ausführung Sebastiano del Piombo zuschreibt, wie folgt bibilografiert: Justi 
(Anm. 65), S. 226f. – Ders. (Anm. 107), S. 240ff. – E.v.d. Bercken, Malerei der Renaissance in Italien. 
Die Malerei der Früh- und Hochrenaissance in Oberitalien, Potsdam 1927, S. 171 u. 209. – Suida 
(Anm. 671), S. 82. – F.J. Mather (Anm. 492), S. 199. – Richter (Anm. 70), S. 91f. u. 244. – Morassi 
(Anm. 92), S. 137. – K. Oettinger, Die wahre Giorgione-Venus, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen 
Sammlungen in Wien, N.F. XIII, 1944, S. 120. – C. Gould, The Pala di San Giovanni Crisostomo and 
later Giorgione, in: Arte Veneta XXIII, 1969, S. 206ff. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 195ff. – Hornig 
(Anm. 32), S. 98ff. u. 240ff. – S. Settis, La Tempesta interpretata, Giorgione, i committententi, il 
soggetto, Turin 1978, S. 122. – Eller (Anm. 24), S. 155f. 

738	 R. Gallo, Per la datazione della Pala di San Giovanni Crisostomo di „Sebastiano Veneziano“, in: Arte 
Veneta 7, 1953, S. 152. – Hirst (Anm. 651), S. 23ff.

739	 Goulds Annahme zufolge habe Sebastiano erst nach dem Tod Giorgiones die Ergänzung des Bildes 
vorgenommen. Gould (Anm. 735), S. 206.

740	 Lucco (Anm. 666), S. 108.
741	 S. Tramontin, San Giovanni Crisostomo, Venedig 1968. – Humfrey (Anm. 216), S. 238 u. 355.
742	 Laut Lucco besteht zwischen dem Kopf des Evangelisten Johannes (rechts von Giovanni Crisostomo) 

und jenem von Lucco Giorgione zugeschriebenen Unterbrochenen Konzert (auch als Verlachter Sam-
son benannt; Mailand, Sammlung Mattioli) rechts befindlichen Alten eine bemerkenswerte Affinität, 
die der Autor als „entscheidendes“ Argument für seine Frühdatierung ins Treffen führt. Dieser an 
sich zutreffende komparative Hinweis ist bezüglich der Datierungsproblematik wohl kaum nachvoll-



372

ANMERKUNGEN ziehbar, zumal daraus lediglich hervorgeht, dass sich Sebastiano weitgehend an Giorgiones Entwurf 
orientiert hat. Naheliegender ist sogar, dass Giorgione selbst mit der Ausführung des Gemäldes (vor 
allem den Kirchenvater betreffend) kurz vor seinem Tod begonnen hatte. Lucco (Anm. 666), S. 108. 
– M. Lucco, Venezia, 1500–1540, in: La pittura nel Veneto. Il Cinquecento, I, Mailand 1996, S. 49ff. 
– In der rezenten Forschung wird das Altarbild von Giovanni Crisostomo von folgenden Autoren mit 
1510/11 datiert: Anderson (Anm. 79), S. 342. – A. Tempestini, La Sacra Conversazione nella pittura 
veneta dal 1500 al 1516, in: La pittura nel Veneto. Il Cinquecento, III (hg.v. M. Lucco), Mailand 1999, 
S. 990f. – A. Gentili, Sebastiano Luciani a Venezia […]. AK Viterbo Museo Civico (hg.v. C. Barbieri), 
Rom 2004, S. 21. – Eller (Anm. 24), S. 40. – Für 1509–1510: P. Meilman, Titian and the Altarpiece in 
Renaissance Venice, Cambridge 2000, S. 11f. u. 147. – Joannides (Anm. 272), S. 132. 

743	 Humfrey (Anm. 216), S. 238. – Brucher (Anm. 100), S. 205f., Abb. 94. 
744	 Justi (Anm. 107), S. 240f. – Hornig (Anm. 32), S. 101.
745	 Dussler (Anm. 676), S. 26 u. 105. 
746	 Ebda., S. 26. – Wie Giorgione hatte Cima – mehr als ein Jahrzehnt zuvor – seine Sacra Conversazione 

(Parma) vor der Kulisse eines paganen Bauwerks angeordnet. Für Giorgione zweifellos eine wichtige 
Anregung, da auch dort die schräg fluchtende Gebäudefront in Schatten gehüllt ist, wogegen die 
bildparallele, marmorne Seitenansicht vom Licht getroffen wird. Wie später in Giorgiones Altarbild, 
wird das architektonische, etwa zwei Drittel der Bildfläche einnehmende Versatzstück oben und 
seitlich vom Bildrahmen überschnitten. – Zudem hat der Künstler hinsichtlich der beleuchteten Säule 
und der bildparallelen, oberhalb der drei weiblichen Heiligen situierten Tempelwand auf die im linken 
Kreuzarm von S. Giovanni Crisostomo befindliche Cappella Bernabò (um 1500/02) Bezug genom-
men. Die Affinität bezieht sich auf die mit ähnlich hellgrauer Marmorverkleidung (analog auch die 
Maserung) versehenen Kapellenseitenwände, die den Triumphbogen stützenden, auf hohen Sockeln 
postierten Säulen inbegriffen.

747	 Hornig (Anm. 32), S. 99. 
748	 A. Gentili u. C. Bertini, Sebastiano del Piombo. La Pala di San Giovanni Crisostomo, Venedig 1985.
749	 Gentili (Anm. 473), S. 304.
750	 Dussler (Anm. 676), S. 27.
751	 Ebda., S. 27f.
752	 Zur Radiografie s. E. Merkel, Sebastiano Luciani, detto fra’ Sebastiano del Piombo, in: AK Giorgione 

a Venezia (hg.v. A.A. Ruggeri u. P.L. Fantelli), Mailand 1978, S. 158ff.
753	 Justi (Anm. 107), S. 242.
754	 Wie, um Giorgiones Rolle gegenüber Sebastiano zu minimieren, unterläuft hier Dussler eine krasse 

Fehlbeobachtung, wonach „weder die entschiedene Neigung zu schweren Dunkeltönen noch die 
Vorliebe zu einem intensiven Orange bei Giorgione beheimatet“ sei. In Wahrheit hat sich Giorgione 
des Öfteren der Orangefarbe bedient, so etwa in den Josefsdarstellungen in der Londoner Anbetung 
der Magier und der Washingtoner Anbetung der Hirten (Allendale) sowie im Schulter/Kopftuch der 
Oxforder Madonna und am Umhang des jungen Kriegers im großen Salomon-Urteil. Dussler (Anm. 
676), S. 28.

755	 Hornig (Anm. 32), S. 99. 
756	 Dussler (Anm. 676), S. 28. – Ergänzend sei auf die hl. Katharina verwiesen, die, wie die Radiografien 

beweisen, laut Lucco erst „im letzten Moment in das Bild eingeführt wurde“. Lucco (Anm. 666), 
S. 108.

757	 Justi (Anm. 107), S. 243f.
758	 Crowe & Cavalcaselle (Anm. 58), S. 159. – Morelli-Richter (Anm. 63), S. 281. – Cook (Anm. 64), 

S. 99. – Gronau (Anm. 102), S. 507. – Zampetti (Anm. 84), S. 113. 
759	 G. Bernardini, Sebastiano del Piombo, Bergamo 1908. – L. Venturi (Anm. 149), S. 157. – Coletti 

(Anm. 95), S. 46 u. 66. – Della Pergolga (Anm. 106), S. 63. 
760	 Justi (Anm. 65), S. 21, 107 u. 157ff. – Ders. (Anm. 107), S. 173ff.
761	 R. Longhi, Cartella Tizianesca, in: Vita Artistica II, No. 11–12, 1927, S. 218f. 
762	 Hornig (Anm. 32), S. 111.
763	 B. Berenson, The missing head of the Glasgow Christ and the Adulteress, in: Art in America, 1928. 

– Ders., Italian pictures of the Renaissance, Oxford 1932, S. 570. – Ders., in: Scottish Art Review, 
vol.V, n.1, 1954. – Laut Hornigs kritischem Literaturverzeichnis mit Stand von 1987 haben sich nur 
folgende Forscher uneingeschränkt für eine Zuschreibung der Adultera an Giorgione ausgesprochen: 
Justi (bereits zit. Anm. 758). – Ph. Hendy, More about Giorgione’s Daniel and Susannah at Glasgow, 
in: Arte Veneta 8, 1954, S. 167ff. – H. Ruhemann, The cleaning and restoration of the Glasgow 
Giorgione, in: Burlington Magazine 97, 1955, S. 278. – C. Robertson, The Giorgione Exhibition in 
Venice, in: Burlington Magazine 97, 1955, S. 276. – C. Hornig, Giorgiones Spätwerk, in: Annali della 



373

ANMERKUNGENScuola Normale Superiore di Pisa, Serie III, vol. VI, 1976, S. 907ff. u. 926. – Ders. (Anm. 32), S. 105ff. 
u. 234ff.

764	 G.M. Richter, Unfinished pictures by Giorgione, in: Art Bulletin, Sept. 1934, S. 286. – Ders. (Anm. 
70), S. 219. – A.L. Mayer, Zur Giorgione-Tizian-Frage, in: Pantheon X, 1932, S. 376. – Wilde (Anm. 
708), S. 115f.

765	 E. Tietze-Conrat, The so called „Adulteress“ by Giorgione, in: Gazette des Beaux-Arts 87, 1945, 
S. 189f. – T. Pignatti, Giorgione, Venedig 1969, S. 120. – E.K. Waterhouse, Giorgione, Glasgow 
1974, S. 4 u. 23. – R. Pallucchini, I due “creati” di Giorgione: Sebastiano e Tiziano, in: AK Giorgione 
a Venezia, 1978, S. 28.

766	 Joannides (Anm. 272), S. 94. 
767	 Hornig (Anm. 32), S. 234. 
768	 Ebda., S. 105.
769	 Justi (Anm. 107), S. 174.
770	 Hornig (Anm. 32), S. 107 u. 112.
771	 Justi (Anm. 107), S. 173.
772	 Hornig (Anm. 32), S. 107.
773	 Ebda., S. 111.
774	 Ebda., S. 105.
775	 Pallucchini, I due „creati“ (Anm. 765), S. 28. – Hornig hat Pallucchinis im Sinne Tizians überzeugende 

Ausführungen nicht zur Kenntnis genommen. Berechtigt ist indes seine Kritik an dessen ikonografi-
scher Deutung als „Daniel und Susanna“. Hornig (Anm. 32), S. 236.

776	 Pallucchini (Anm. 765), S. 29. – Pedrocco (Anm. 549), S. 70, Kat.-Nr. 2 u. S. 78, Kat.-Nr. 10.
777	 Hornig (Anm. 32), S. 110.
778	 Ebda., S. 108f.
779	 P. Joannides, On some Borrowings and Non-Borrowings from Central Italian and Antique Art in the 

Work of Titian, in: Paragone, no. 487, 1990, S. 21ff. – Ders. (Anm. 272), S. 93. – W. Braunfels, Die 
„Inventio” des Künstlers, Reflexionen über den Einfluss des neuen Schaffensideals auf die Werkstatt 
Raffaels und Giorgiones, in: Studien zur Toskanischen Kunst (Festschrift für L.H. Heydenreich), Mün-
chen 1964, S. 20ff.

780	 B. Humfrey, Sakrale Bilder, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian (Anm. 148), S. 82.
781	 J. Brown, Artistic Relations between Spain and England 1604–1655, in: Sale of the Century, 2002, 

S. 66f. – M. Falomir (Hg.), Tiziano (AK Museo del Prado, Madrid), Madrid 2003, S. 142f.
782	 Zuschreibungen an Giorgione: Morelli (Anm. 61), S. 189. – Justi (Anm. 65), S. 108 u. 140f. – Ders. 

(Anm. 107), S. 140ff. – Richter (Anm. 70), S. 93 u. 228. – G. Robertson, Vincenzo Catena, Edinburgh 
1954, S. 18 u. 44. – C. Gamba, Il mio Giorgione, in: Arte Veneta 8, 1954, S. 174. – Coletti (Anm. 
93), S. 44 u. 61. – L. Baldass, Die Tat des Giorgione, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen 
in Wien 51, 1955, S. 116f. – Ders., Tizian im Banne Giorgiones, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen 
Sammlungen in Wien 53, 1957, S. 106. – P. Zampetti, L’opera completa di Giorgione (Classici del 
Arte), Mailand 1968, S. 94. – Wethey (Anm. 526), S. 9 u. 174. – Hornig (Anm. 32), S. 228ff. – Zu-
schreibungen an Tizian (Auswahl): W. Schmidt, Zu Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft 
XXVII, 1904, S. 160. – Venturi (Anm. 149), S. 134ff. – W. Suida, Tizian 1933, S. 22. – Fiocco (Anm. 
99), S. 16 u. 37. – R. Pallucchini, Tiziano, vol. I, Bologna 1954, S. 56f. – Baldass/Heinz (Anm. 154), 
S. 169. – F. Valcanover, L’Opera Completa di Tiziano, Mailand 1969, S. 93f. – Wilde (Anm. 708), 
S. 119. – Ballarin (Anm. 84), S. 349ff. – Anderson (Anm. 79), S. 331. – Lucco (Anm. 95), S. 151. – 
Humfrey (Anm. 540), S. 33. – Pedrocco (Anm. 549), S. 80. – Joannides (Anm. 272), S. 125.

783	 Humfrey (Anm. 540), S. 33. – Joannides (Anm. 272), S. 125. 
784	 Hornig (Anm. 32), S. 228f.
785	 Baldass 1955 (Anm. 782), S. 116f.
786	 Hornig (Anm. 32), S. 229.
787	 Justi (Anm. 107), S. 140f.
788	 Ebda., S. 145.
789	 Im Übrigen hat es den Anschein, dass Giorgione auch bezüglich des ungewöhnlich breiten Vorhangs 

auf eine Idee Giovanni Bellinis zurückgegriffen hat. In der Tat begegnet man diesem Motiv bereits in 
Bellinis Votivbild des Dogen Agostino Barbarigo (Murano, S. Pietro Martire), wo es in ähnlich breit di-
mensionierter Weise die Vordergrundszene vom Hintergrund abschirmt. Brucher (Anm. 100), S. 113ff.

790	 Justi (Anm. 107), S. 142.
791	 P. Holberton, The Pastorale of Fête Champêtre in the early Sixteenth Century, in: Manca 1993, 

S. 257. – Humfrey (Anm. 780), S. 82. – Joannides (Anm. 272), S. 125. – Zu Mancini s. auch Tschme-
litsch (Anm. 73), S. 107.



374

ANMERKUNGEN 792	 Hornig (Anm. 32), S. 229.
793	 Justi (Anm. 107), S. 141.
794	 Ebda., S. 143.
795	 Ebda., S. 145. – Hornig (Anm. 32), S. 229.
796	 Ebda., S. 230. – Im Gegensatz zu Morelli, der die Madrider Sacra Conversazione als „Wunderwerk 

der venezianischen Malerkunst“ rühmt, ist Hetzer in seiner Tizian-Dissertation äußerst hart ins Ge-
richt gegangen. Daraus nur einige Passagen: „Morelli hat [dem Bild] zu viel Ehre angetan […]. Die 
Qualität reicht nicht entfernt an die Giorgiones und Tizians heran. […] Die Madonna ist allerdings 
der Zigeunermadonna ähnlich […]. Aber wo die Zigeunermadonna präzise und durchmodellierte 
Formen hat, da ist die Madrider Madonna flach und unklar. […] Nirgends bei Tizian wird man einen 
so öde gemalten Mantel finden, der geradezu wie ein ausgelaufener Kuchenteig aussieht. […] Der 
Rumpf [des Kindes] ist wie ein prall gestopfter Puppenbalg ohne jede Oberflächenbewegung […]. 
Die so in jeder Einzelheit sich kundtuende geringe Qualität des Bildes macht es überflüssig, dass nun 
noch Punkt für Punkt nachgewiesen werde, warum es nicht von Giorgione sei.“ Im Ganzen gesehen 
ein Unikum in der sonst durchwegs positiv wertenden Forschung. Th. Hetzer, Die frühen Gemälde 
des Tizian. Eine stilkritische Untersuchung, Basel 1920, S. 94ff.

797	 R. Pallucchini, I due „creati“ di Giorgione: Sebastiano e Tiziano, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig, 
Gallerie dell’Accademia, 1978), Mailand 1978, S. 15ff. 

798	 W. Valentiner, A combined Work by Titian, Giorgione and Sebastiano del Piombo, in: Detroid Bulle-
tin, 1926, S. 62. – Suida (Anm. 671), S. 29 u. 149. – Zampetti (Anm. 84), S. 98. – Pallucchini (Anm. 
797), S. 16. – Lucco (Anm. 95), S. 136 u. 150. – Zuschreibungen an Cariani: A. Venturi, Storia 
dell’Arte italiana IX, Mailand 1928, S. 462; an Palma il Vecchio: Morassi (Anm. 92), S. 172f.; an Por-
denone: C. Furlan, Il Pordenone, Mailand 1988. – Diese Zuschreibungen gelten heute allgemein als 
obsolet.

799	 Anderson (Anm. 79), S. 326. – Pignatti/Pedrocco (Anm. 16), S. 201. – Von Rylands (Anm. 657), 
S. 271 als „Venetian School” bezeichnet.

800	 J.G. Kennedy, Tizian um 1490–1576, Köln 2006, S. 7.
801	 Pedrocco (Anm. 549), S. 20.
802	 Ebda., S. 21.
803	 Ebda., S. 19.
804	 Pedrocco (Anm. 549), S. 22 u. 76. – Humfrey (Anm. 540), S. 35. – Wethey (Anm. 526), S. 171f. 
805	 Pedrocco (Anm. 549), S. 76 u. 82.
806	 Joannides (Anm. 272), S. 36.
807	 Ebda., S. 51ff.
808	 Pedrocco (Anm. 549), S. 73.
809	 Gentili (Anm. 473), S. 299.
810	 Nachdem Hetzer bereits 1920 Tizians Autorschaft der Judith/Justitia anerkannt hatte, bestehen heute 

kaum noch Zweifel an dieser Zuschreibung. Hetzer, Die frühen Gemälde des Tizian. Eine stilkritische 
Untersuchung, Basel 1920, S. 10f. – Wethey (Anm. 526), Bd.III, Kat.-Nr.18, S. 155. – Humfrey (Anm. 
540), S. 37. – Ch. Hope, Titian, London 2003, S. 12ff. – J. Pope-Hennessy, Tiziano, Mailand 2004, 
S. 12. – Eine Ausnahme bildet Eller, der die gesamte Freskenausstattung des Fondaco Giorgione zu-
schreibt, die Judith/Justitia inbegriffen. Tizian habe „höchstens als Gehilfe mitgewirkt“. Ellers äußerst 
dürftige Begründung beschränkt sich auf den Hinweis, Tizian sei „mit seinen damals 18 Jahren noch 
zu jung für die Ausführung wesentlicher Figuren“ gewesen. Eller (Anm. 24), S. 103 u. 181.

811	 Pedrocco (Anm. 549), S. 26f., 84.
812	 G.M. Richter, The Problem of the Noli me tangere, in: The Burlington Magazine LXV, 1934, S. 4ff. – 

H. Tietze, Tizian, Wien 1936, Bd.1, S. 84f., Bd. 2, S. 292. – Hornig (Anm. 32), S. 226. – Tschmelitsch 
(Anm. 73), S. 282f. – Ch. Hope, Titian, London 2003, S. 22. – M. Lucco, Sakrale Geschichten, in: AK 
Bellini, Giorgione, Tizian (Anm. 148), Kat.-Nr. 21, S. 128f.

813	 Hope (Anm. 812), S. 20. – Lucco (812), S. 128. – Humfrey (Anm. 540), S. 74. – Joannides (Anm. 
272), S. 175. – Pedrocco (Anm. 549), S. 84. – A. Walther, Tizian, Leipzig 1978, erw. Nachaufl. 1990, 
S. 34. – Eller (Anm. 24), S. 148. – A. Ballarin, Le problème des œuvres de la jeunesse de Titien. 
Avancé et recules de la critique, in: Laclotte et al. 1993, S. 407ff. – Der späteste Datierungsvorschlag 
für Noli me tangere stammt von Wethey. Mit 1515 datiert er das Gemälde nach der Himmlischen 
und irdischen Liebe, völlig unhaltbar, da sich Tizian schon zuvor merklich von giorgionesken Einflüs-
sen zu emanzipieren begonnen hatte. Wethey (Anm. 526), Bd. 1, Kat.-Nr. 80, S. 119.

814	 J. Dunkerton u. N. Penny, Noli me tangere. London, The National Gallery, in: Tiziano. Amor Sacro e 
Amor Profano (AK, Rom, Palazzo delle esposizioni, hg. v. M.G. Bernardini), Mailand 1995, S. 364ff. 
– G. Gould, A famous Titian restored, in: The Burlington Magazine, 1958, S. 44ff.



375

ANMERKUNGEN815	 Joannides (Anm. 272), S. 175.
816	 Eller (Anm. 24), S. 150.
817	 Ebda., S. 148.
818	 Pedrocco (Anm. 549), S. 91. – Lucco (Anm. 812), S. 131. 
819	 Lucco (Anm. 812), S. 128. – Joannides (Anm. 272), Abb. 153, S. 176. – Tschmeltisch (Anm. 73), 

S. 283.
820	 Hetzer (Anm. 796), S. 110.
821	 Humfrey (Anm. 540), S. 75.
822	 Baldass (Anm. 782), S. 129. – Joannides zufolge beruht die Gestaltfindung Christi nicht auf einer 

Idee Giorgiones, vielmehr scheint diese durch eine Judith-Figur Mantegnas angeregt, die durch einen 
Stich überliefert ist, eine These, aus der man schließen könnte, dass Giorgione aus dieser Quelle 
geschöpft hat, jedoch mit der nicht unerheblichen Einschränkung, dass der Maler anstatt einer be-
kleideten eine nackte Figur dargestellt hat. Joannides (Anm. 272), Abb. 154, S. 176.

823	 Eller (Anm. 24), S. 150. 
824	 Baldass (Anm. 782), S. 128f. 
825	 Pedrocco (Anm. 549), S. 96.
826	 Crowe & Cavalcaselle, Titian. His Life and Times, London 1877, S. 54ff. – H. Cook, Giorgione, Lon-

don 1907, S. 97. – A. Venturi, Giorgione, in: Vita Artistica, 1927, S. 215. – Hetzer (Anm. 796), S. 37f. 
– J. Wilde, Röntgenaufnahmen der Drei Philosophen Giorgiones und der Zigeunermadonna Tizians, 
in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, 1932, S. 151ff. – G.M. Richter, Unfinished 
pictures by Giorgione, in: Art Bulletin, 1934, S. 278ff. – D. Phillips, The Leadership of Giorgione (The 
American Federation of Arts), Washington 1937, S. 24, 55f. u. 77.

827	 Vgl. E. Rothschild, Tizians Kirschenmadonna, in: Belvedere, Jg. 11, Wien 1932, S. 107ff. – Joannides 
(Anm. 272), S. 142. – Laut Goffen ist bei G. Bellinis Detroiter Madonna mit Werkstattbeteiligung zu 
rechnen. R. Goffen, Giovanni Bellini, New Haven u. London 1989, S. 66.

828	 Wilde (Anm. 823), S. 151ff. – Ders., Venetian Art from Bellini to Titian, Oxford 1974, S. 113ff. – Ch. 
Hope u. J.R.J. Van Asperen de Boer, Underdrawings by Giorgione and His Circle, in: Le Dessin sous-
jacent dans la peinture (hg. v. H. Verougstraten-Marcq u. R. Schoute, Louvain 1991, S. 131). – Eine 
2005 angefertigte Infrarotreflektografie hat weitere, über das Röntgenfoto hinausgehende Details 
der Unterzeichnung der Zingarella zutage gefördert; s. E. Oberthaler u. E. Walmsley, Technologische 
Studien zu den Malweisen, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian 2006 (Anm. 148), S. 296ff.

829	 Brucher (Anm. 100), S. 172f., Abb. 80. – Im Übrigen ist der Hinweis auf Giovanni Bellinis Mailänder 
Madonna ein weiterer Beleg dafür, dass Tizians Zingarella erst nach 1510 entstanden ist. 

830	 Baldas, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 105. 
831	 Ebda., S. 104.
832	 P. Humfrey, Sakrale Bilder, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian, 2006 (Anm. 148), S. 66.
833	 Eller (Anm. 24), S. 151f. – Justi (Anm. 107), Bd. 2, S. 273.
834	 Hetzer (Anm. 796), S. 38.
835	 Baldas, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 105 u. 108.
836	 Joannides (Anm. 272), S. 143.
837	 Dazu nur ein Beispiel: Humfrey zufolge besteht zwischen der Zigeunermadonna und den Paduaner 

Fresken eine „stilistische Ähnlichkeit“ – eine nicht näher begründete, schon auf den ersten Blick 
hin unhaltbare These, auf deren Basis der Autor für das Wiener Gemälde eine Datierung um 1511 
vorschlägt. P. Humfrey, Sakrale Bilder, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian, 2006 (Anm. 148), S. 66.

838	 Joannides (Anm. 272), S. 108f.
839	 Pedrocco (Anm. 549), S. 30. – A. Morassi, Tiziano, gli affreschi della Scuola del Santo a Padova, Mai-

land 1958.
840	 J.G. Kennedy, Tizian um 1490–1576, Köln 2006, S. 12.
841	 Hetzer (Anm. 796), S. 15.
842	 Joannides (Anm. 272), S. 120.
843	 Hetzer (Anm. 796), S. 15.
844	 G. Castelfranco, Note su Giorgione, in: Bolletino d’Arte 40, 1955, S. 305.
845	 Justi (Anm. 107), 1.Bd., S. 181. – Restaurierdatum s. Wethey (Anm. 526), Bd.1, S. 129.
846	 Hetzer (Anm. 796), S. 14.
847	 Zur Gestalt, Wahrnehmung und Dynamik s. Arnheim (Anm. 116), S. 45ff., 371ff. u. 411ff.
848	 Humfrey (Anm. 540), S. 40.
849	 Arnheim (Anm. 396), S. 146.
850	 Baldass, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 120.
851	 Joannides (Anm. 272), S. 115.



376

ANMERKUNGEN 852	 Humfrey (Anm. 216), S. 242.
853	 G. Nepi Scirè, Tiziano Vecellio. San Marco in Trono fra i Santi Cosma, Damiano, Rocco e Sebastiano, 

in: AK Venezia e la peste, Venedig 1979, S. 236ff. – Eine Auswahl der Datierungsvorschläge: für 1510: 
Pedrocco (Anm. 549), S. 86. – Nepi Scirè, S. 236ff. – AK Titian. Prince of Painters, Venedig 1990, darin: 
Kat.-Beitr. v. A. Augusti, S. 151. – Für 1511: A. Morassi, Tiziano Vecellio, in: Enciclopedia dell’Arte 
XIV, 1966, S. 18. – R. Pallucchini, Tiziano, Bd. 1., Florenz 1969, S. 22 u. 59. – Hope (Anm. 812), S. 31 
– J. Pope-Hennessy, Tiziano, Mailand 2004, S. 35. – Für 1511/12: Wethey, Bd. I (Anm. 526), S. 143 
(Kat.-Nr. 119). – Humfrey (Anm. 540), S. 55. – Für 1512: Crowe & Cavalcaselle (Anm. 826), S. 121f. 
– Joannides (Anm. 272), S. 148. – Baldass, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 146. – Rosands 
Frühdatierung mit 1508/09 ist auszuschließen. D. Rosand, Titian, New York 1978, S. 68. 

854	 H.H. Aurenhammer, Tizian. Die Madonna des Hauses Pesaro, Frankfurt a.M. 1993, S. 22f.
855	 Pochat (Anm. 309), o.S.
856	 Hetzer (Anm. 796), S. 42.
857	 Pochat (Anm. 309), o. S.
858	 Justi (Anm. 107), Bd.1., S. 150.
859	 Aurenhammer (Anm. 854), S. 27. – Pochat (Anm. 309), o.S. – Pedrocco (Anm. 549), S. 86. – Hum-

frey (Anm. 540), S. 70. – Joannides (Anm. 272), S. 152. – Hope (Anm. 812), S. 27. – Wethey datiert 
das Antwerpener Pesaro-Votivbild mit 1512. Wethey (Anm. 526), Bd. I, S. 152.

860	 Die hl. Familie mit einem Hirten wird von Wethey (Anm. 526), S. 94, mit 1510, von Pedrocco (Anm. 
549), S. 98, mit 1510/11, von Joannides (Anm. 272), S. 145, sowie von Humfrey (Anm. 540), S. 66, 
mit 1512 datiert.

861	 Joannides (Anm. 272), S. 148.
862	 Baldass, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 147.
863	 Pedrocco (Anm. 549), S. 86. – Brucher (Anm. 100), S. 94ff. u. Abb. 44. 
864	 Joannides (Anm. 272), S. 150.
865	 Pedrocco (Anm. 549), S. 86. – Th. Hetzer, Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt a.M. 1935, S. 66. 
866	 Die in extremer Weise zwischen dem Concert champêtre und der Pala di San Marco bestehende Dif-

ferenz in der Koloritauffassung ist ein zusätzlicher Grund, Tizian als Schöpfer des Pariser Gemäldes 
auszuschließen.

867	 Crowe & Cavalcaselle (Anm. 58), II, S. 144ff.
868	 G. Morelli (s. Lermolieff), Le opere dei maestri italiani nelle Gallerie di Monaco, Dresda e Berlino, 

Bologna 1886, S. 158. 
869	 Dazu bibliografische Angaben bei Wethey (Anm. 526), Bd. II, S. 92; Weiters in AK Titian. Prince of 

Painters, Venedig 1990, darin: S. Padovani, Kat.-Nr. 3, S. 146 und in AK Bellini. Giorgione. Tizian, 
2006, darin: D. A. Brown, Kat.-Nr. 53, S. 266.

870	 G. Chiarini, in: AK Tiziano nelle Gallerie Fiorentine, Florenz 1978, S. 196ff. – M. Chiarini, Tre dipinti 
restaurati, in: Tiziano e Venezia, 1980, S. 293ff. – L. Mucchi, Caratteri radiografici della Pittura di 
Giorgione, Bd. 3 v. I, Tempi di Giorgione, Florenz 1978, S. 62f. – A. Gentili, Da Tiziano a Tiziano. Mito 
e allegoria nella cultura veneziana, Rom 1980, S. 43f. – T. Pignatti, Gli inizi di Tiziano (1505–1511), 
in: Titianus Cadorinus, Vicenza 1982, S. 141f. – A. Parronchi, Giorgione e Raffaelo, Florenz 1989, 
S. 54ff. – Ch. Hope, Rezension von Chiarini 1978, in: The Burlington Magazine, 122, Nr. 932 (Nov. 
1980), S. 772. – Detailliertere Bibliografie seit ca. 1970 bei Padovani (Anm. 869), S. 146 u. Brown 
(Anm. 869), S. 266. 

871	 Brown (Anm. 869), S. 264.
872	 M. Friedeberg, Über das Konzert im Palazzo Pitti, in: Zeitschrift für Bildende Kunst, 1917, S. 169ff. – 

L. Hourticq, Le problème de Giorgione, Paris 1930, S. 114ff. – Pedrocco (Anm. 549), S. 92.
873	 Baldass, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 142. 
874	 Humfrey (Anm. 540), S. 62.
875	 Justi (Anm. 107), S. 264 u. 267.
876	 M. Chiarini (Anm. 870), S. 293ff.
877	 Brown (Anm. 869), S. 264.
878	 Justi (Anm. 107), S. 268.
879	 Hetzer (Anm. 796), S. 136 u. 138.
880	 Justi (Anm. 107), S. 273. 
881	 Pochat (Anm. 309), o.S. – E. Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance, Harmondsworth 1967, 

S. 143, Anm. 7 u. S. 206 Anm. 50.
882	 Baldass, Tizian im Banne Giorgiones (Anm. 782), S. 141.
883	 Joannides (Anm. 272), S. 218.
884	 Brown (Anm. 869), S. 265.



377

ANMERKUNGEN885	 Ebda., S. 265.
886	 G.F. Waagen, Life of Titian, vol. II, London 1954, S. 133. – Eine Auswahl prominenter Autoren, die 

sich für Tizian aussprechen: W. Suida, Titien, Paris 1935, S. 14. – Berenson (Anm. 97), S. 189. – R. 
Pallucchini, Tiziano, 2 Bde., Florenz 1969, S. 32. – Wethey (Anm. 526), Bd. I, S. 125, Kat.-Nr. 90. – A. 
Ballarin, Tiziano prima del Fondaco dei Tedeschi, in: Tiziano e Venezia. Atti del Convegno, Vicenza 
1980, S. 494f. – F. Valcanover, in: AK Titian Prince of Painters, Venedig 1990, S. 96, Kat.-Nr. 8. – Pe
drocco (Anm. 549), S. 97. – Joannides (Anm. 272), S. 161. – Humfrey (Anm. 549), S. 46, Kat.-Nr. 13.

887	 D. Fumiciova, I dipinti di Tiziano nelle Raccolte dell’ Hermitage, in: Arte Veneta 21, 1967, S. 58. 
888	 Pedrocco (Anm. 549), S. 97. – Humfrey (Anm. 540), S. 46. – Joannides (Anm. 272), S. 160. – Wethey 

(Anm. 526), Bd. I, S. 125. 
889	 Eller (Anm. 24), S. 128ff. u. 144ff.
890	 Ebda., S. 145.
891	 Ausgehend von seiner stilkritisch wie analytisch vernachlässigten Zuschreibung der Ruhe auf der 

Flucht an Tizian, vertritt Joannides die These, dass der Künstler bei seiner Mariendarstellung durch 
Michelangelos manieristisches Figurenideal angeregt worden sei, dabei missachtend, dass Tizian die-
sen mit gekurvtem Umriss versehenen Frauentypus – schon vor der Möglichkeit einer michelangeles-
ken Beeinflussung und in unmittelbarer Nachbarschaft – in Giorgiones Weiblichem Akt am Fondaco 
vor Augen gestanden war. Joannides (Anm. 272), S. 161.

892	 Eller (Anm. 24), S. 144f.
893	 Pedrocco (Anm. 549), Abb. s. S. 98.
894	 Eller (Anm. 24), S. 128ff.
895	 Sandrart zufolge, der die in der seit 1656 in der Sammlung der Königin Christina von Schweden 

befindliche Allegorie besichtigt hatte, war der Kardinal von Augsburg, Otto Truchsess von Waldburg, 
der erste Besitzer des Gemäldes, das dieser wahrscheinlich auf einer Italienreise in Faenza erworben 
hatte. Irrtümlich Sandrarts Annahme, Tizian habe das Bild während eines Aufenthalts in Augsburg 
(entweder 1548 oder 1550/51) gemalt, verkennend, dass es sich hier um ein Jugendwerk Tizians 
handelt. Wethey (anm. 526), Bd.III, S. 182ff.

896	 Hetzer (Anm. 796), S. 49ff.
897	 G. Robertson, The X-Ray Examination of Titian’s Three Ages of Man in the Bridgewater Collection, 

in: Burlington Magazine, CXIII, 1971, S. 721ff. – Pedrocco (Anm. 549), S. 91. – Hopes mit 1509 ver-
frühter Datierungsvorschlag ist ebenso abzulehnen wie Joannides’ mit 1516 verspätete zeitliche Ein-
ordnung. Hope (Anm. 812), S. 23. – Joannides (Anm. 272), S. 195. – Mit seiner Datierung ca. 1513 
scheint sich Humfrey allzu eng am Terminus ante quem-Fixpunkt von G. Romaninos Polyptychon 
orientiert zu haben. Humfrey (Anm. 540), S. 72. – Ders., in: AK The Age of Titian (exh. cat. National 
Gallery of Scotland), Edinburgh 2004, S. 83f.

898	 Crowe & Cavalcaselle, Tizian (deutsche Ausgabe), Bd. 1, Leipzig 1877, S. 204ff. – Baldass (Anm. 
782), S. 129. – Einen ähnlichen Standpunkt wie Baldass vertritt auch Walther: „In seiner empfindsa-
men, ja melancholischen Auffassung ist das Bild noch stark von Giorgione beeinflusst.“ A. Walther, 
Tizian, Leipzig 1990, S. 64. 

899	 Eller (Anm. 24), S. 153.
900	 Joannides (Anm. 272), S. 197.
901	 E. Tripp, Reclams Lexikon der antiken Mythologie, Stuttgart 19744, S. 143. – Joannides (Anm. 272), 

S. 199ff. 
902	 Hetzer (Anm. 796), S. 50. – Im Übrigen hat Hetzer nicht zuletzt den Kontrast zwischen Figur und 

Landschaft zum Anlass genommen, die Drei Lebensalter zu Tizians „nicht gesicherten“ Bildern zu 
zählen – eine Idee, die von der Forschung zu Recht nie als diskussionswürdig betrachtet wurde.

903	 Pedrocco (Anm. 549), S. 108.
904	 Joannides (Anm. 272), S. 249ff. – Humfrey (Anm. 540), S. 89.
905	 Für eine frühe Entstehung der Salome plädieren z. B. G. Morelli, Italian Painters, 2 vols., London 

1892, S. 307; und Berenson (Anm. 97), S. 190. – Für 1511: Hetzer (Anm. 796), S. 52ff., der die Nähe 
zu Tizians Paduaner Fresken betont; und Hope (Anm. 812), S. 37. – Für 1512/13: Walther (Anm. 
898), S. 63 u. Abb. 16. – Für 1511–1515: Kennedy (Anm. 840), S. 15. 

906	 Justi (Anm. 107), S. 164ff. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 110ff. – G. M. Richter, Giorgio da Castel-
franco, Chicago 1937, S. 228, Kat.-Nr. 139. – Wethey (Anm. 526), Bd. I, S. 158f. 

907	 Hetzer (Anm. 796), S. 52. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 110. 
908	 L. Foscari, Iconografia di Tiziano, Venedig 1935, S. 32. – E. Panofsky, Problems in Titian, mostly ico-

nographic, London 1969. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 113.
909	 Forschungsstand s. AK Giorgione. Mythos und Enigma (Anm. 135), darin S. Ferino-Pagden, Kat.-Nr. 

20, S. 239.



378

ANMERKUNGEN 910	 Joannides (Anm. 272), S. 254.
911	 Ebda., S. 249. – Sebastianos Londoner Gemälde betreffend lässt Lucco die Frage nach dem Bildtitel 

(ob Salome oder Judith?) offen. AK Sebastiano del Piombo (Anm. 666), darin M. Lucco, Kat.-Nr. 12, 
S. 120. – Hirst (Anm. 651), S. 30f.

912	 K. Oettinger, Die wahre Giorgione-Venus, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen, N.F., Bd. 
13, Wien 1944, S. 113ff. – Baldass (Anm. 782), S. 132. – M. Poch-Kalous, Die Gemäldegalerie der 
Akademie der bildenden Künste in Wien (Bearb. d. Bildteiles H. Hutter), Wien 1968, S. 174. – Pi
gnatti/Pedrocco (Anm. 549), S. 174. 

913	 Justi (Anm. 107), S. 170f.
914	 Hetzer (Anm. 796), S. 55f.
915	 Justi (Anm. 107), S. 171. – Wethey (Anm. 526), Bd. III, Kat.-Nr. x–33, S. 219. – A.j. Martin, Savoldos 

sogenanntes Bildnis des Gaston de Foix. Zum Problem des Paragone in der Kunst und Kunsttheorie 
der italienischen Renaissance, Sigmaringen 1995, S. 40ff. – Kennedy (Anm. 840), S. 17

916	 Rylands (Anm. 657), S. 172.
917	 Wethey (Anm. 526), Bd. III, S. 162f.
918	 S. Ferino-Pagden, Frauenbilder-Liebesbilder, in: AK Bellini. Giorgione. Tizian (Anm. 148), S. 193. – 

A.Ch. Junkerman, Bellissima Donna: An Interdisciplinary Study of Venetian Sensuous Half-Length 
Images of the early Sixteenth Century, Diss. University of California, Berkely 1988, S. 49ff.

919	 AK Bellini. Giorgione. Tizian. (Anm. 148), darin Beitrag von Ferino-Pagden, Kat.-Nr. 41, S. 219ff.
920	 Pedrocco (Anm. 549), S. 100f. – Die These, die Junge Frau bei der Toilette als Vanitas-Darstellung 

zu interpretieren geht m. W. auf Panofsky zurück. Dazu sein Schlüsselsatz „[…] beauty looking at 
herself in a mirror and suddenly seeing there transince and death“. Panofsky (Anm. 908), S. 91ff. 

921	 In der rezenten Literatur ist vor allem auf Ferino-Pagden zu verweisen, die sich auf Basis eines gut 
recherchierten Forschungsstands eingehend mit der Flora auseinandergesetzt hat, wiewohl haupt-
sächlich auf ikonologische Probleme Bezug nehmend. AK Bellini. Giorgione. Tizian. (Anm. 148), 
darin: S. Ferino-Pagden, Beitrag zur Flora, Kat.-Nr. 42, S. 224ff. 

922	 AK Sebastiano del Piombo (Anm. 666), darin: Beitrag M. Lucco, Kat.-Nr. 2, S. 94. – Hirst (Anm. 666), 
S. 31 u. 93f.

923	 Justi (Anm. 107), Bd. 2, S. 281. – G.M. Richter, Giorgio da Castelfranco, Chicago 1937, S. 230.
924	 Pedrocco (Anm. 549), S. 112.
925	 G. Morelli, Italian Painters, Bd. 2, London 1893, S. 21. – G. Gronau, Kritische Studien zu Giorgione, 

in: Repertorium für Kunstwissenschaft, 1908. – E. Wind, Giorgione’s Tempesta. With comments on 
Giorgione’s poetic allegories, Oxford 1969, S. 11.

926	 B. Berenson, Italian Pictures of Renaissance, Venetian School, London 1957, S. 127. – L. Venturi, 
Giorgione, in: Encyclopedia of World Art, VI, New York 1962, S. 334. – J. Steer, Venetian Painting. 
Concise History, London 1970, S. 116.

927	 R. Longhi, Cartella Tizianesca, in: Vita Artistica, I, 1927, S. 216ff. – W. Suida, Rivendicazioni a Tiziano, 
in: Vita Artistica, II, 1927, S. 206ff. – G.M. Richter, Giorgione, Chicago 1937, S. 250f. – F. Hermanin, 
Il Mito di Giorgione, Spoletto 1933. – Richter und Hermanin halten die Komposition des Bravo für 
eine Erfindung Giorgiones, ihre Ausführung sei aber erst nach 1625 erfolgt. Grundlage für diese An-
nahme ist eine von Van Dyck angefertigte Zeichnung, die einige Abweichungen – vor allem bezüg-
lich des gegenüber dem Original weniger extrem im fliehenden Profil dargestellten Angreifers – vom 
Wiener Gemälde erkennen lässt. Letzteres sollte man nicht überbewerten, zumal Van Dyck – wie 
die flüchtig hingeworfene Skizze beweist – wohl nichts weniger als eine detailgetreue Kopie im Sinn 
hatte. Keinesfalls lässt dies den Schluss zu, dass der rechte Kopf im Wiener Gemälde – so Heinz unter 
Berufung auf Pignatti – im 17. Jahrhundert abgeändert wurde. Baldass/Heinz (Anm. 154), S. 170. – 
Zur Röntgenaufnahme des Bravo s. J. Wilde, Die Probleme um Domenico Mancini, in: Jahrbuch der 
Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, VII, 1933, S. 121f. – J. Maxon, Three new books on Tizian, 
in: The Burlington Magazine, 112, 1970, S. 831. – Pergola hat den Bravo zwar in ihre Giorgione-
Monografie aufgenommen, das Gemälde aber als Werk eines „Anonymus“ bezeichnet. Pergola 
(Anm. 106), Abb. 105.

928	 Justi (Anm. 107), Bd. 2, S. 281. – Baldass (Anm. 782), S. 137. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 126.
929	 Ebda., S. 128f.
930	 Pedrocco (Anm. 549), S. 112 u. 113.
931	 Hetzer (Anm. 796), S. 61.
932	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 127.
933	 Wind (Anm. 925), S. 8f.
934	 B.D. Sutherland, Nine Reasons why Titian’s Il Bravo should be Re-titled the ‚Arrest of Bacchus‘, in: 

Venezia Cinquecento, III/6, 1993, S. 35ff.



379

ANMERKUNGEN935	 Im Gegensatz etwa zu Pedrocco, der den Bravo mit ca. 1516 datiert,, plädieren Humfrey und Joanni-
des für einen wesentlich späteren Entstehungszeitraum – dieser für 1525, jener für 1521/13 – darin 
Wethey folgend, der seinen Datierungsvorschlag (1520/25) dahin gehend begründet, dass der ge-
schlitzte Ärmel des Bravo als modisches Accessoire in Italien erst in den 20er-Jahren gebräuchlich ge-
worden sei – eine kostümkundlich riskante, in ihrem geografisch verallgemeinernden Anspruch wohl 
kaum verifizierbare These. Wethey (Anm. 526), Bd. III, Kat.-Nr. 3. – Humfrey (Anm. 549), S. 118. 
– Joannides (Anm. 272), S. 248. – Auch Ferino-Pagden steht Wetheys kostümkundlicher Theorie 
reserviert gegenüber. Folgerichtig datiert sie das Gemälde in die Zeit zwischen 1515 und 1520. AK 
Titian. Prince of Painters (Anm. 853), darin: Kat.-Beitr. v. S. Ferino-Pagden, S. 180.

936	 Th. Hetzer, Tizian. Geschichte seiner Farbe. Die frühen Gemälde. Bildnisse (Schriften Th. Hetzers, Bd. 
7), Stuttgart 1992, S. 423.

937	 Pedrocco (Anm. 549), S. 79. – AK Bellini. Giorgione. Tizian (Anm. 148), darin Kat.-Beitr. v. Ferino-
Pagden, Kat.-Nr. 45, S. 232ff.

938	 C. Gould, The Sixteenth-Century Italian Schools, National Gallery, London 1975, S. 287ff.
939	 G.M. Bonomi, I quadri di Tiziano della famiglia Martinengo-Colleoni, Bergamo 1886, S. 13.
940	 H. Cook, Giorgione, London 1907, S. 74ff. – S. Caroselli, A Portrait Bust of Caterina Cornaro by 

Tullio Lombardo, in: Bulletin of the Detroit Institute of Arts, 61, 1983, Nr. 1–2, S. 57ff.
941	 Brucher (Anm. 100), S. 301f. – Ferino-Pagden (Anm. 937), S. 235. – N. Penny, Noli me tangere, in: 

Titian 2003, Nr. 4, S. 86f.
942	 Justi (Anm. 107), Bd. I, S. 133ff. – Hetzer (Anm. 796), S. 128ff. – J. Wilde, Über einige venezianische 

Frauenbildnisse der Renaissance (Hommage à Alexis Potrovics), Budapest 1934, S. 211. – Richter 
(Anm. 70), S. 236. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 329ff. 

943	 Justi (Anm. 107), Bd. I, S. 138.
944	 Tschmelitsch (Anm. 73), S. 329.
945	 Hetzer (Anm. 796), S. 130f.
946	 L. Freedman, The Schiavona: Titian’s Response to the Paragone between Painting and Sculpture, in: 

Arte Veneta 41, 1987, S. 31ff. – A. Nova, Paragone-Debatte und gemalte Theorie in der Zeit Cellinis, 
in: Benvenuto Cellini: Kunst und Kunsttheorie im 16. Jahrhundert, Köln 2003, S. 183ff.

947	 Ferino-Pagden (Anm. 937), S. 234.
948	 C. Gould, New Light on Titian’s Schiavona-Portrait, in: The Burlington Magazine 103, 1961, S. 335ff. 

– Ferino-Pagden (Anm. 937), S. 235.
949	 Ch. J. Holmes, La Schiavona by Titian, in: The Burlington Magazine 26, 1914, S. 15f.
950	 Phillipps hält den sogen. Ariost für Tizians frühestes Porträt. C. Phillipps, The Earlier works of Titian, 

London 1906, S. 58. – Die Datierungen schwanken zwischen 1510 und 1512. Ca. „1510–1511“ ist 
m. E. zu präferieren, s. R. Pallucchini, Tiziano, 2 Bde., Florenz 1969, S. 236.

951	 Wethey (Anm. 526), Bd. II, Kat.-Nr. 40, S. 103.
952	 J. Pope-Hennessy, Tiziano, Mailand 2004, S. 40.
953	 Pedrocco (Anm. 549), S. 72. – St. Zuffi, Tiziano, Mailand 2007, S. 42.
954	 A. Walther, Tizian, Leipzig 1990, S. 33.
955	 G.F. Waagen, Treasures of Art in Great Britain, Bd. III, London 1854, S. 19. – Cook (Anm. 940), 

S. 68ff. – Justi (Anm. 107), Bd. 2, S. 329ff. – Hetzer (Anm. 796), S. 117ff. – Richter (Anm. 70), 
S. 224f. 

956	 Hetzer (Anm. 796), S. 119. 
957	 Pedrocco (Anm. 549), S. 72.
958	 J.G. Kennedy, Tizian, Köln 2006, S. 8.
959	 Baldass (Anm. 782), S. 140.
960	 Justi (Anm. 107), S. 330.
961	 F. Wickhoff, Review of G. Gronau’s Titian, in: Kunstgeschichtliche Anzeigen, 1904, S. 113ff. – Justi 

(Anm. 107), S. 330. – Hetzer (Anm. 796), S. 119. 
962	 Lucco (Anm. 911), S. 12a.
963	 Pedrocco (Anm. 549), S. 94. – Humfrey (Anm. 540), S. 60. – Wethey (Anm. 526), Bd. II, S. 103. – Pal-

lucchinis Datierungsvorschlag: ca. 1512–1514; R. Pallucchini, Tiziano, 2 Bde., Florenz 1969, S. 242.
964	 O. Sirèn, Pictures of the Venetian School in Sweden, in: Burlington Magazine, VI, 1904–1905, 

S. 59ff. – W. Suida, Titien, Paris 1935, S. 32f. u. 157. – Joannides (Anm. 272), S. 231.
965	 Brucher (Anm. 100), S. 166, Abb. 75.
966	 J. Rapp, Das Tizian-Porträt in Kopenhagen: Ein Bildnis des Giovanni Bellini, in: Zeitschrift für Kunstge-

schichte, 50, 1987, S. 359ff.
967	 Baldass (Anm. 782), S. 117.



380

ANMERKUNGEN   968	 D. v. Hadeln, Tizians Bildnis der Laura dei Dianti in Modena, in: Münchner Jahrbuch, VI, 1911, 
S. 72. – F. Hermanin, Il mito di Giorgione, Spoleto 1933. – Suida (Anm. 963), S. 33 u 161. – Zanetti 
lässt der Datierungsfrage mit 1510–1515 einen viel zu großen Spielraum. Zanetti (Anm. 84), S. 176. 
– Fundierte Zuschreibungen an Tizian: F. Valcanover, Tutta la Pittura di Tiziano, Bd. I, Mailand 1960, 
S. 59. – R. Pallucchini, Tiziano, Florenz 1969, S. 250. – Pedroccos Pallucchini folgender später Datie-
rungsvorschlag (ca. 1515/16) ist m. E. abzulehnen. Pedrocco (Anm. 549), S. 108. – Humfrey (Anm. 
540), S. 68.

  969	 Humfrey (Anm. 540), S. 68.
  970	 Eller (Anm. 24), S. 175f. 
  971	 W. Bode, Portrait of a Venetian Nobleman by Giorgione in the Altman Collection, in: Art in Ame-

rica, I, 1913, S. 225ff. – Berenson (Anm. 97), S. 84. – Richter (Anm. 70), S. 230, no. 53. – Suida 
(Anm. 886), S. 157. – Wethey (Anm. 526), 2. Bd., S. 186. – Tschmelitsch (Anm. 73), S. 335f.

  972	 A. Morassi, Esordi di Tiziano, in: Arte Veneta VIII, 1954, S. 178ff.
  973	 Pedrocco (Anm. 549), S. 103.
  974	 Joannides (Anm. 272), S. 224.
  975	 H. Tietze, in: AK Four Centuries of Venetian Painting, Toledo 1940, no. 65. – Weitere Vertreter der 

Ariost-Identifikation: Berenson (Anm. 97), S. 186. – F. Valcanover, Tutta la pittura di Tiziano, Bd. 1, 
Mailand 1960, S. 63. – R. Pallucchini, Tiziano, Florenz 1969, S. 251. 

  976	 Wethey (Anm. 526), 2. Bd. S. 77.
  977	 Justi (Anm. 107), 2. Bd., S. 332. – H. Cook, Giorgione, London 1907, S. 86ff. u. 152. – L. Venturi 

(Anm. 149), S. 175. – H. Debrunner, A Masterpiece by Lorenzo Lotto, in: Burlington Magazine, LIII, 
1928, S. 116ff.

  978	 Hetzer (Anm. 796), S. 127f. 
  979	 Wethey (Anm. 526), 2. Bd., S. 149.
  980	 Justi (Anm. 107), 2. Bd., S. 332.
  981	 Hetzer (Anm. 796), S. 127.
  982	 Kommentierte, wiewohl nicht vollständige Bibliografie bis 1970 bei Wethey (Anm. 526), Bd. 2, 

S. 113. – Ausgewählte rezente Literatur: Pedrocco (Anm. 549), S. 103. – Humfrey (Anm. 540), 
S. 84. – Joannides (Anm. 272), S. 222. – Penny (Anm. 941), S. 82.

  983	 Hetzer (Anm. 796), S. 125. 
  984	 M.v. Boehn, Giorgione und Palma, Leipzig 1908, S. 60. – Wethey (Anm. 526), 2. Bd., S. 113.
  985	 W. Schupbach, Doctor Parma’s Medicinal Macaronic: Poem by Bartolotti; Pictures by Giorgione 

and Titian, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, XLI, 1978. – Pedrocco (Anm. 549), 
S. 125.

  986	 Cook (Anm. 940), S. 148. – Justi (Anm. 107), 2. Bd., S. 352. – Hetzer (Anm. 796), S. 121. – Baldass 
(Anm. 782), S. 150. 

  987	 Humfrey (Anm. 540), S. 88. – Joannides (Anm. 272), S. 231; Datierung in Bildunterschrift Abb. 211. 
– Wethey (Anm. 526), Bd. II, S. 121. – Pallucchinis Datierung innerhalb der Zeitspanne von 1518–
1520 ist aus stilistischen Gründen als verspätet anzusehen. Pallucchini (Anm. 963), S. 254. 

  988	 Justi (Anm. 107), 2. Bd, S. 351.
  989	 Pedrocco (Anm. 549), S. 126.
  990	 Hetzer (Anm. 865), S. 90f. – Ders. (Anm. 796), S. 78.
  991	 Gentilis Text zit. bei Pedrocco (Anm. 549), S. 105.
  992	 Pedrocco (Anm. 549), S. 105. – C. Hope, Problems of interpretation in Titian’s erotic paintings, in: 

Tiziano e Venezia, Kongressakten, Vicenza 1980, S. 34ff. – Hinweis auf Vasi bei Wethey (Anm. 
526), Bd. III, S. 175. – Baldass (Anm. 782), S. 129f. 

  993	 E. Panofsky, Studies in Iconology, Oxford 1939, New York 1962, S. 142ff. – Ders., Studien zur 
Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst der Renaissance (Studies in Iconology), Köln 1980, 
S. 216ff. – E. Fry, Titian’s Sacred and Profane Love, in: Portfolio 1979, S. 34ff. 

  994	 Walther (Anm. 898), S. 65.
  995	 N. Wolf, Tizian, München 2006, S. 51.
  996	 Panofsky zit. nach Pochat (Anm. 309), o.S.
  997	 Panofsky (Anm. 993; 1980), S. 217 u. 221.
  998	 Hetzer (Anm. 796), S. 47.
  999	 E. Wind, Pagan mysteries of the Renaissance, New Haven 1958, S. 150f. – Panofsky (Anm. 993; 

1980), S. 216.
1000	 D. Montelatici, Villa Borghese, 1700, S. 288.
1001	 E.v. Beckerath, Die himmlische und die irdische Liebe (L’Amor sacro e profano). […] Die esoterische 

Darstellung eines astrologischen Lehrsatzes (Schriftenreihe der OARCA), München 1972, S. 25.



381

ANMERKUNGEN1002	 Eine zusammenfassende Auswahl der bis 1970 reichenden Deutungsversuche bei Wethey (Anm. 
526), Bd. III, S. 178. 

1003	 Panofsky (Anm. 993; 1980), S. 217. M.C. Leitgeb, Concordia mundi. Platons Symposion und Mar-
silio Ficinos Philosophie der Liebe, Holzhausen 2010. 

1004	 Beckerath (Anm. 1001), S. 23f. 
1005	 Ebda., S. 26.
1006	 L. Venturi, Giorgione e il Giorgionismo, Mailand 1913. – L. Baldass, Zur Erforschung des „Gior

gionismo“ bei den Generationsgenossen Tizians, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen 
Wien, Bd. 57 [= N.F. XXI], 1961, S. 69 ff. – P. Holberton, Varieties of giorgionismo, in: New Interpre-
tations of Venetian Renaissance Painting (hg.v. F. Ames-Lewis), London 1994, S. 31ff. – Zampetti 
(Anm. 84).

1007	 M. Lucco, Sebastiano del Piombo in Venedig, in: AK Sebastiano del Piombo (Anm. 666), S. 23; hier 
auch die Vasari-Zitate.

1008	 Lucco (Anm. 95), S. 155.
1009	 Lucco (Anm. 1007), S. 25.
1010	 Hornig (Anm. 32), S. 94ff. 
1011	 Übersetzung des Boschini-Texts ins Deutsche bei Lucco (Anm. 1007), S 28.
1012	 Genaue Literaturhinweise zum Forschungsstand bei Lucco (Anm. 1007), S. 97. 
1013	 Ebda., S. 96. – Lucco (Anm. 95), S. 86. – Joannides schreibt das Ländliche Idyll Tizian zu – unhalt-

bar, wenn man das Gemälde, dessen Landschaftsdarstellung sich durch einen duftigen, nahezu 
aquarellistisch anmutenden Farbauftrag und ein atmosphärisches Flair auszeichnet, mit Tizians nur 
wenig früher entstandener Flucht nach Ägypten (St. Petersburg), in der eine altertümliche Land-
schaftsgliederung und ein extrem dumpfes Kolorit vorherrschen, vergleicht. Korrekterweise sei je-
doch erwähnt, dass Joannides nicht das St. Petersburger Gemälde, sondern – zwecks Stützung sei-
ner Zuschreibung des Ländlichen Idylls – Tizians Cassone-Tafeln (Padua, Museo Civico) als Vergleich 
heranzieht. In der Tat besteht hier ein größeres Nahverhältnis zum Ländlichen Idyll. Dies betrifft 
den ‚moderneren‘ Landschaftsaufbau, nicht aber die immer noch düstere Farbgebung. Im Übrigen 
folgt Joannides mit seiner Tizian-Attribution den Spuren Goldfarbs. – Joannides (Anm. 272), S. 36, 
78 u. 80, Abb. 62, 63. – H. Goldfarb, An Early Masterpiece by Titian Rediscovered and Its Stylistic 
Implications, in: Burlington Magazine CXXVI, 1984, S. 419ff.

1014	 Zuschreibung an Giorgione: R. Longhi, Cartella tizianesca, in: Vita Artistica, 1927, S. 216. – G. 
Gronau, Kritische Studien zu Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft, 31, 1908, S. 509. 
– W. Suida, Nouvelles attributions, in: Gazette des Beaux Arts, 1935, S. 76ff. – Morassi (Anm. 92), 
S. 64f. – Lucco (Anm. 95), S. 90. – Ders. (Anm. 1007), S. 29. – Für Sebastiano del Piombo: R. Pal-
lucchini, La Formazione di Sebastiano del Piombo, in: La Critica d’Arte, 1935, S. 43. – Fiocco (Anm. 
105), S. 19. – Della Pergola (Anm. 106), S. 64. – T. Pignatti, Giorgione, Venedig 1969, S. 134. – E. 
Merkel, Sacra Conversazione, in: AK Giorgione a Venezia (Anm. 544), S. 111ff. – Hirst (Anm. 252), 
S. 5. – Nepi Scirè (Anm. 285), S. 140. – Neben Giorgione und Sebastiano wurden bisweilen auch 
andere Künstler wie Previtali, Cariani, Licinio, Palma Vecchio, Rocco Marconi und Catena in Erwä-
gung gezogen – alle mehr oder minder zeitweilig unter dem Einfluss des Giorgionismus stehend. 

1015	 Brucher (Anm. 100), S. 166ff. u. Abb. 76.
1016	 Hornig (Anm. 32), S. 95.
1017	 Ebda., S. 95. – Hirst (Anm. 252), S 5.
1018	 Merkel (Anm. 1014), S. 115.
1019	 Nepi Scirè (Anm. 285), S. 140.
1020	 Lucco (Anm. 1007), S. 116. – B. Joannides, On Some Borrowings and Non-Borrowings from Central 

Italian and Antique Art in the Work of Titian, c. 1510–c. 1550, in: Paragone, 487, 1990, S. 25 u. 
40.

1021	 G. Scanelli, Il microcosmo della pittura, Cesena 1657, S. 235.
1022	 J. Wilde, Die Probleme um Domenico Mancini, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in 

Wien, N.S. 7, 1933, S. 116. – Ders. (Anm. 708), S. 94ff. – S.J. Freedberg, Painting in Italy, 1500 to 
1600, Harmondsworth 1971, S. 92 u. 478. – Hirst (Anm. 252), S. 6ff.

1023	 Hornig (Anm. 32), S. 95. – Lucco (Anm. 1007), S. 116.
1024	 Brucher (Anm. 100), S. 289f.
1025	 Joannides (Anm. 1020), S. 25 u. 40.
1026	 Die erste Zuschreibung der Bowood Castle-Fassung stammt m. W. von Morassi (Anm. 92), S. 109. – 

Zampetti (Anm. 84), S. 244. – S. Pembroke, A Catalogue of the Paintings and Drawings in the Col
lection at Wilton House, London/New York, S. 83. – Hirst (Anm. 252), S. 29f. – M. Lucco, L’opera 
completa di Sebastiano del Piombo, Mailand 1980, S. 894. – Ders. (Anm. 1007), S. 112. 



382

ANMERKUNGEN 1027	 Lucco (Anm. 1007), S. 112.
1028	 Ballarin (Anm. 84), S. 345.
1029	 C. Barbieri, Die Portraits von Sebastiano im Paragone: Plastische Gemälde, Elogen in Bildern, in: AK 

Sebastiano del Piombo (Anm. 666), S. 53ff. 
1030	 K. Garas, The So-Called Piombo Portrait in the Museum of Fine Arts, in: Acta Historiae Artium, 1, 

1953, S. 139, 140, 142 u. 147f.
1031	 Lucco (Anm. 1007), S. 138.
1032	 Dussler (Anm. 676), S. 39.
1033	 L. Venturi (Anm. 149), S. 167. – G. Fiocco, Giovanni Antonio Pordenone, Pordenone 1939, S. 142. 

– Hirst (Anm. 252), S. 38f. – Lucco (Anm. 1007), S. 128.
1034	 Dussler (Anm. 676), S. 28f.
1035	 Hornig (Anm. 32), S. 95.
1036	 Rylands (Anm. 657), S. 15ff. u. 35ff. 
1037	 G. Fiocco, Un opera magistrale e le sue vicende, in: Emporium 120, 1954, S. 243. – Rylands ist 

einer der wenigen, der sich nicht mit Sicherheit („Venetian School: Palma Vecchio“) für Palma zu 
entscheiden vermag. Rylands (Anm. 657), S. 260.

1038	 V. Sgarbi, Carpaccio, München 1999, S. 204. – Brucher (Anm. 100), S. 405ff., Abb. 237.
1039	 Rylands (Anm. 657), S. 98, 192 u. 199. – Hornig (Anm. 32), S. 120.
1040	 W. Suida, Zum Werke des Palma Vecchio., in: Belvedere, 1931, S. 139. – Baldass (Anm. 1006), 

S. 80. – Berenson (Anm. 926), S. 126.
1041	 Ebda., S. 119.
1042	 C. Volpe, Il Cristo portacroce di Vienna al Pordenone, in: Paragone 309, 1975, S. 100ff. – M. Lucco, 

La giovinezza del Pordenone, in: Giornata di studio sul Pordenone (hg. v. P. Ceschi Lavagetto), Pia-
cenza 1981, S. 40. – Ders., Kat.-Beitr. in: AK Bellini. Giorgione. Tizian. (Anm. 148), S. 110f. 

1043	 Ebda., S. 262f. – Rylands (Anm. 657), S. 201f. 
1044	 A. Tempestini, La „Sacra Conversazione“ nella pittura veneta dal 1500 al 1516, in: La Pittura nel 

Veneto. Il Cinquecento, 3. Bd., Mailand 1999, S. 939ff.
1045	 Cl. Pillips, L’exposition des Maitres anciennes à la Royale Academy, in: Gazette des Beaux-Arts, 

1893, S. 227. – B. Berenson, The Venetian Painters of the Renaissance, New York/London 1894, 
S. 96.

1046	 G. Brucher, Geschichte der venezianischen Malerei, Bd. I: Von den Mosaiken von S. Marco bis 
zum 15. Jahrhundert, Wien/Köln/Weimar 2007, S. 286ff., Abb. 253. – Ders. (Anm. 100), S. 115, 
Abb. 49.

1047	 G. Robertson, Vincenzo Catena, Edinburgh 1954, S. 32f. – Ders., Vincenzo Catena, in: Genius of 
Venice, 1983, S. 167. – M. Lucco, Kat.-Beitr., in: AK Belini. Giorgione. Tizian. (Anm. 148), S. 120.

1048	 N. Laclotte, Vincenzo Catena, in: Le Siècle de Titien, 1993, S. 274.
1049	 E. Hüttinger, Venezianische Malerei, Zürich 1959, S. 28f. 



383

Aikema, B. u. Martin, A.J., Venezia e la Germania: Il primo Cinquecento, in: AK Il Rinascimento a Venezia 
e la pittura del Nord ai Tempi di Bellini, Dürer, Tiziano (a cura di B. Aikema e L. Brown), Venedig 1999.

Aikema, B., Giorgione und seine Verbindung zum Norden. Neue Interpretationen zur Vecchia und zur 
Tempesta, in: AK Mythos und Enigma.

Anderson, J., A Further Inventory of Gabriel Vendramin’s Collection, in: The Burlington Magazine CXXI, 
1979. 

Anderson, J., Allegorien und Mythologien, in: AK Bellini. Giorgione. Tizian. 
Anderson, J., Christ Carrying the Cross in San Rocco: 1st Commission and the Miraculous History, in: Arte 

Veneta XXXI 1977. 
Anderson, J., Giorgione. Peintre de la „Brièveté Poétique“. Catalogue Raisonné, Paris 1996.
Anderson, J., Giorgione. The Painter of „Poetic Brevity“, Paris/New York 1997.
Anderson, J., Kat.-Beitr. Nr. 9, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004.
Anderson, J., Some New Documents relating to Giorgione’s Castelfranco Altarpiece and his Patron Tuzio 

Costanzo, in: Arte Veneta, 1973.
Anderson, J., Text zur Wiener Anbetung der Hirten, Kat.-Nr. 3, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, 

Wien 2004.
Annunzio, G. d‘, Il fuoco, 1898.
Anzelewsky, F., Albrecht Dürer. Das malerische Werk, Berlin 1971.
Argan, G.C., Storia dell’arte italiana 3, Florenz 1977.
Arnheim, R., Die Macht der Mitte. Eine Kompositionslehre für die bildenden Künste, Köln 1982.
Arnheim, R., Eigenschaften der Bewegungsantwort, in: Zur Psychologie der Kunst, Köln 1977.
Arnheim, R., Kunst und Sehen. Eine Psychologie des schöpferischen Auges, Berlin/New York 1978.
Augusti, A., Kat.-Beitr., in: AK Titian. Prince of Painters, Venedig 1990. 
Auner, M., Randbemerkungen zu zwei Bildern Giorgiones und zum Brocardo-Porträt in Budapest, in: 

Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 54.
Aurenhammer, H.H., Tizian. Die Madonna des Hauses Pesaro, Frankfurt a.M. 1993.
Badstübner, E., Sachs, H., Neumann, H., Christliche Ikonographie in Stichworten, Leipzig 1980.
Baldass, L. u. Heinz, G., Giorgione, Wien/München 1964. 
Baldass, L., Die Tat des Giorgione, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, Bd. 51 (n.F. 

Bd. XV), 1955. 
Baldass, L., Tizian im Banne Giorgiones, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 53, 

1957. 
Baldass, L., Zur Erforschung des „Giorgionismo“ bei den Generationsgenossen Tizians, in: Jahrbuch der 

Kunsthistorischen Sammlungen Wien, Bd. 57 [= N.F. XXI], 1961. 
Ballarin, A., Giorgio de Castelfranco, dit. Giorgione, Portait de jeune homme, in: AK Le Siècle de Titien. 

L’âge d’or de la peinture à Venice, Paris 1993.
Ballarin, A., Giorgione e la Compagnia degli Amici, in: F. Zeri (Hg.), Storia dell’ Arte italiana 5, Teil 2, Turin 

1983. 
Ballarin, A., Giorgione, in: Le Siècle de Titien, Paris 1993. 
Ballarin, A., Giorgione: per un nuovo catalogo e una nuova chronologia, in: Giorgione e la cultura veneta 

tra ’400 e ’500, Rom 1981.
Ballarin, A., Le problème des œuvres de la jeunesse de Titien. Avancé et recules de la critique, in: Laclotte 

et al. 1993.
Ballarin, A., Tiziano prima del Fondaco dei Tedeschi, in: Tiziano e Venezia. Atti del Convegno, Vicenza 

1980.
Ballarin, A., Tiziano, Florenz 1968.
Ballarin, A., Una nuova prospettiva su Giorgione: la ritratistica degli anni 1500–1503, in: Giorgione. Atti 

del Convegno, Venedig 1979.
Ballarin, G., Giorgione, in: Atti del Convegno Internazionale di Studio per il 5 centenario della nascita (hg. 

v. F. Pedrocco), Venedig 1979.

L I T E R AT U R



384

LITERATUR Barbieri, C., Die Portraits von Sebastiano im Paragone: Plastische Gemälde, Elogen in Bildern, in: AK Se-
bastiano del Piombo (Anm. 666). 

Battisti, E., Hochrenaissance und Manierismus, Baden-Baden 1970.
Battisti, E., Rinascimento e Barocco, Turin 1960. 
Bayersdorfer, A., A. Bayersdorfers Leben und Schriften, München 1908.
Bazin, G., Louvre, Paris o.J. (im Bertelsmann-Verlag aus dem Französischen ins Deutsche übertragen).
Beckerath, E.v., Die himmlische und die irdische Liebe (L’Amor sacro e profano). […] Die esoterische Dar-

stellung eines astrologischen Lehrsatzes (Schriftenreihe der OARCA), München 1972.
Benzoni, G., Venedig und seine Geschichte, in: Venedig. Kunst und Architektur (hg. von G. Romanelli), 

Köln 1997.
Bercken, E.v.d., Malerei der Renaissance in Italien. Die Malerei der Früh- und Hochrenaissance in Oberita-

lien, Potsdam 1927.
Berenson, B., in: Scottish Art Review, vol. V, n.1, 1954.
Berenson, B., Italian Pictures of Renaissance, Venetian School, London 1957.
Berenson, B., Italian Pictures of the Renaissance, Oxford 1932.
Berenson, B., Italian Pictures oft the Renaissance, Venetian school, vol. I, London 1957.
Berenson, B., Notes on Giorgione, in: Arte Veneta VIII, 1954.
Berenson, B., The missing head of the Glasgow Christ and the Adulteress, in: Art in America, 1928.
Berenson, B., The North Italian Painters of the Renaissance, New York/London 1907. 
Berenson, B., The Venetian Painters of the Renaissance, New York/London 1894.
Berenson, B., Venetian painting in America, London 1916.
Berenson, H., De quelques copies d’après les originaux perdus de Giorgione, in: Gazette des Beaux-Arts, 

1897.
Berger, A., Inventar der Kunstsammlungen des Erzherzogs Leopold Wilhelm von Österreich, in: Jahrbuch 

der Kunsthistorischen Sammlungen des Allerhöchsten Kaiserhauses I, 1883. 
Bialostocki, J., La gamba sinistra della Giuditta: il quadro di Giorgione nella storia del tema, in: Giorgione e 

l’Umanesimo Veneziano, Florenz 1981.
Binder, M., Albrecht Dürers Tafelgemälde „Brustbild eines jungen Mannes/Altes Weib mit Geldbeutel“ im 

Kunsthistorischen Museum in Wien. Eine neue Deutung, in: Mitteilungen der Gesellschaft für verglei-
chende Kunstforschung in Wien, 55. Jg, Nr. 1/2, 2003.

Binder, M., Beiträge zu Dürers Italienreisen von 1494/1495 und 1505/1507, Dipl.phil. Graz 2002.
Bode, W., Portrait of a Venetian Nobleman by Giorgione in the Altman Collection, in: Art in America, I, 

1913.
Boehm, G., Bildnis und Individuum. Über den Ursprung der Porträtmalerei in der italienischen Renaissance, 

München 1985. 
Boehn, M.v., Giorgione und Palma, Leipzig 1908.
Bonicatti, M., Aspetti dell’ umanesimo nella pittura veneta dal 1455 al 1515, Rom 1964.
Bonomi, G.M., I quadri di Tiziano della famiglia Martinengo-Colleoni, Bergamo 1886.
Borchhardt-Birbaumer, Zur Aktualität toleranter Dialoge: Giorgione und Ramon Lull, in: Giorgione. Mythos 

und Enigma (Anm. 135), S. 71ff.
Boschini, M., Le ricche Minere della Pittura veneziana, Venedig 1664. 
Braunfels, W., Die „Inventio“ des Künstlers, Reflexionen über den Einfluss des neuen Schaffensideals auf 

die Werkstatt Raffaels und Giorgiones, in: Studien zur toskanischen Kunst (Festschrift für L. H. Hey-
denreich), München 1964. 

Brendel, O., Symbolik der Kugel (Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Röm. Abtlg. 51), 
1936.

Brockwell, M.W., u. Cook, H., Abridged Catalogue of the Pictures at Doughty House, Richmond 1932, 
no. 568.

Brown, D. A., Kat.-Nr. 53, in: AK Bellini. Giorgione. Tizian, 2006.
Brown, D.A., u. Ferino-Pagden, S. (Hg.) Bellini, Giorgione, Tizian und die Renaissance der venezianischen 

Malerei, AK, Wien, Kunsthistorisches Museum, Wien 2006.
Brown, D.A., Giorgione, Le tre età dell’uomo, in: Leonardo & Venezia (AK), hg. von G. Nepi Scirè u. P.C. 

Marani, Mailand 1992.
Brown, D.A., in: AK Leonardo & Venezia (hg. von G. Nepi Scirè, Venedig 1992), Mailand 1992.
Brown, D.A., Männerportraits, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian, Wien 2006.
Brown, D.A., Venezianische Malerei und die Erfindung der Kunst, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian.
Brown, J., Artistic Relations between Spain and England 1604–1655, in: Sale of the Century, 2002. 
Brucher, G., Deckenfresken, in: Die Kunst des Barock in Österreich (hg.v. G. Brucher), Salzburg 1994.



385

LITERATURBrucher, G., Geschichte der venezianischen Malerei, Bd. I: Von den Mosaiken von S. Marco bis zum 15. 
Jahrhundert, Wien/Köln/Weimar 2007.

Brucher, G., Geschichte der venezianischen Malerei, Bd. II: Von Giovanni Bellini bis Vittore Carpaccio, 
Wien/Köln/Weimar 2010.

Brucher, G., Sehen lernen am Beispiel Kandinsky. Ein Beitrag zur kunsthistorischen Methodik, Salzburg 
2001.

Calvesi, M., „La morte di bacio“: saggio sull’ ermetismo di Giorgione, in: Storia dell’ Arte, 1970.
Caroselli, S., A Portrait Bust of Caterina Cornaro by Tullio Lombardo, in: Bulletin of the Detroit Institute of 

Arts, 61, 1983, Nr. 1–2.
Castelfranchi Vegas, L., Italien und Flandern. Die Geburt der Renaissance, Stuttgart/Zürich 1994.
Castelfranco, G., Note su Giorgione, in: Bolletino d’Arte 40, 1955.
Castiglione, B., Libro del Cortegiano, Bd. I, Venedig 1528.
Chiari Moretto Wiel, A., Il Cristo portacroce della Scuola di San Rocco e la sua lunetta, in: Atti dell’ Istituto 

Veneto dei Scienze, Lettere ed Arti CLVI, 1997–1998.
Chiari Moretto Wiel, M.A., Per una nuova cronologia di Giulio Campagnola incisore, in: Arte Veneta 1988.
Chiarini, G., in: AK Tiziano nelle Gallerie Fiorentine, Florenz 1978. 
Chiarini, M., Tre dipinti restaurati, in: Tiziano e Venezia, 1980. 
Clark, K., Landscape into art, London 1949.
Clark, K., Über das Nackte in der Malerei, London 1958.
Cline, R.H., Heart and Eyes, in: Romance Philology 25.
Cohen, S., A New Perspective on Giorgione’s Three Philosophers, in: Gazette des Beaux-Arts CXXVI, 1995.
Coletti, L., Tutta la pittura di Giorgione, Mailand 1955.
Coletti, L., Un tema giorgionesco, in: Emporium, 1955.
Coliva, A., Galleria Borghese, Rom 1994.
Conway, M., Giorgione, a new study of his art as landscape painter, London 1929.
Cook, H., Giorgione, London 1907. 
Cook, H., Some venetian portraits in English possession, in: Burlington Magazine, 1906.
Cook, J., Giorgione, London 1900.
Cook, J., Two early Giorgiones in Sir Martin Conway’s collection, in: Burlington Magazine 6, 1904–1905, 

S. 156ff.
Crowe & Cavalcaselle, Titian. His Life and Times, London 1877.
Crowe & Cavalcaselle, Tizian (deutsche Ausgabe), Bd.1, Leipzig 1877. 
Crowe, J.A, u. Cavalcaselle, G.B., A history of painting in North Italy, vol. II, London 1871.
Crowe, J.A., u. Cavalcaselle, G.B., Titian. His Life and Times, I, London 1877. 
Crowe, J.A., u. Cavalcaselle, G.B., Tiziano, La sua vita e i suoi tempi, Florenz 1877.
D.A. Brown, Text zur Hl. Familie-Benson von, Kat.-Nr. 2, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, in: AK, 

Wien, Kunsthistorisches Museum; Wien 2004.
Debrunner, H., A Masterpiece by Lorenzo Lotto, in: Burlington Magazine, LIII, 1928.
Del Torre Scheuch, F., Katalogbeitrag, Nr. 4, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004.
Dezallier d’Argenville, A. J., Abrégé de la vie des plus fameux peintres, Bd. I, Paris 1762.
Dittmann, L., Farbgestaltung und Farbtheorie in der abendländischen Malerei. Eine Einführung, Darmstadt 

1987.
Dolce, L., Dialogo della pittura di M. Lodovico Dolce, intitolato l’Aretino, ed. M.W. Roskill, New York 1968.
Drost, W., Strukturwandel von der frühen zur hohen Renaissance, Giambellino, Giorgione, in: Konsthisto-

risk Tidskrift XXVII, 1958. 
Dube, W.D., Alte Pinakothek München (mit Katalog-Text v. Eikemeier), Paris, o.J. 
Dülberg, A., Privatporträts. Geschichte und Ikonologie einer Gattung im 15. und 16. Jahrhundert, Berlin 

1990.
Dunkerton, J., u. Penny, N., Noli me tangere. London, The National Gallery, in: Tiziano. Amor Sacro e 

Amor Profano (AK, Rom, Palazzo delle esposizioni, hg. v. M.G. Bernardini), Mailand 1995.
Dunkerton, J., Developments in Colour and Texture in Venetian Painting of the Early 16th Century, in: F. 

Ames-Lewis (Hg.), New Interpretations of Venetian Renaissance Painting, London 1994.
Dussler, L., Review of ‚Rodolfo Pallucchini, Tiziano‘, in: Pantheon 28, 1970.
Dussler, L., Sebastiano del Piombo, Basel 1942. 
Egan, P., Poesia and the Fête Champêtre, in: The Art Bulletin 41, 1959. 
Eikemeier, P., u. Kultzen, R., Venezianische Gemälde des 15. und 16. Jahrhunderts (Katalog der Alten 

Pinakothek), München 1971.
Einstein, A., Das elfte Buch der Frottole, in: Zeitschrift für Musikwissenschaft X, 1928.
Eller, W., Giorgione. Werkverzeichnis. Rätsel und Lösung, Petersberg 2007.



386

LITERATUR Elwert, W. T., Pietro Bembo e la vita letteraria del suo tempo, in: La Civiltà Veneziana del Rinascimento, 
Florenz 1958.

Engert, E., Catalog der K.K. Gemäldegalerie im Belvedere zu Wien, Wien 1864.
Falomir, M. (Hg.), Tiziano (AK Museo del Prado, Madrid), Madrid 2003.
Fehl, Ph., The Hidden Genre: A Study of the Concert Champêtre in the Louvre, in: Journal of Aesthetics 

and Art Criticism 16, 1957.
Ferino-Pagden, S. u. Nepi Scirè, G. (Hg.), Giorgione. Mythos und Enigma, AK, Wien, Kunsthistorisches 

Museum, Wien 2004.
Ferino-Pagden, S., Frauenbilder-Liebesbilder, in: AK Bellini. Giorgione. Tizian.
Ferino-Pagden, S., Kat.-Nr. 39, Beitrag zur Flora, Kat.-Nr. 42., in: AK Bellini. Giorgione. Tizian, Wien 2006.
Ferino-Pagden, S., Kat.-Beitr. Kat.-Nr. 11, 12, 17, 18, 20, in: AK Giorgione, Mythos und Enigma, Wien 

2004.
Ferino-Pagden, S., Neues in alten Bildern, in: Neues Museum 3 /4, 1992.
Ferino-Pagden. S., Kat.-Beitr. zum Bogenschützen, Kat.-Beitr. Nr. 10., in: AK Giorgione. Mythos und 

Enigma. 
Ferrara, D., Text zur Kreuztragung Christi, Kat.-Nr. 15, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004. 
Ferriguto, A., Attraverso i „misteri“ di Giorgione, Castelfranco 1933.
Ferriguto, A., Giorgione e il dramma, in: Venezia e l’Europa (Atti del XVIII congresso internazionale di 

storia dell’arte), Venedig 1956.
Ferriguto, A., Il significato della tempesta di Giorgione, Padua 1923.
Fiocco, G., Giorgione, Bergamo 1948. 
Fiocco, G., Giorgione, Hamburg 1941.
Fiocco, G., Giovanni Antonio Pordenone, Pordenone 1939.
Fiocco, G., La giovinezza di Giulio Campagnola, in: L’Arte 18, 1915, S. 138ff.
Fiocco, G., Un opera magistrale e le sue vicende, in: Emporium 120, 1954. 
Fischer, B., Venezianisch um 1510: Bildnis eines Knaben mit Helm (Restaurierberichte), in: Neues Museum 

3 /4 1992. 
Fomichova, T., The History of Giorgione’s Judith and its restoration, in: The Burlington Magazine CXV, 

1973.
Fomichova, T., La vera dimensione della Giuditta di Giorgione, in: Soobščenija, 1956.
Foscari, L., Iconografia di Tiziano, Venedig 1935. 
Franco, G., Habiti delle donne veneziane intagliate in rame, Venedig um 1610. 
Freedberg, S.J., Painting in Italy, 1500 to 1600, Harmondsworth 1971. 
Freedman, L., The Schiavona: Titian’s Response to the Paragone between Painting and Sculpture, in: Arte 

Veneta 41, 1987.
Freedman, L., Titian’s Portraits through Aretino’s Lens, Pennsylvania 1995.
Friedeberg, M., Über das Konzert im Palazzo Pitti, in: Zeitschrift für Bildende Kunst, 1917. 
Friedrich, H., Epochen der italienischen Lyrik, Frankfurt a.M. 1964. 
Frings, G., Giorgiones Ländliches Konzert: Darstellung der Musik als künstlerisches Programm in der vene-

zianischen Malerei der Renaissance, Berlin 1999.
Fry, E., Titian’s Sacred and Profane Love, in: Portfolio 1979. 
Fumiciova, D., I dipinti di Tiziano nelle Raccolte dell’ Hermitage, in: Arte Veneta 21, 1967. 
Furlan, C., Il Pordenone, Mailand 1988.
Gabriele, M., Die drei Philosophen, die Weisen aus dem Morgenland und das Nokturlabium, in: Giorgione. 

Mythos und Enigma.
Gallo, R., Per la datazione della Pala di San Giovanni Crisostomo di „Sebastiano Veneziano“, in: Arte 

Veneta 7, 1953.
Gamba, C. Artikel zu Cavazzola, in: Thieme-Becker, Allgemeines Lexikon der bildenden Künstler, Bd. 5, 

Nachdruck Leipzig 1999. 
Gamba, C., Il mio Giorgione, in: Arte Veneta 8, 1954.
Gamba, C., Paolo Morando detto il Cavazzola, in: Rassegna d’Arte V, 1905.
Garas, K., Bildnisse der Renaissance. II. Dürer und Giorgione, in: Acta Historiae Artium Academiae Scien-

tiarum Hungaricae XVIII.
Garas, K., Giorgione et Giorgionisme au XVIIe siècle, III, in: Bulletin du Musée Hongrois des Beaux-Arts 

28, 1966.
Garas, K., The So-Called Piombo Portrait in the Museum of Fine Arts, in: Acta Historiae Artium, 1, 1953.
Gentili, A., u. Bertini, C., Sebastiano del Piombo. La Pala di San Giovanni Crisostomo, Venedig 1985.
Gentili, A., A proposito di Giorgione: aspirazioni, esiti e limiti dell’iconologica, in: Giorgione – entmythi-

siert, Akten des Giorgione-Symposiums in Wien 2004, Turnhout 2006.



387

LITERATURGentili, A., Da Tiziano a Tiziano. Mito e allegoria nella cultura veneziana, Rom 1980.
Gentili, A., Die Malerei in Venedig von 1450 bis 1515, in: Venedig. Kunst & Architektur (hg. von G. Ro-

manelli), Köln 1997.
Gentili, A., Giorgio da Castelfranco, detto Giorgione, in: Dizionario Biografico degli Italiani 55, Rom 2000.
Gentili, A., Giorgione, in: Malerei in Venedig, München 2003.
Gentili, A., Giorgiones Spuren. Die jüdische Kultur und die astrologische Wissenschaft, in: Giorgione. 

Mythos und Enigma.
Gentili, A., Per la demitizzazione di Giorgione: Documenti, ipotesi, provocazioni, in: Giorgione e la cultura 

veneta, Venedig 1981.
Gentili, A., Sebastiano Luciani a Venezia. AK Viterbo Museo Civico (hg. v. C. Barbieri), Rom 2004.
Giorgione e i Giorgioneschi, AK Venedig 1955 (a cura di P. Zampetti). 
Gioseffi, D., Tiziano, Bergamo 1959.
Godfrey, F.M., The new Giorgione at Oxford, in: The Connoisseur, März 1953, S. 9.
Goffen, R., Giovanni Bellini, New Haven u. London 1989.
Goffen, R., Titian’s women, New Haven/London 1997. 
Goldfarb, H., An Early Masterpiece by Titian Rediscovered and Its Stylistic Implications, in: Burlington Ma-

gazine CXXVI, 1984.
Goldscheider, L., Michelangelo. Gemälde. Skulpturen. Architekturen, Köln 1964.
Gombosi, G., Artikel zu Sebastiano del Piombo, in: Thieme Becker Künstlerlexikon 27, Leipzig 1933.
Gombrich, E.H., Der fruchtbare Moment: Vom Zeitelement in der bildenden Kunst, in: Bild und Auge. 

Neue Studien zur Psychologie der bildlichen Darstellung, Stuttgart 1984.
Gould, C., New Light on Titian’s Schiavona-Portrait, in: The Burlington Magazine 103, 1961. 
Gould, C., The Pala di San Giovanni Crisostomo and later Giorgione, in: Arte Veneta XXIII, 1969.
Gould, C., The sixteenth-century venetia school (National Gallery Catalogues), London 1959.
Gould, G., A famous Titian restored, in: The Burlington Magazine, 1958.
Gronau, G., Giorgione, in: Thieme/Becker, Allgemeines Lexikon der Bildenden Künstler, XIV, Leipzig 1921. 
Gronau, G., Kritische Studien zu Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXXI, 1908.
Grummond, M.T. de, Giorgione’s Tempest: The Legend of St. Theodore, in: L’Arte Veneta V, 18–20, 1972.
Grummond, M.T. de, VV and related inscriptions in Giorgione, Titian and Dürer, in: The Art Bulletin 57, 

1975.
Hadeln, D. v., Sansovinos Venetia als Quelle für die Geschichte der venezianischen Malerei, in: Jahrbuch 

der Königlich Preuszischen Kunstsammlungen 31, 1910.
Hadeln, D. v., Tizians Bildnis der Laura dei Dianti in Modena, in: Münchner Jahrbuch, VI, 1911.
Hartlaub, G. F., Giorgiones Geheimnis. Ein kunstgeschichtlicher Beitrag zur Mystik der Renaissance, Mün-

chen 1925.
Hartlaub, G.F., Zu den Bildmotiven des Giorgione, in: Zeitschrift für Kunstwissenschaft VII–VIII, 1953–

1954.
Hartt, F., History of Italian Renaissance Art, New York 1987. 
Heiden, R. an der, Die Alte Pinakothek. Sammlungsgeschichte, Bau und Bilder, München 1998.
Heinemann, F., Giovanni Bellini e i Belliniani, 2 Bde., Venedig 1959.
Heinz-Mohr, G., Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst, München 1981.
Helke, G., Giorgione als Maler des Paragone, in: Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien, Bd. 1, 

1999.
Hellmann, M., Grundzüge der Geschichte Venedigs, Darmstadt 1976.
Hendy, Ph., More about Giorgione’s Daniel and Susannah at Glasgow, in: Arte Veneta 8, 1954.
Hermanin, F., Il mito di Giorgione, Spoleto 1933. 
Herzner, J. L., Text zum Bildnis des Francesco Maria I. della Rovere, Kat.-Nr. 1., in: AK Giorgione. Mythos 

und Enigma, Wien 2004. 
Hetzer, T., Venezianische Malerei. Von ihren Anfängen bis zum Tode Tintorettos, Stuttgart 1985, S. 302.
Hetzer, Th., Artikel zu Tizian, in: Thieme-Becker, Künstlerlexikon 34, Leipzig 1940 (1926). 
Hetzer, Th., Die frühen Gemälde des Tizian. Eine stilkritische Untersuchung, Basel 1920.
Hetzer, Th., Tizian. Geschichte seiner Farbe. Die frühen Gemälde. Bildnisse (Schriften Theodor Hetzers, Bd. 

7), Stuttgart 1992.
Hetzer, Th., Venezianische Malerei. Von ihren Anfängen bis zum Tode Tintorettos, Stuttgart 1985.
Heydenreich, L.H. u. Passavant, G., Italienische Renaissance. Die großen Meister in der Zeit von 1500–

1540, München 1975. 
Hirst, M., Sebastiano del Piombo, Oxford 1981. 
Hirst, M., u. Laing, K., The Kingston Lacy Judgement of Salomon, in: The Burlington Magazine 128, 1986.
Hofer, P., Die italienische Landschaft im 16. Jahrhundert, Bern 1946.



388

LITERATUR Hoffman, J., Giorgione’s Three Ages of Man, in: Pantheon, 1984.
Holberton, P., Giorgione’s sfumato, in: Giorgione – entmythisiert (Akten des Giorgione-Symposiums in 

Wien 2004), Turnhout 2006.
Holberton, P., Of Antique and Other Figures. Metaphor in Early Renaissance Art, in: World and Image 1, 

1985.
Holberton, P., The Pastorale of Fête Champêtre in the early Sixteenth Century, in: Manca 1993.
Holberton, P., Varieties of giorgionismo, in: New Interpretations of Venetian Renaissance Painting (hg. v. F. 

Ames-Lewis), London 1994.
Holmes, C., Giorgione, problems at Trafalgar Square, in: Burlington Magazine 42, 1923.
Holmes, Ch. J., La Schiavona by Titian, in: The Burlington Magazine 26, 1914.
Hope, C., Giorgiones Fortuna critica, in: Giorgione. Mythos und Enigma (AK hg. von S. Ferino-Pagden u. 

G. Nepi Scirè), Wien 2004.
Hope, C., Problems of interpretation in Titian’s erotic paintings, in: Tiziano e Venezia, Kongressakten, 

Vicenza 1980. 
Hope, Ch. u. Van Asperen de Boer, J.R.J., Underdrawings by Giorgione and His Circle, in: Le Dessin sousja-

cent dans la peinture (hg. v. H. Verougstraten-Marcq u. R. Schoute), Louvain 1991.
Hope, Ch., Giorgiones Fortuna critica, in: Giorgione. Mythos und Enigma (AK, Wien, Kunsthistorisches 

Museum, hg. v. S. Ferino-Pagden u. G. Nepi Scirè), Wien 2004.
Hope, Ch., Rezension von Chiarini 1978, in: The Burlington Magazine, 122, Nr. 932 (Nov. 1980).
Hope, Ch., Titian, London 2003.
Hornig, C., Giorgiones Spätwerk, in: Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie III, vol. VI, 1976.
Hornig, Ch., Cavazzola, München 1976. 
Hornig, Ch., Giorgione – oder nicht? Mit einem Verzeichnis der abzuschreibenden Gemälde, in: Pantheon 

50, 1992. 
Hornig, Ch., Giorgiones Spätwerk, in: Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie III, VI.
Hornig, Ch., Giorgiones Spätwerk, München 1987.
Hornig, Ch., Una nuova proposta per i Tre Filosofi, in: Giorgione. Atti del Convegno 1979.
Hourticq, L., La jeunesse de Titien, peinture et poesie, la nature – l’amour – la foi, Paris 1919.
Hourticq, L., Le problème de Giorgione, Paris 1930.
Howard, D., Venedig: Gesellschaft und Kultur, in: Bellini, Giorgione, Tizian und die Renaissance der vene-

zianischen Malerei (AK, Wien, Kunsthistorisches Museum 2006/2007; hg. v. D. A. Brown u. S. Ferino-
Pagden).

Howard, S., The Dresden Venus and it’s kin: mutation and retrieval of types, in: Art Quaterly II, 1, 1979.
Humfrey, B., Sakrale Bilder, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian.
Humfrey, P., The Altarpiece in Renaissance Venice, New Haven/London 1993.
Humfrey, P., u Kemp, M., Giorgione, in: Crowe’s Dictionary of Art (hg. v. J. Turner) vol. 12, New York 1996.
Humfrey, P., Painting in Renaissance Venice, New Haven/London 1995. 
Humfrey, P., Sakrale Bilder, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian, 2006.
Humfrey, P., Titian. The Complete Paintings, New York 2007. 
Humfrey, P., in: AK The Age of Titian (exh. cat. National Gallery of Scotland), Edinburgh 2004.
Hunger, H., Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, Wien 1959.
Huse, N., u. Wolters, W., Venedig. Die Kunst der Renaissance. Architektur, Skulptur, Malerei 1460–1590, 

München 1996.
Hüttinger, E., Venezianische Malerei, Zürich 1959.
Itten, J., Kunst der Farbe (Studienausgabe), Ravensburg 1970.
Jantzen, H., Über Prinzipien der Farbgebung in der Malerei, in: Über den gotischen Kirchenraum und 

andere Aufsätze von Hans Jantzen, Berlin 1951.
Joannides, B., On Some Borrowings and Non-Borrowings from Central Italian and Antique Art in the Work 

of Titian, c. 1510–c. 1550, in: Paragone, 487, 1990.
Joannides, B., Titian to 1518, The Assumption of Genius, New Haven/London 2001.
Joannides, P., On some Borrowings and Non-Borrowings from Central Italian and Antique Art in the Work 

of Titian, in: Paragone, no. 487, 1990.
Junkerman, A.Ch., Bellissima Donna: An Interdisciplinary Study of Venetian Sensuous Half-Length Images 

of the early Sixteenth Century, Diss. University of California, Berkely 1988.
Junkermann, A. C., The Lady and the Laurel. Gender and the Meaning in Giorgione’s Laura in: Oxford Art 

Journal XVI, 1993.
Justi, L., Giorgione, 2 Bde., Berlin 1908 u. Berlin 1937 (Neuausgabe).
Justi, L., Giorgione, 2. Aufl., 1926. 
Justi, L., Giorgione, Bd. 1, Berlin 1936.



389

LITERATUR
Kahr, M., Titian, The Hypnerotomachia Poliphili. Woodcuts and Antiquity, in Gazette des Beaux-Arts, 

1966.
Kaminski, M., Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998.
Kandinsky, W., Über Bühnenkomposition, in: Der „Blaue Reiter“. Dokumentarische Neuausgabe, Mün-

chen/Zürich 1984. 
Kennedy, J.G., Tizian um 1490–1576, Köln 2006.
Klauner, F., in: Kunsthistorisches Museum, Wien, Katalog der Gemäldegalerie I. Teil, Wien 1960.
Klauner, F., Venezianische Landschaftsdarstellung von Jacopo Bellini bis Tizian, in: Jahrbuch der Kunsthis-

torischen Sammlungen in Wien, Bd. 54 (NF XVII), 1958, S. 135.
Klauner, F., Zur Symbolik von Giorgiones Drei Philosophen, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlun-

gen in Wien LI, 1955.
Klein, R., Die Bibliothek von Mirandola und das Giorgione zugeschriebene Concert Champêtre, in: Zeit-

schrift für Kunstgeschichte 30, 1967.
Koos, M., Kat.Text zum Bildnis eines jungen Mannes (gen. „Brocardo“), Kat.-Nr. 16, in: AK Giorgione. 

Mythos und Enigma, Wien 2004. 
Koos, M., Katalogbeitrag Nr. 6., in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004.
Kreitler, H., u. Kreitler, S., Psychologie der Kunst, Stuttgart u.a. 1980.
Kretschmayr, H., Geschichte von Venedig, 2. Bd., Gotha 1920.
Kurowski, F., Venedig. Das tausendjährige Weltreich im Mittelmeer, München/Berlin 1981.
Laclotte, N., Vincenzo Catena, in: Le Siècle de Titien, 1993.
Lane, F.C., Seerepublik Venedig, München 1980.
Leitgeb, M.C., Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philosophie der Liebe, Holzhau-

sen 2010. 
Leonardo da Vinci, Traktat von der Malerei (übers. v. H. Ludwig und ed. v. N. Herzfeld), Jena 1925. 
Lermolieff, I., (= G. Morelli), Die Werke italienischer Meister in den Galerien von München, Dresden und 

Berlin, Leipzig 1880.
Lermolieff, I. (= G. Morelli), Kunstkritische Studien über italienische Malerei. Die Galerien zu Berlin, Lepzig 

1893.
Longhi, R., Cartella Tizianesca, in: Vita Artistica II, 1927.
Longhi, R., Officina Ferrarese, Rom 1934. 
Longhi, R., Polemica su Giorgione, in: Scuola e Vita, 1954, n.9.
Longhi, R., Viatico per cinque secoli di pittura veneziana, Florenz 1946; Deutsche Ausgabe: Venezianische 

Malerei, Berlin 1995.
Lorenzetti, G., Un dilettante incisore veneziano del XVIII secolo, A. M. Zanetti di Gerolamo, Venezia 1917.
Lübke, W., Grundriss der Kunstgeschichte, Bd. II, Stuttgart 1887.
Lucco, M., Giorgione, Mailand 1995.
Lucco, M., Il Giudizio di Salomone di Sebastiano del Piombo a Kingston Lacy, in: Eidos 1, 1987. 
Lucco, M., Kat.-Text zur Allendale-Anbetung v. Kat.-Nr. 17, in: Bellini, Giorgione, Tizian und die Renais-

sance der venezianischen Malerei (AK, Wien, Kunsthistorisches Museum, hg. von D.A. Brown u. S. 
Ferino-Pagden, Wien 2006).

Lucco, M., Kat.-Beitr. Kat.-Nr. 2. In: AK Sebastiano del Piombo.
Lucco, M., Kat.-Beitr., in: AK Belini. Giorgione. Tizian.
Lucco, M., L’opera completa di Sebastiano del Piombo, Mailand 1980.
Lucco, M., La giovinezza del Pordenone, in: Giornata di studio sul Pordenone (hg.v. P. Ceschi Lavagetto), 

Piacenza 1981. 
Lucco, M., Le „Tre Età dell’ Uomo“ della Galleria Palatina, Florenz 1989.
Lucco, M., Sakrale Geschichten, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian.
Lucco, M., Sakrale Geschichten, Kat.-Nr. 21, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian.
Lucco, M., Sebastiano del Piombo in Venedig, in: AK Sebastiano del Piombo.
Lucco, M., Text zum Bildnis eines jungen Mannes im Pelz, in: Raffaels Grazie – Michelangelos Furor. Sebas-

tiano del Piombo 1485–1547, AK, Berlin, Staatliche Museen, Gemäldegalerie, Berlin 2008.
Lucco, M., Venezia, 1500–1540, in: La pittura nel Veneto. Il Cinquecento, I, Mailand 1996.
Lurker, M., Der Kreis als Symbol im Denken, Glauben und künstlerischen Gestalten der Menschheit, Tü-

bingen 1981.
Magugliani, L., Introduzione a Giorgione ed alla pittura veneziana del rinascimento, Mailand 1970.
Marconato, R., Il Volto di Giorgione. La vita di un grande maestro ricostruita attraverso i suoi dipinti, 

Padova 2010.
Markova, V., I Leonardeschi a Milano, Mailand 1991.



390

LITERATUR Martin, A.J., Lexikon-Artikel zu „Giorgione“, in: Saur – Allgemeines Künstlerlexikon. Die Bildenden Künst-
ler aller Zeiten und Völker (hg. von G. Meissner), Bd. 54, München/Leipzig 2007.

Martin, A.J., Savoldos sogenanntes Bildnis des Gaston de Foix. Zum Problem des Paragone in der Kunst 
und Kunsttheorie der italienischen Renaissance, Sigmaringen 1995.

Maschio, R., (Hg.), Per la biografia di Giorgione, in: I Tempi di Giorgione, Rom 1994.
Mather, F. J., Venetian painters, New York 1936. 
Maxon, J., Three new books on Tizian, in: The Burlington Magazine, 112, 1970.
Mayer, A.L., Zur Giorgione-Tizian-Frage, in: Pantheon X, 1932. 
Mechel, C. v., Verzeichniß der Gemälde der K.K. Bilder Gallerie in Wien, Wien 1783, S. 10, Nr. 36. 
Meilman, P., Titian and the Altarpiece in Renaissance Venice, Cambridge 2000.
Meiss, M., Sleep in Venice. Ancient Myths and Renaissance Proclivities (Proceedings of the American Philo-

sophical Society, 110, nr. 5), Philadelphia 1966.
Meller, P., I Tre Filosofi di Giorgione, in: Giorgione e l’Umanesimo veneziano (Symposiumsbeiträge, Vene-

dig 1978), 1981.
Meller, P., La Madre di Giorgione, in: Giorgione. Atti del Convegno.
Merkel, E., Sacra Conversazione, in: AK Giorgione a Venezia.
Merkel, E., Sebastiano Luciani, detto fra’ Sebastiano del Piombo, in: AK Giorgione a Venezia (hg.v. A.A. 

Ruggeri u. P.L. Fantelli), Mailand 1978.
Michiel, M., Der Anonimo Morelliano (Marcantonio Michiel’s Notizia d’opera del disegno), hg. u. übers. v. 

Th. v. Frimmel, Wien 1988.
Middeldorf, U., Eine Zeichnung von Giulio Campagnola, in: Festschrift Martin Wackernagel, Köln/Graz 

1958.
Milanesi, G., Les correspondents de Michel-Angelo, I, Sebastiano del Piombo, Paris 1890.
Montelatici, D., Villa Borghese, 1700.
Morassi, A., Esordi di Tiziano, in: Arte Veneta VIII, 1954.
Morassi, A., Giorgione, in: Rinascimento Europeo e Rinascimento Veneziano, Florenz 1967. 
Morassi, A., Giorgione, Mailand 1942.
Morassi, A., The Ashmolian Madonna, in: The Burlington Magazine, 1951, S. 212. 
Morassi, A., Tiziano Vecellio, in: Enciclopedia dell’ Arte XIV, 1966. 
Morassi, A., Tiziano, gli affreschi della Scuola del Santo a Padova, Mailand 1958.
Morelli, G., u. Richter, J., Italienische Malerei der Renaissance im Briefwechsel 1876–1891 (hg. v. J. u. G. 

Richter), Baden-Baden 1960.
Morelli, G. (s. Lermolieff), Le opere dei maestri italiani nelle Gallerie di Monaco, Dresda e Berlino, Bologna 

1886. 
Morelli, G., Italian Painters, 2 vols., London 1892.
Moschini Marconi, S., Gallerie dell’ Accademia di Venezia, Opere d’arte del secolo XVI, Rom 1962.
Moschini Marconi, S., Katalogbeitrag S. 143ff., Röntgenaufnahme Abb. 132, Mailand, in: AK Giorgione a 

Venezia, Galleria dell’Accademia, 1978.
Moschini, V., La Vecchia di Giorgione nel suo aspetto genuino, in: Arte Veneta III. 
Moser, P.D., Nochmals zu den Drei Philosophen: Ist der „Giorgione-Code“ im Kunsthistorischen Museum 

wirklich geknackt worden?, in: Was aus Fehlern zu lernen ist – in Alltag, Wissenschaft und Kunst (hg. 
v. O. Neumaier), Wien/Münster 2010.

Mravik, L., Contribution à quelques problèmes du Portrait de ‚Brocardus‘ de Budapest, in: Bulletin du 
Musée Hongroise des Beaux-Arts 36, 1971.

Mucchi, L., Caratteri radiografici della Pittura di Giorgione, Bd. 3 v. I, Tempi di Giorgione, Florenz 1978. 
Muraro, M., Les Trésor de Venice, Genf 1963.
Muraro, M., The political interpretation of Giorgione’s frescoes on the Fondaco dei Tedeschi, in: Gazette 

des Beaux-Arts, 6e, LXXXVI.
Muti, C., Brocardo, Antonio, in: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. XIV, Rom 1972.
Nardi, B., I Tre Filosofi di Giorgione, in: Il Mondo, 23. 8. 1955.
Naredi-Rainer, P. v., Architektur und Harmonie. Zahl, Maß und Proportion in der abendländischen Bau-

kunst, Köln 1982.
Natali, A., La pittura Italiana alla Galleria degli Ufficii, Florenz 2000.
Nepi Scirè, G. u. Ferino-Pagden, Katalogbeitrag Nr. 8, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004.
Nepi Scirè, G., Die Accademia in Venedig. Meisterwerke venezianischer Malerei, München 1991.
Nepi Scirè, G., Giorgione. Nuda, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig 1978), Mailand 1978.
Nepi Scirè, G., Kat.-Beitr. zu Giorgiones La Tempesta, Nr. 7, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 

2004.
Nepi Scirè, G., Katalogbeitrag von Nr. 14, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004.



391

LITERATURNepi Scirè, G., Tiziano Vecellio. San Marco in Trono fra i Santi Cosma, Damiano, Rocco e Sebastiano, in: 
AK Venezia e la peste, Venedig 1979.

Nepi Scirè, Kat.-Beitr., Nr. 62, in: AK Leonardo & Venezia, Venedig 1992, hg. von Nepi Scirè u. P.C. Marani, 
Mailand 1992. 

Nepi Scirè, G., Die Accademia in Venedig. Meisterwerke venezianischer Malerei, München 1991.
Nepi Scirè, G., Giorgione, Cristo portacroce, in: Leonardo & Venezia, AK (Venedig 1992), hg. v. G. Nepi 

Scirè u. P.C. Marani, Mailand 1992.
Neumeyer, A., Der Blick aus dem Bilde, Berlin 1964.
Newton, S.M, Hommage to a poet, in: The Metropolitan Museum of Art Bulletin, 1971. 
Noe H.A., Messer Giacomo zin Laura, in: Nederlands Kunsthistorisch Jaarboek II, 1960. 
Nordenfalk, C., Tizian’s Allegories on the Fondaco de’ Tedeschi, in: Gazette des Beaux-Arts XL, 1952.
Nova, A., Paragone-Debatte und gemalte Theorie in der Zeit Cellinis, in: Benvenuto Cellini: Kunst und 

Kunsttheorie im 16. Jahrhundert, Köln 2003.
Oberhuber, K., Giorgione, in: Atti del Convegno Internazionale di Studio per il 5 Centenario della Nascita, 

Castelfranco, Mai 1978, Venedig 1979. 
Oberthaler, E., u. Walmsley, E., Technologische Studien zu den Malweisen, in: AK Bellini, Giorgione, Tizian 

2006.
Oettinger, K., Die wahre Giorgione-Venus, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen, N.F., Bd. 13, 

Wien 1944. 
Oettinger, K., Giorgione und Tizian am Fondaco dei Tedeschi in Venedig, in: Belvedere 1932 II.
Ost, H., Tizians sogenannte Venus von Urbino und andere Buhlerinnen. Festschrift für E. Trier zum 60. 

Geburtstag, Berlin 1981.
Paatz, W., Giorgione im Wetteifer mit Mantegna, Leonardo und Michelangelo, Heidelberg 1959.
Padoan, G., Il mito di Giorgione intelettuale, in: Giorgione e l’Umanesimo veneziano, Symposiumsbeiträge 

(hg. von R. Pallucchini) I, Florenz 1981. 
Padovani, S., Kat.-Nr. 3, S. 146, in: AK Titian. Prince of Painters, Venedig 1990.
Pallucchini, R., Giorgione, Mailand 1955.
Pallucchini, R., Giovanni Bellini, in: AK Venedig 1949.
Pallucchini, R., I capolavori dei Musei Veneti, Venedig 1946.
Pallucchini, R., I due „creati“ di Giorgione: Sebastiano e Tiziano, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig, 

Gallerie dell’Accademia, 1978), Mailand 1978.
Pallucchini, R., I Vivarini (Antonio, Bartolomeo, Alvise), Venedig 1962.
Pallucchini, R., Il restauro del Ritratto di Gentiluomo veneziano K. 475, in: Arte Veneta, 1962.
Pallucchini, R., La Formazione di Sebastiano del Piombo, in: La Critica d’Arte, 1935.
Pallucchini, R., Sebastiano Veniziano, Mailand 1944.
Pallucchini, R., Tiziano, 2 Bde., Florenz 1969.
Pallucchini, R., Un nuovo Giorgione at Oxford, in: Arte Veneta 1949.
Panofsky, E., Problems in Titian mostly iconographic, New York, London 1969. 
Panofsky, E., Studies in Iconology, Oxford 1939, New York 1962.
Panowsky, E, Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst der Renaissance (Studies in 

Iconology), Köln 1980.
Parker, K.T., The Tallard Madonna, in: Ashmolean Museum, Report of the Visitors 1949.
Parronchi, A., Giorgione e Raffaelo, Bologna 1989.
Paschini, P., Le collezioni archeologiche dei prelati Grimani nel Cinquecento, in: Atti della Pontificia Acca-

demia Romana di Archeologia, 1926–27, V.
Pater, W., Die Renaissance, Jena/Leipzig 1906 (1877).
Pedrocco, F., L’iconografia delle cortigiane, in: AK Il Gioco dell’Amore. Le cortigiane di Venezia dal Trecento 

al Settecento (Venedig 1990), Mailand 1990.
Pedrocco, F., Tizian, München 2000. 
Pembroke, S., A Catalogue of the Paintings and Drawings in the Collection at Wilton House, London/

New York.
Penny, N., Noli me tangere, in: Titian 2003, Nr. 4.
Penther, D., Kritischer Besuch in der Eremitage zu St. Petersburg, in: Allgemeine Kunstchronik, Wien 1883. 
Pergola, P. della, Giorgione, Mailand 1955.
Perissa Torrini, A., Dokumente, Quellen, Nachrichten, in: Giorgione. Mythos und Enigma (AK, Wien, 

Kunsthistorisches Museum; hg.v. S. Ferino-Pagden u. G. Nepi Scirè), Wien 2004.
Perissa Torrini, A., Giorgione, Florenz 1993.
Phillips, C., Some Figures by Giorgione, in: Burlington Magazine 14, 1908–09.
Phillips, C., The Earlier works of Titian, London 1906. 



392

LITERATUR Phillips, Cl., L’exposition des Maîtres anciens à la Royal Academy, in: Gazette des Beaux-Arts, 1893.
Phillips, D., The Leadership of Giorgione (The American Federation of Arts), Washington 1937.
Pigler, A., Astrology and Jerome Bosch, in: Burlington Magazine, 1950.
Pignatti, T., Giorgione e Tiziano, in: AK Titian-Prince of Painters (Washington, National Gallery), 1991. 
Pignatti, T., Giorgione, Mailand 1978.
Pignatti, T., Gli inizi di Giorgione, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig; Gallerie dell’Accademia, 1978), 

Mailand 1978.
Pignatti, T., Gli inizi di Tiziano (1505–1511), in: Titianus Cadorinus, Vicenza 1982.
Pignatti, T., Pedrocco, F., Giorgione, München 1999.
Plutarch, Questiones conviviales (ed. übers. v. A. Clement u. H. B. Hoffleit), Moralia 681, Buch 5, 7, 

S. 421ff., Bd. VIII, Cambridge 1969.
Pochat, G., Bildzeit, Bd. 3, in Druck, o.S.
Pochat, G., Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Landschaftsmalerei von der Antike bis 

zur Renaissance, Berlin/New York 1973.
Pochat, G., Giorgione’s Tempesta, Fortuna and Neo-Platonisme, in: Kunst, Kultur, Ästhetik, gesammelte 

Aufsätze, Wien/Berlin 2009.
Pochat, G., Giorgiones Drei Philosophen im Lichte der zeitgenössischen Naturphilosophie, in: Kunst, Kul-

tur, Ästhetik. Gesammelte Aufsätze (hg. v. J.K. Eberlein), Berlin 2009.
Poch-Kalous, M., Die Gemäldegalerie der Akademie der bildenden Künste in Wien (Bearb. d. Bildteiles H. 

Hutter), Wien 1968.
Pope-Hennessy, J., The Portrait in the Renaissance (= The A.W. Mellon Lectures in the Fine Arts), London/

New York 1963.
Pope-Hennessy, J., Tiziano, Mailand 2004.
Posse, H., Die Rekonstruktion der Venus mit dem Cupido von Giorgione, in: Jahrbuch der Preuszischen 

Kunstsammlungen 52, 1931. 
Pozzi, G., Il ritratto della donna nella poesia d’inizio Cinquecento e la pittura di Giorgione, in: Giorgione e 

l’Umanesimo veneziano (Symposiumsbeiträge, Venedig 1978), 1981.
Pozzolo, E.M. dal, Il Lauro di Laura e delle maritate veneziane, in: Mitteilungen des Kunsthistorischen 

Institutes in Florenz XXXVII, 1993. 
Puppi, L., Giorgione e l’architettura, in: Giorgione e l’ Umanesimo Veneziano, Florenz 1981.
Puppi, L., Le case di Tuzio Costanzo, in: Italia Medievale e Umanistica XIII, 1970.
Puppi, L., Une ancienne copie du Cristo e il Manigoldo de Giorgione au Musée des Beaux-Arts, in: Bulletin 

du Musée Nationale Hongroise des Beaux-Arts, 1961.
Rapp, J., Das Tizian-Porträt in Kopenhagen: Ein Bildnis des Giovanni Bellini, in: Zeitschrift für Kunstge-

schichte, 50, 1987.
Rapp, J., Die „Favola“ in Giorgiones Gewitter, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma.
Ravà, A., Il camerino delle antigaglie di Gabriele Vendramin, in: Nuovo Archivio Veneto, n.S. XXII, 1920.
Rearick, W. R., Chi fù il primo maestro di Giorgione?, in: Giorgione, Atti del Convegno Internazionale di 

Studio per il 5 Centenario della Nascita, Castelfranco, Mai 1978, Venedig 1979.
Rearick, W.R., Il disegno veneziano del Cinquecento, Mailand 2001.
Reese, G., Music in the Renaissance, London 1954. 
Riccoboni, A., Un’altra restituzione, in: Emporium CXXI, 1955.
Richter, G. M., Giorgio da Castelfranco called Giorgione, Chicago 1937.
Richter, G. M., Landscape motives in Giorgione’s Venus, in: Burlington Magazine 360, 1933.
Richter, G.M., The Portrait of Isabella d’Este by Cavazzola, in: Burlington Magazine LIV, 1929.
Richter, G.M., The Problem of the Noli me tangere, in: The Burlington Magazine LXV, 1934. 
Richter, G.M., Unfinished pictures by Giorgione, in: Art Bulletin, Sept. 1934. 
Robertson, C., The Giorgione Exhibition in Venice, in: Burlington Magazine 97, 1955. 
Robertson, G., New Giorgione studies, in: Burlington Magazine, Aug. 1971.
Robertson, G., The X-Ray Examination of Titian’s Three Ages of Man in the Bridgewater Collection, in: 

Burlington Magazine, CXIII, 1971.
Robertson, G., Vincenzo Catena, Edinburgh 1954.
Robertson, G., Vincenzo Catena, in: Genius of Venice, 1983.
Rosand, D., Die venezianische Malerei im 16. Jahrhundert, in: Venedig. Kunst & Architektur (hg. v. G. 

Romanelli), Bd. I, Köln 1997.
Rosand, D., Titian, New York 1978. 
Rosini, G., Storia della Pittura Italiana, Pisa 1843.
Roskill, M.W., Dolce’s „Aretino“ and venetian art theory of the Cinquecento, New York 1968.
Roskill, M.W., What is art history?, London 1976.



393

LITERATURRossi, R., Fondaco dei Tedeschi, in: AK Giorgione. Le maraviglie dell’arte, Venedig 2003.
Rossi, S., Kat.-Beitr. Nr. 13, S. 215ff, in: AK Giorgione. Mythos und Enigma, Wien 2004.
Rothschild, E., Tizians Kirschenmadonna, in: Belvedere, Jg. 11, Wien 1932.
Ruggiero, G., The Boundaries of Eros: Sex, Crime and Sexuality in Renaissance Venice, New York 1985.
Ruhemann, H., The cleaning and restoration of the Glasgow Giorgione, in: Burlington Magazine 97, 

1955.
Rumohr, C.F., Italienische Forschungen, Bd. 3, Berlin/Stettin 1831. 
Rusk Shapley, F., The Holy Family by Giorgione, in: Art Quarterly, 1955.
Rylands, P., Palma Vecchio, Cambridge/New York/Melbourne, 1992.
Salvini, R., Giorgione: Un ritratto e molti problemi, in: Pantheon, 1961.
Salvini, R., Leonardo, i Fiamminghi e la cronologia di Giorgione, in: Arte Veneta XXXII (Festschrift Palluc-

chini), 1978.
Sangiorgi, F. (Hg.), Documenti urbinati: inventari del palazzo Ducale (1582–1631), Urbino 1976. 
Sangiorgi, G., Scoperta di un’opera di Giorgione, in: Rassegna italiana 12, Nr. 186, 1933.
Sansovino, F., Venetia città nobilissima et singolare …, Venedig 1581
Saxl, F., Titian and Pietro Aretino, Lectures I, London 1957.
Scanelli, G., Il microcosmo della pittura, Cesena 1657.
Schmidt, W., Giorgione, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXVII, 1904.
Schmidt, W., Zur Kenntnis Giorgiones, in: Repertorium für Kunstwissenschaft XXXI, 1908.
Schneider, N., Porträtmalerei, Hauptwerke europäischer Bildniskunst 1420–1670; Köln 1994.
Schreiber, H., Das Schiff aus Stein. Venedig und die Venezianer. München 1979.
Schrey, T., Tizians Gemälde Jupiter und Kallisto bekannt als „Die himmlische und die irdische Liebe“, in: 

Kunstchronik L, 1915.
Schröer-Trambowsky, S., Giorgione. Knabe mit Pfeil, in: AK Venezia: Kunst aus venezianischen Palästen: 

Sammlungsgeschichte Venedigs vom 13. bis 19. Jahrhundert, Bonn 2002.
Schubring, P., Die Kunst der Hochrenaissance in Italien, Berlin 1926.
Schupbach, W., Doctor Parma’s Medicinal Macaronic: Poem by Bartolotti; Pictures by Giorgione and Titian, 

in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, XLI, 1978.
Segre, R., A rare document on Giorgione, in: Burlington Magazine, Juni 2011.
Settis, S., Giorgione in Sizilien. Zu Datierung und Komposition der Altartafel von Castelfranco, in: AK, 

Giorgione, Mythos und Enigma, Wien 2004.
Settis, S., La Tempesta interpretata. Giorgione, i commitenti, il soggetto, Turin 1978.
Sgarbi, V., Carpaccio, München 1999.
Shapley, F.R., „The Holy Family“ by Giorgione, in: Art Quarterly, 1955.
Shapley, F.R., Catalogue of the Italian Paintings, National Gallery of Art, Washington, 2 vol., Washington 

1979.
Shapley, F.R., Paintings from the S.H. Kress Collection, Italian Schools XV–XVI century, New York/London 

1968.
Shearman, J., Only Connect … Art and the Spectator in the Italian Renaissance, Princeton 1992.
Shearman, J., The Early Italian Pictures in the Collection of her Majesty the Queen, Cambridge 1983.
Sirèn, O., Pictures of the Venetian School in Sweden, in: Burlington Magazine, VI, 1904–1905.
Smyth, C.H., Michelangelo and Giorgione, in: Giorgione. Atti del Convegno internazionale di studio per il 

5° centenario della nascita, Castelfranco Veneto 1978.
Stedman Sheard, W., The Widener Orpheus: Attribution, Type, Invention, in: Collaboration in Italian Re-

naissance Art, New Haven 1978.
Steer, J, Alvise Vivarini. His art and influence, Cambridge 1982.
Steer, J., Venetian Painting. Concise History, London 1970.
Stefani, L., La Tempesta di Giorgione, Padua 1955.
Stefanini, L., La Tempesta di Giorgione e la Hypnerotomachia Polifili di Francesco Colonna, in: Atti e Me-

morie dell’ Accademia Patavina di Scienze, Lettere ed Arti LVIII, 1–17, 1941/42.
Steinböck, W., Giorgiones Judith in Leningrad, in: Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität 

Graz. 7, 1972.
Strauss, E., Koloritgeschichtliche Untersuchungen zur Malerei seit Giotto, München/Berlin 1972.
Suida, W., Die Sammlung Kress, in: Pantheon 1940.
Suida, W., Giorgione. Nouvelles attributions, in: Gazette des Beaux-Arts XIV, 1935. 
Suida, W., Rivendicazioni a Tiziano, in: Vita Artistica, II, 1927.
Suida, W., Spigolature giorgionesche, in: Arte Veneta VIII, 1954.
Suida, W., Titien, Paris 1935.
Suida, W., Tizian, Zürich/Leipzig 1933.



394

LITERATUR Suida, W., Zum Werke des Palma Vecchio, in: Belvedere 10, 11, 1931.
Sutherland, B.D., Nine Reasons why Titian’s Il Bravo should be Re-titled the ‚Arrest of Bacchus‘, in: Venezia 

Cinquecento, III/6, 1993.
Sutton, D., Giorgione und Walter Pater, in: Giorgione, Atti del Convegno.
Tempestini, A., Giovanni Bellini, München 1998.
Tempestini, A., La Sacra Conversazione nella pittura veneta dal 1500 al 1516, in: La pittura nel Veneto. Il 

Cinquecento, III (hg.v. M. Lucco), Mailand 1999.
Teniers, D., Theatrum Pictorium, Antwerpen 1658.
Testori, G., Da Romanino a Giorgione, in: Paragone 159, 1963. 
Thausing, M., Giorgione und Ariosto, Tizian, Palma und Dürer, in: Wiener Kunstbriefe, Leipzig 1884. 
Theissing, H., Die Zeit im Bild, Darmstadt 1987.
Thomas, G.M., Milesios Beschreibung des Deutschen Hauses in Venedig, München 1881.
Tietze, H., u. Tietze-Conrat, E., The Allendale Nativity in the National Gallery, in: Art Bulletin 31, 1949.
Tietze, H., in: AK Four Centuries of Venetian Painting, Toledo 1940.
Tietze, H., Titian, London 1950.
Tietze, H., Tizian, 2 Bde., Wien 1936.
Tietze-Conrat, E., The so called „Adulteress“ by Giorgione, in: Gazette des Beaux-Arts 87, 1945. 
Tikkanen, J.J., Die Beinstellungen in der Kunstgeschichte, Helsingfors 1912.
Tramontin, S., San Giovanni Crisostomo, Venedig 1968.
Tripp, E., Reclams Lexikon der antiken Mythologie, Stuttgart 1974.
Tschmelitsch, G., „Harmonia est discordia concors“. Ein Deutungsversuch zur Tempesta des Giorgione, 

Wien 1966. 
Tschmelitsch, G., Zorzo, genannt Giorgione. Der Genius und sein Bannkreis, Wien 1975.
Valcanover, F., Cristo portacroce, in: AK Giorgione a Venezia (Venedig 1978), Mailand 1978. 
Valcanover, F., Gli affreschi di Tiziano al Fondaco dei Tedeschi, in: Arte Veneta XXI.
Valcanover, F., Kat.-Nr. 8., in: AK Titian Prince of Painters, Venedig 1990. 
Valcanover, F., L’opera completa di Tiziano, Mailand 1969.
Valcanover, F., La Pinacoteca dell’ Accademia dei Concordi, Venedig 1963.
Valcanover, F., Tiziano Vecellio, Giuditta (La Giustizia); Combattimento di uomini e mostri […], in: AK 

Giorgione a Venezia, 1978.
Valcanover, F., Tutta la pittura di Tiziano, Bd. 1, Mailand 1960. 
Valentiner, B.R., The Goldman Collection, New York 1922, Nr. 5.
Valentiner, W., A combined Work by Titian, Giorgione and Sebastiano del Piombo, in: Detroid Bulletin, 

1926.
Van den Berg-Noe, H.A., Lorenzo Lotto e la decorazione del coro ligneo di S. Maria Maggiore in Bergamo, 

in: Mededelingen van het Nederlands Instituut te Rome, XXXVI, 1974. 
Vasari, G., Le Vite de più eccellenti pittori, scultori ed architettori, Florenz, (I. Ed.) 1550 und Florenz (II. Ed.) 

1568 (Deutsch: L. Schorn u. E. Förster, Stuttgart/Tübingen 1843).
Vasari, Vite… 1568, ed. G. Milanesi, Firenze 1906.
Venturi, A., Catalogo della Galleria Borghese, Rom 1893. 
Venturi, A., Giorgione, in: Vita Artistica, 1927. 
Venturi, A., I quadri di scuola italiana nella Galleria Nazionale di Budapest, in: L’Arte 1900.
Venturi, A., Storia dell’arte italiana, VII-4, 1915.
Venturi, A., Storia dell’arte italiana IX, Mailand 1928.
Venturi, A., Un nuovo quadro di Giorgione, in: Annales Internationales d’Histoire, 1900. 
Venturi, L., Giorgione e il Giorgionismo, Milano 1913.
Venturi, L., Giorgione, in: Encyclopedia of World Art, VI, New York 1962.
Venturi, L., Giorgione, Rom 1954.
Venturi, L., L’auteur du Concert Champêtre du Louvre, in: Gazette des Beaux-Arts 56, 1914.
Venuti, V., Dell’essistenza, professione e culto di S. Nicasio martire, in: Opuscoli di autori siciliani, Catania 

1758, Bd. VII.
Verheyen, E., Der Sinngehalt von Giorgiones Laura, in: Pantheon XXVI, 1968. 
Vescovo, P., Col Tempo: L’allegoria e l’ultima verità del ritratto, in: Eidos 10, 1992.
Volpe, C., Giorgione, Mailand 1964.
Volpe, C., Il Cristo portacroce di Vienna al Pordenone, in: Paragone 309, 1975. 
Waagen, F.G., Kunstwerke und Künstler in England und Paris, 3 Bde., Berlin 1837–1839. 
Waagen, G.F., Life of Titian, vol. II, London 1954. 
Waagen, G.F., Treasures of Art in Great Britain, Bd. III, London 1854. 
Walther, A., Tizian, Leipzig 1978, erw. Nachaufl. 1990.



395

LITERATURWaterhouse, E.K., Giorgione, Glasgow 1974.
Wedgwood Kennedy, R., Novelty and tradition in Titian’s art, Northhampton (Mass.), 1963.
Wethey, H.E., The Paintings of Titian, vol. I, London 1969. 
Wethey, H.E., The Paintings of Titian, vol. II, The Portraits, London 1971.
Wickhoff, F., Giorgiones Bilder zu römischen Heldengedichten, in: Jahrbuch der Königlich Preussischen 

Kunstsammlungen XIX, 1895.
Wickhoff, F., Giorgiones Bilder, in: Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen, 1895.
Wickhoff, F., Les écoles italiennes au musée impériale de Vienne, in: Gazette des Beaux-Arts, 1893.
Wickhoff, F., Review of G. Gronau’s Titian, in: Kunstgeschichtliche Anzeigen, 1904.
Wilde, J., Die Probleme um Domenico Mancini, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien, 

N.S. 7, 1933. 
Wilde, J., Ein unbeachtetes Werk Giorgiones, in: Jahrbuch der Preuszischen Kunstsammlungen 52, Berlin 

1931.
Wilde, J., Röntgenaufnahmen der Drei Philosophen Giorgiones mit der Zigeunermadonna Tizians, in: Jahr-

buch der Kunsthistorischen Sammlungen in Wien VI, 1932.
Wilde, J., Über einige venezianische Frauenbildnisse der Renaissance (Hommage à Alexis Potrovics), Bu-

dapest 1934.
Wilde, J., Venetian Art from Bellini to Titian, Oxford 1974.
Wind, E., Giorgione’s Tempesta with comments on Giorgione’s poetic allegories, Oxford 1969.
Wind, E., Pagan Mysteries in the Renaissance, Harmondsworth 1967.
Wind, E., Pagan mysteries of the Renaissance, New Haven 1958.
Wischnitzer-Bernstein, R., The three philosophers by Giorgione, in: Gazette des Beaux-Arts, 87, 27, 1945.
Wittkower, R., Studien zur Geschichte der Malerei in Verona I u. II, in: Jahrbuch für Kunstwissenschaft, 

1927.
Wolf, N., Tizian, München/Berlin/London/New York 2006.
Zampetti, P., L’opera completa di Giorgione, Mailand 1968. 
Zampetti, P., The complete paintings of Giorgione, London 1970.
Zanetti, A.M., Della Pittura veneziana e delle opere pubbliche de’ veneziani maestri libri V, Venezia 1771.
Zanetti, A.M., Varie pitture a fresco de’ principali maestri veneziani, Venezia 1760, IV.
Zeleny, K., Zur Identifizierung von Giorgiones Drei Philosophen, in: Vernissage Nr. 12, 2006.
Zorzi, A., Venedig. Die Geschichte der Löwenrepublik, Frankfurt a. M. 1987.
Zuffi, St., Tiziano, Mailand 2007.





397

AK Bellini, Giorgione, Tizian, 2006, S. 128, 129, 234
Rylands, Ph., 1992, S. 124
AK Sebastiano del Piombo, 2008, S. 95, 97, 107, 112, 113, 115, 117, 121, 125, 129, 139
AK Giorgione. Mythos und Enigma, 2004, S. 167, 209, 233, 241
Lucco, M. 1995, S. 82, 94, 112, 132, 134, 136, 140
Joannides, P., 2001, S. 36, 88, 90, 91, 116, 123, 124, 130, 131, 142, 143, 149, 176, 182, 251, 259, 261
Pignatti/Pedrocco, 1999, S. 93, 95, 97, 107, 109, 113, 115, 117, 121, 125, 135, 141, 145, 157, 179, 

181, 183, 187, 189, 203
Eller, W., 2007, S. 131, 145, 154, 178, 179, 180, 181, 182
Pedrocco, F., 2000, S. 72, 78, 83, 90, 93, 89, 96, 94, 101, 102, 113, 125
Anderson, J., 1996, S. 201, 321

Übrige Reproduktionen aus den Archiven des Autors oder des Kunsthistorischen Instituts der Salzburger 
Universität

B I L D N A C H W E I S





Der zweite Band der „Geschichte der venezianischen Malerei“ umfasst die Zeit von der Mitte des 15. Jahr-

hunderts bis etwa 1520. Im Zentrum steht Giovanni Bellini, Schöpfer zahlreicher Altar- und Andachtsbilder 

und wie sein Bruder Gentile ein begehrter Porträt-Maler. Zu seinen bedeutendsten Nachfolgern zählen Cima 

da Conegliano, Marco Basaiti, der junge Lorenzo Lotto, Boccaccio Boccaccino und die Künstlerfamilie der 

Santacroce, die bis weit in das 16. Jahrhundert an der Stiltradition des Quattrocento festhielt. Im Anschluss 

an ein Kapitel über Gentile Bellini, der mit seinem Historien-Bilderzyklus im Dogenpalast sowie als bevor-

zugter Maler von Dogenbildnissen zum anerkannten Staatskünstler der Seerepublik avancierte, bildet ein 

Beitrag zu Vittore Carpaccio den zweiten Schwerpunkt der Abhandlung. 

2010. 459 S. 249 FARB. U. S/W-ABB. GB. 210 X 270 MM.

ISBN 978-3-205-78569-9

GÜNTER BRUCHER

GESCHICHTE DER VENEZIANISCHEN MALEREI

BAND 2: VON GIOVANNI BELLINI ZU VITTORE CARPACCIO

böhlau verlag, wiesingerstrasse 1, 1010 wien. t: + 43 1 330 24 27-0
info@boehlau-verlag.com, www.boehlau-verlag.com
wien köln weimar



Der in den Mosaiken von San Marco vorherrschende Byzantinismus bildet die Voraussetzung für die am 

Ende des 13. Jahrhunderts anhebende Malerei Venedigs (Fresko und Tafelmalerei) und bleibt lange Zeit be-

stimmend, u. a. bei Paolo Veneziano. Mit Lorenzo Veneziano erfolgt der Übergang zur Gotik, die mit ihrem 

Hauptvertreter, Jacobello del Fiore, zum Durchbruch gelangt. Länger als andernorts in Italien hielt man in 

der venezianischen Malerei an den Tendenzen des internationalen Stils fest, desgleichen an der Vorliebe für 

das Prächtige, Dekorative. Anzeichen der Frührenaissance treten im Œuvre Giovanni d’Alemagnas und 

Antonio Vivarinis sowie Jacopo Bellinis zutage. Die autochthone Stilrichtung Vivarinis fi ndet schließlich ihre 

Hauptrepräsentanten in Bartolomeo Vivarini, Andrea da Murano und Carlo Crivelli. Ebenso wie die sich im 

Anschluss an Jacopo Bellini entfaltende progressive Richtung bleibt sie bis weit in die zweite Hälfte des 

15. Jahrhunderts hinein beherrschend.

2007. 375 S. 78 FARB. U. 231 S/W-ABB. GB. 210 X 270 MM.

ISBN 978-3-205-77622-2

„Brucher setzt sich kritisch mit dem heutigen Stand der Forschung auseinander und seine Argumentation 

ist, nicht zuletzt dank der reichen Bebilderung, gut nachzuvollziehen. Dem Leser wird ein neuer, allumfas-

sender Zugang zum Thema verschafft.“

Pax Geschichte Nr. 6, Dezember 2007, Januar, Februar 2008

„The work has beautiful plates and an excellent text.“

International Review of Biblical Studies

GÜNTER BRUCHER

GESCHICHTE DER VENEZIANISCHEN MALEREI

BAND 1: VON DEN MOSAIKEN IN SAN MARCO 

BIS ZUM 15. JAHRHUNDERT

böhlau verlag, wiesingerstrasse 1, 1010 wien. t: + 43 1 330 24 27-0
info@boehlau-verlag.com, www.boehlau-verlag.com
wien köln weimar




	Geschichte der venezianischen Malerei
	Cover
	Backcover
	Impressum
	ISBN 978-3-205-78889-8 Web-Link zur Buchdetailseite der Printausgabe

	Inhaltsverzeichnis
	Zur Geschichte Venedigs von der Liga von Cambrai bis zur Schlacht bei Lepanto
	Giorgione
	Biografie, kulturelle Voraussetzungen, Quellenlage und Bemerkungen zur Giorgione-Forschung
	Probleme der frühen Schaffensperiode

	Die venezianische Frühphase
	Die mittlere Schaffensphase
	Mythos und Rätsel
	La Tempesta („Das Gewitter“, Venedig, Accademia)
	Die drei Philosophen (Wien, Kunsthistorisches Museum)

	Das Spätwerk
	Le Concert champêtre (Ländliches Konzert)

	Umstrittene und rehabilitierte Zuschreibungen an Giorgione
	Das Urteil Salomons in Kingston Lacy/Dorset (Bankes Collection)
	Das Altarbild Der hl. Johannes Chrysostomos und Heilige(Venedig, San Giovanni Crisostomo)
	Christus und die Ehebrecherin (L’adultera)

	„I due creati di Giorgione“: Tizian und Sebastiano Luciani (später „del Piombo“ gen.)
	Zu Tizians Frühwerk
	Giorgioneske Einflüsse in Tizians früher Schaffensperiode – Nähe und Emanzipation

	Exkurs: Bemerkungen zum „Giorgionismo“
	Anmerkungen
	Literatur
	Bildnachweis



